

### Informazioni su questo libro

Si tratta della copia digitale di un libro che per generazioni è stato conservata negli scaffali di una biblioteca prima di essere digitalizzato da Google nell'ambito del progetto volto a rendere disponibili online i libri di tutto il mondo.

Ha sopravvissuto abbastanza per non essere più protetto dai diritti di copyright e diventare di pubblico dominio. Un libro di pubblico dominio è un libro che non è mai stato protetto dal copyright o i cui termini legali di copyright sono scaduti. La classificazione di un libro come di pubblico dominio può variare da paese a paese. I libri di pubblico dominio sono l'anello di congiunzione con il passato, rappresentano un patrimonio storico, culturale e di conoscenza spesso difficile da scoprire.

Commenti, note e altre annotazioni a margine presenti nel volume originale compariranno in questo file, come testimonianza del lungo viaggio percorso dal libro, dall'editore originale alla biblioteca, per giungere fino a te.

### Linee guide per l'utilizzo

Google è orgoglioso di essere il partner delle biblioteche per digitalizzare i materiali di pubblico dominio e renderli universalmente disponibili. I libri di pubblico dominio appartengono al pubblico e noi ne siamo solamente i custodi. Tuttavia questo lavoro è oneroso, pertanto, per poter continuare ad offrire questo servizio abbiamo preso alcune iniziative per impedire l'utilizzo illecito da parte di soggetti commerciali, compresa l'imposizione di restrizioni sull'invio di query automatizzate.

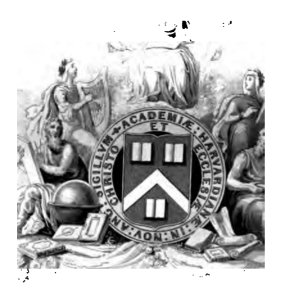
Inoltre ti chiediamo di:

- + *Non fare un uso commerciale di questi file* Abbiamo concepito Google Ricerca Libri per l'uso da parte dei singoli utenti privati e ti chiediamo di utilizzare questi file per uso personale e non a fini commerciali.
- + *Non inviare query automatizzate* Non inviare a Google query automatizzate di alcun tipo. Se stai effettuando delle ricerche nel campo della traduzione automatica, del riconoscimento ottico dei caratteri (OCR) o in altri campi dove necessiti di utilizzare grandi quantità di testo, ti invitiamo a contattarci. Incoraggiamo l'uso dei materiali di pubblico dominio per questi scopi e potremmo esserti di aiuto.
- + *Conserva la filigrana* La "filigrana" (watermark) di Google che compare in ciascun file è essenziale per informare gli utenti su questo progetto e aiutarli a trovare materiali aggiuntivi tramite Google Ricerca Libri. Non rimuoverla.
- + Fanne un uso legale Indipendentemente dall'utilizzo che ne farai, ricordati che è tua responsabilità accertati di farne un uso legale. Non dare per scontato che, poiché un libro è di pubblico dominio per gli utenti degli Stati Uniti, sia di pubblico dominio anche per gli utenti di altri paesi. I criteri che stabiliscono se un libro è protetto da copyright variano da Paese a Paese e non possiamo offrire indicazioni se un determinato uso del libro è consentito. Non dare per scontato che poiché un libro compare in Google Ricerca Libri ciò significhi che può essere utilizzato in qualsiasi modo e in qualsiasi Paese del mondo. Le sanzioni per le violazioni del copyright possono essere molto severe.

### Informazioni su Google Ricerca Libri

La missione di Google è organizzare le informazioni a livello mondiale e renderle universalmente accessibili e fruibili. Google Ricerca Libri aiuta i lettori a scoprire i libri di tutto il mondo e consente ad autori ed editori di raggiungere un pubblico più ampio. Puoi effettuare una ricerca sul Web nell'intero testo di questo libro da http://books.google.com





THE BEQUEST OF

HENRY WARE WALES, M. D.,

OF BOSTON.

(Class of 1838.)

Received 22 October,

# LE OPERE MINORI DI DANTE

EC.

\* by Pietro J. Fraticelli

LE

### EGLOGHE LATINE

I TRATTATI

# DEL VOLGAR ELOQUIO E DELLA MONARCHIA E LE EPISTOLE

DI

## DATTE ALIGHTERI

CON DISSERTAZIONI E NOTE

VOLUME VI.

FIRENZE
PER GIUSEPPE MOLINI
4841

TIPOGRAFIA FRATICELLI

### L' EDITORE

### AI LETTORI

Avendo io nello scorso anno fatto acquisto di tutto il rimanente fondo del Dante, impresso per L. Ciardetti, Firenze 1830 vol. 5. in 8.°, edizione che oltre la Commedia contiene alcuna delle Opere Minori, mi cadde in pensiero d'unirvi un sesto Volume, nel quale fosse compreso tutto ciò che mancava a far completa la Collezione delle Opere dell' Alighieri. Di questo mio divisamento tenutone discorso col Sig. Pietro Fraticelli, il quale avea pel primo dato al Pubblico un'edizione delle Opere Minori del Divino Poeta, ed avuto da esso, che sarebbesi volenterosamente prestato a dirigere l'edizione ch' io meditava, fermai di troncar ogni indugio, e por mano immediatamente alla stampa.

Ecco dunque, che il Volume, ch' or mando alla luce, viene a rendere in ogni sua parte completa un'edizione, che, quantunque ricca per commenti e splendida per esecuzion tipografica, pure con rammarico del Pubblico vedeasi mancante e imperfetta, nè potea sodisfare al voto dai Dotti. Questo Volume pertanto contiene un' Appendice al Canzoniere, vale a dire alquante Rime intralasciate dal primo editore, le Egloghe latine colla italiana versione del Sig. Francesco Personi, il testo latino (dappoichè la traduzione su posta nel Vol. IV) del Libretto de Vulgari Eloquio, il Trattato della Monarchia nel suo originale, unitamente alla traduzione di Marsilio Ficino, e le Epistole colla traduzione del Fraticelli. Contiene egualmente le Dissertazioni, Prefazioni, Indici e Note, che il sovra nominato Fraticelli appose già alla prima edizione delle Opere Minori, Fir. 1834-40, con questo di più, che la Dissertazione sul Canzoniere è cosa pressochè nuova, avendola egli appositamente rifusa, riordinata, e quasichè tutta di pianta rifatta. Oltre questi scritti del Fraticelli che riguardano le Opere Minori, hovvi unito un di lui Discorso intorno la prima e principale Allegoria della Divina Commedia, il quale, dappoichè a giudicio degl' intelligenti, porta non picciola

luce intorno sì scuro e controverso subietto, mi è paruto meritevole d'esser qui riprodotto.

Giovami dunque sperare, che i cultori delle Lettere nostre e gli ammiratori del Divino Poeta mi sapranno alcun grado di queste mie cure, per le quali finalmente è dato di vedere nel pubblico una Raccolta pienamente completa delle Opere di Dante Alighieri, corredata de' migliori lavori filologici e critici, che fin ad oggi abbian veduto la luce.

# SULL OPERETTA DI DANTE ALIGHIERI

CHE HA PER TITOLO LA VITA NUOVA

E SULLE QUESTIONI
CHE SONOSI MOSSE INTORNO DI ESSA

DISSERTAZIONE CRITICA

DI P. J. FRATICELLI.

La Vita Nuova di Dante Alighieri è un'ingenua storia de'giovenili suoi amori con Beatrice Portinari, da lui dettata in forma di Commento sopra alcune sue poesie. In questo elegante Libretto, da Dante s-ritto al suo primo amico Guido Cavalcanti, e in rolgare solamente, secondo l'intenzione di lui (1), l'Autore brevemente narrato il

(1) Che la Vita Nuova fosse da Dante scritta all'amico Cavalcanti si r.leva dal passo seguente: Lo intendimento mio non fu da principio di strucre altro che per volgare; onde, conciossiachè le parole che seguitano a cuelle, che sono (di sopra) allegate, sieno tutte latine, sarebbe fuori de mio intendimento s'io le scrivessi; e simile intenzione so che ebbe cuesto mio amico a cui io scrivo, cioè ch' io gli scrivessi solamente in vigure. (Vita Nuova verso la fine). Questo passo somministra pure la si regazione di un luogo dell'Inf. X, 62, intorno al quale sonosi finora affaticati indarno i Comentatori, e nel quale Dante dice che Guido Cavalcanti avea a disdegno Virgilio:

Colui (Virgilio) per qui mi mena,

Forse cui Guido vostro ebbe a disdegno.

Che esti disdegnasse Virgilio come simbolo della poesia, non può essere, de posiche Guido dava opera alla poesia con tanto trasporto, che tenne de dei primi seggi fra rimatori dell'età sua: che lo disdegnasse come simbolo della scienza umana, non può essere parimente, dappoiche coltivava con indefesso studio le filosofiche discipline. La sola ragione di la tele disdegno dee dunque esser quella che pare potersi inferire delle sarole della Vita Nuova or riportate, cioè che Guido non amasse

"heincibio del suo innamoramento, riporta, secondo l'ordine del tempo in che furono scritti, i suoi poetici componimenti; e dando a conoscere in quante parti sian essi divisi, dispiega ciò che ha voluto dir nella prima, ciò che ha inteso nella seconda; e le occasioni dell'un componimento facendo succedere e legando a quelle dell'altro, tesse l'istoria della sua vita giovanile, dall'età cioè di nove anni fino ai ventisei o ventisette. Dei tratti interessanti per una graziosa semplicità, e per un sentimento di malinconia, ch'è lo stato abituale dell'anima dello Scrittore, rinvengonsi frequentemente in questo Libretto, il quale, considerato anche per il solo lato della lingua e della elocuzione, dappoichè nell'una riscontrasi molta purezza, nell'altra gran nobiltà, non può a meno d'aversi in gran pregio. Ed essendo che l'Amore è stato sempre quello che ha inspirato i giovani poeti, non dovrà recar meraviglia se i poelici componimenti che quivi stanno inseriti, e che sono i primi parti della Musa Dantesca, abbiano Amore per argomento. Quando possa aver sembianza di vero ciò che dice il Ginguéné, che cíoè Dante scrisse il presente Libretto per aver luogo di collocarvi i suoi versi, non potrà esser men vero che egli il facesse per erigere un piccolo monumento alla memoria di colei che egli amò con un affetto sì costante e sì puro.

Era in Firenze antica costumanza, che con feste e conviti si solennizzassero i primi giorni della Primavera. L'anno 1274 Folco Portinari, cittadino di ottima fama, e di molte facoltà provvisto, aveva accolto nella sua casa i congiunti e gli amici, e fra questi Allighiero Allighieri padre di Dante, onde a dimostrazione del giubilo che infonde nell'animo l'aspetto della ridente stagione, festeggiare il primo giorno di Maggio. Dante, abbenchè non avesse per anco oltrepassato il nono anno dell'età sua, era stato condotto dal Padre ad una tal festa, quando in sul finire di quella. essendosi cogli altri fanciulli tratto in disparte a trastullarsi, s' imbattè in una piccola figlia di Folco, la quale, come dice il Boccaccio, era assai leggiadretta secondo la sua fanciullezza, e ne'suoi atti gentile e piacevole molto, con costumi e parole assai più gravi e assennate, di quello che il suo picciol tempo, d'ott'anni allora compiuti, non richiedesse: ed oltre a questo aveva le fattezze del volto ottimamente disposte, e piene di tanta onesta

la lingua latina. Egli vedeva che il volgare linguaggio era bello, ricco, armonioso, atto a modificarsi secondo il vario genere de' componimenti, e tale da rivaleggiare colla lingua madre: amava quindi che i dotti, abbandonata la lingua latina di che facean uso, dettassero le loro scritture nell' idioma che aveano succhiato col latte.

vaghezza, che quasi un' Angioletta rassembrava. Il nome di questa fanciulla era Beatrice, che per vezzo sincopatamente dicevasi Bice: e o fosse la conformità de' loro sentimenti, o quella violenza di simpatia che ci forza ad amar l'un oggetto piuttostochè l'altro. Dante, quantunque fanciullo, s'accolse nel cuore la bella immagine di lei con tanta affezione, che fin da quel giorno dee dirsi che incominciame al esser signoreggiato dalla passione d'Amore. Ma lasciando di parlare degli accidenti della puerizia, dice il Boccaccio, che coll'età moltuplicarono l'amorose fiamme cotanto, che niun'altra cosa gli era piacere, riposo o conforto, se non il vedere quel caro oggetto delle sue affezioni. Quali e quanti fossero poi i pensieri, i sospiri, le lagrime e le altre passioni gravissime da lui per questo amore nella giovenile età sestenute, egli medesimo il racconta nel presente Libro della sua vita nuova, e perciò stimo superfluo il ripeterlo. Laonde lasciando di narrare ciò che dall' Autore stesso è narrato, io sarò solo alcune parole sul titolo del Libro e sulle controversie che fino ad oggi si sono agitate intorno quest'amore di Dante: nel che fare, se andrò ripetendo alcuno di que' fatti, ed alcuno di quelli argomenti che furono da me pusti in campo, allorchè nella Dissertazione critica sul Canzoniere dell'Alighieri feci la storia de'di lui amori, spero mi verrà di lezzieri perdonato, essendo che daranno un qualche peso alle mie asserzioni, e porranno in una qualche luce la verità del mio assunto.

Alcuni Filologi non arrivando a investigar la ragione per cui Dante intitolasse Libro della Vita Nuova quest'opusculo, se ne trasser fuori dicendo, che egli avealo così intitolato, perchè così gli era piaciuto. Altri credendo che per quel titolo avesse voluto indicare la storia d'uno stadio, o d'un periodo di vita che succede ad un altro, ne dedussero, averlo chiamato il Libro della Vita Nuova, o perchè va quivi descrivendo un periodo della sua vita nel quale parvegli di sentire un gran cambiamento, e d'incominciare un'esistenza novella (e quest' era l'epoca del suo innamoramento con Beatrice); o perchè va descrivendo una piccola parte di quel periodo del viver suo, che incominciò dalla morte di essa Beatrice, e che su per lui una vita diversa, una vita successiva a quella da lui già trascorsa. D'una simile opinione sembra essere stato ancora il Trivulzio, essendochè nella Prefazione alla stampa della Vita Nuova da esso procurata in Milapo, disse essere indubitato, che quivi Dante tratti della rigenerazione in lui operata da Amore.

Ma i primi e i secondi andarono assai dilungi dal vero, inquantochè Dante nè pose al suo libro quel titolo a capriccio ed a caso, nè volle per esso indicare un nuovo periodo del viver suo, ovvero una rigenerazione della sua vita. Infatti come mai quello Scritt quale non pubblicò mai cosa che non avesse prima in se lunga meditata, potea porre ad una sua operetta un titolo senza una : ragione, un titolo che non rispondesse esattamente all'argomen quella trattato? Noi sappiamo che Dante nel suo Convito divide mana vita in quattro periodi, che etadi appella: della prima pi do, niuno dubita, ei dice, ma ciascun savio s'accorda in istai che ella dura insino al venticinquesimo anno (2). Ecco pertanti il secondo periodo, il secondo stadio dell'umana vita comincia condo lo stesso Scrittore, nell'anno ventesimosesto. Ma di quali della vita di Dante abbiamo in questo Libretto la storia, se principalmente di quelli, che dal nono trascorsero per infino al tesimosesto? E come mai poteva l'Alighieri intitolar questo Lit storia del secondo periodo della sua vita, quando in esso c la storia del periodo suo primo, della prima età di ragione, ch' cominciare dal suo nono anno, perciocchè davanti di quello, poci ce, potersi trovare nella sua memoria?

Libro della Vita Nuova non altro dunque significa letteralm e naturalmente, che Libro della Vita giovanile. Nuovo, norello giovanile, giovane si rinvengono di frequente negli antichi Scrit e i dodici esempi che qui appresso riporto, credo poter esser bast a far persuaso qualunque non per anco lo fosse:

.... Tutta l'età mia nuova

Passai contento, e'l rimembrar mi giova.

Petr. Canz. XII. St. 2.

Questi fu tal nella sua vita nuova Virtualmente, ch' ogni abito destro Fatto averebbe in lui mirabil prora.

Dante Purg. XXX, 115.

Nella sua vita nuova, idest, nella sua prima età.

Landino, Comm. alla Commedia

E per la nuova età, che ardita e presta Fa la mente e la lingua.

Petr. Tr. 1.

Nuovo augelletto due e tre aspetta, Ma dinanzi dagli occhi de' pennuti Rete si spiega indarno o si saetta. Dante Purg. XXXI, 61.

(2) Tratt. IV, cap. 24.

### SULLA VITA NUOVA

Innocenti facea l'età novella.

Dante Inf. XXXIII, 88.

Dice l'autore che la tenera etade nella quale elli erano, li scusava ec.

L'Ottimo Com. alla Commedia Io sono stato tolto da questa che voi chiamate vila, per gl'inganni della mia novella sposa.

Fir. As. 60.

Bello era e fresco, e nella nuova etade.

Boccaccio, Teseide lib. X, St. 69.

Un poco pur la tua novella etade.

Boccaccio, Tes. lib. IV, St. 7.

Per la novella età che pur nove anni Son queste ruote intorno di lui torte.

Dante, Par. XVII. 80.

E noi in donne ed in elà novella

Vediam questa salute ( la gentilezza ).

Dante, Canz. XVIII, St. 6.

Se per una parte può far meraviglia, come un significato sì facile e si naturale non venisse in mente ad alcun di coloro, che presero a parlare di questo Libretto Dantesco, non farà per l'altra meraviglia minore l'intendere come i seguaci de Filelsi e de Biscioni, levando ozzi molto arditi la testa, ed affannandosi a comprovare lo scetticismo di cotesti Novatori, asseriscano pertinacemente, che la Donna di Dante, come tutte quelle degli altri suoi contemporanei, siano una sola e identica allegoria: sicchè se loro tu presti fede, se' costretto quasi ad inserirne, che un gentile e naturale amore nel petto di quei grandi uomini fosse una cosa del tutto impossibile. Il buon Canonico Biscioni pensò (come già molto innanzi pensato aveva Mario Filelfo), che la Beatrice di Dante non fosse una donna vera e reale, e quindi la Portinari: Che la Vita Nuova fosse un trattato d'amore meramente intellettuale, senza alcun mescuglio di profano, e si raggirasse tutta quanta sopra l'allegoria, restando affatto esclusa ogni specie di vera storia: Che l'oggetto dell'amore di Dante fosse la Sapienza, in largo significato presa, e poscia individuata alla suprema spezie, o vogliame dire alla più alta cognizione dell'umano intendimento, alla quak ezli pose nome Beatrice: Che l'amore del Poeta significhi lo studio, conforme egli ha di propria bocca confessato nel Convito; la subita sollevazione de'tre spiriti, vitale, animale e naturale, alla prima vista della sua donna, siano i contrasti che si sentono in noi nell'accingersi a malagevole impresa, e spezialmente nell'età giovanile:

### DISSERTAZIONE

saluto di Beatrice mostri la capacità alle Scienze, per esser quelle facilmente corrispondenti a chi ha intelligenza, ed è ben disposto adapprenderle: Che per le diverse donne, che con Beatrice s'accompagnano, si debbano intendere le scienze tutte, le quali della medesima Beatrice sono ancelle; e che la morte del Padre di questa donna si possa credere essere stata la mancanza del maestro di Dante (3). Tutto questo però confessando il Biscioni aver detto per un certo zelo che egli ebbe sempre verso il buon nome di questo sovrano autore, e concedendo parimente che la Beatrice Portinari sia stata in questo mondo, e potesse esser detata di pregevoli doti, e forse anche ben conosciuta e praticata da Dante per la vicinanza delle loro abitazioni (4), pretende nulladimeno mostrare che la Dantesca Beatrice non sia colei nè alcun altra donna, ma una semmina idease, a bello studio dal Poeta immaginata. Egli perciò si sdegna contro Gio. Boccaccio, Benvenuto da Imola, Leonardo Aretino, Cristoforo Landino, il Vellutello, il Daniello, e tutti gli altri biografi ed espositori di Dante, che credettero reali gli amori di lui colla figlia di Folco Portinari, e pensarono che la Vita Nuova prendesse da quelli argomento.

Ma dappoiche il fantastico edifizio del Biscioni incominciò a ruinare per opera del valoroso Dionisi, e dappoiche fu per altri osservato che se un'allegoria era la denna di Dante, avrebbonlo dovuto

(3) Prefaz. alle Prose di Dante, pag. XXVI e XXXVII.

(4) Gli Alighieri abitavano non più di cinquanta passi Iontano dai Portinari, poichè questi avevano le loro case dov'è ora il Palazzo Ricciardi, già de Duchi Salviati in via del Corso presso il Canto dei Pazzi, e quelli abitavano sulla Piazza di s. Martino, e precisamente in sull'angolo della via che porta a s. Margherita, e le loro case (che più d'una ne possedevano) rispondevano in sulla Piazza de Donati, altrimenti detta della Rena.

Beatrice nacque nell'Aprile del 1266, e dal Testamento di Folcopogato nel 15 Gennajo 1287, e pubblicato dal Richa (Vol. VIII, p. 229)
s'apprende che innanzi cotesta epoca ella era stata maritata a Simone
de'Bardi. Ecco la particola del Testamento: "Item Dominae Bici filiae
" sune et uxori Domini Simonis de Bardis reliquit libr. 50 ad floren. "
Qui potrebbe da alcuno farsi una domanda, ed è questa: come mai Dante,
nh'era tanto innamorato di Beatrice non cercasse di ottenerla in isposa?
Si vuol rispondere a ciò: che forse Dante non avrà omesso di tentarlo, ma
che la discrepanza delle loro fortune, giacchè Folco era doviziosissimo,
come quegli che con una parte delle sue ricchezze potè fondar lo Spedale di s. Maria Nuova) ne sarà stato probabilmente l'ostagolo.

curre par le altre de'di lui contemporanei, che parlando d'amore tenevano tutti egualmente un mistico e platonico linguaggio, surse ardito il Rossetti a puntellarlo, imprendendo non solo nelle Note alla Divina Commedia, ma altresì, e più ampiamente, in un apposito libro (5) a dimostrare, che Beatrice si come Giovanna. Selvaggia. Laura, Fiammetta ec. altro non erano che una personificazione della Potestà Imperiale, da Dante, Cavalcanti, Cino, Petrarca, Boccaccio ec. invocata dominatrice e riformatrice d'Italia (6). E dietro alle orme del Biscioni e del Rossetti non mancarono altri che battessero da sessa via, o piuttosto professassero la stessa opinione, dacchè niun sorello argomento riuscirono a mettere in campo, da quelli in fuori portati già da que' due loro antesignami. Questo eco recente di un antico paradosso, rivelando una frivola tendenza ad abbandonare le vie del semplice e del vero per voglia di raffigurare nelle tradizioni storiche ancor le più ovvie un carattere simbolico ed allegorico, e tentando e sforzandosi di cancellare Beatrice, Giovanna e le altre dal povero delle gentili femmine vissute ad ornamento della nostra patria, e ad ispirazione de'suoi ingegni migliori, mi richiama ad un'accurata analisi critica, e ad una severa confutazione di esso.

Il Biscioni ed il Rossetti dicono, che il racconto dell'innamoramento di Dante non si ha che dal Boccaccio, essendoche Benvenuto. Lionardo, il Landino, il Vellutello, il Daniello, non altro fecero che ncopiare le parole di quel primo biografo; perciò le costoro autorità insieme sommate, non poter dare che un solo. A ciò primieramente riscondo, non esser vero, che Lionardo Bruni, parlando degli amori giovenili di Dante, abbia ricopiata la narrazione del Certaldese, perchè quegli studiossi a tutto suo potere di contradire a quanto il suo predecessore avea di Dante narrato, fino al punto di esclamare: Perdomini il Boccaccio, ma i suoi giudicii sono molto fieroli, e molto distanti dalla vera opinione. E in altro luogo narrando come Dante si trovò per la patria a combattere virtuosamente nella battaglia di Campaldino, soggiunge: Io rorrei che il Boccaccio di questa ririà aresse falla menzione, più che dell'amore di nove anni, e di simili Eggeresse che per lui si raccontano di tant'uomo. Or bene, se il Bruni, il quale protesta di volere scrivere non un romanzo, ma una veridica storia dell' Alighieri, ci dirà che Dante nella sua gioventà fu signoreggiato dalla passione d'amore, ragion vuole che lo si tenga

<sup>(5)</sup> Dello Spirito Antipapale.

<sup>(6) &</sup>quot;È cosa sicurissima che la donna di questo esercito d'amatori ... era una sola. " (Rossetti, Comm. di Dante, vol. II. pag. 427, ed altrova).

per vero, nè che lo si reputi detto per una cieca credenza al racconto di colui, al quale egli cerca in ogni pagina di contradire. Odasi dunque ciò che questo secondo biografo asserisce: L'Alighieri fu usante in giovinezza sua con giovani innamorati, ed egli ancora di simile passione occupato, non per libidine, ma per gentilezza di cuore; e ne' suoi teneri anni versi d'amore a scrivere cominciò, come si può vedere in una sua operetta volgare che si chiama Vita Nuova.

Secondariamente rispondo, non esser questi due Scrittori i soli che affermino un simile innamoramento, ma esservene un altro, ancor più d'essi, autorevole, perchè contemporaneo e familiare dell'istesso Alighieri: ed egli si è l'antico anonimo Commentatore della Commedia, che alcuni chiamano il Buono, altri l'Ottimo. Questi nel proemio al Canto XXX del Purgatorio ho trovato che dice: Laicamente si potrebbono sporre a lettera le parole di Beatrice, prendendo lei per quella Madonna Beatrice, che egli (Dante) amò con pura benivolensa. E chiosando il v. 121. Dice qui Beatrice in riprensione di Dante, che declinando l'Autore a lascivia e vanitade, ella il sostenne per alcun tempo con la bellezza del volto suo, conducendolo in parte diritta e virtuosa. E questa lettera ha due sposizioni; l'una puoi riferire, che egli parli di Beatrice, in quanto ella fu tra' mortali corporalmente, che aveano tanta forza le sue bellezze su Dante, che toglievano da lui ogni malo pensiero, e inducevano e cercavano ogni pensiero buono; . . . . . l'altra è da riferire a spirito ed intelletto ec.

In terzo ed ultimo luogo io rispondo, che quand'anche non sussistesse alcuna testimonianza per parte altrui, sarebbero più che bastanti le parole dell' Alighieri medesimo non tanto della Vita Nuova, quanto del Convito e della Commedia, a renderne persuasi e certissimi, aver egli provato una profonda passione amorosa, e la Beatrice della sua giovinezza essere stata una donna vera e reale, e non un ente immaginario e simbolico. E qui dirò, l'errore del Biscioni esser nato da guesto: che egli identificò e confuse la Beatrice della Vita Nuova con quella del Convito, e della Commedia, Asserisce infatti il Biscioni, asserisce il Rossetti, asseriscon altri, che queste tre Opere abbiano fra di loro una strettissima corrispondenza, e siano dipendenti l'una dall'altra, anzi congiunte e connesse come anelli d'una stessa, dirò così, catena scientifica, da prima disegnata, e poscia compita dalla gran mente del loro Autore. Ma la fallacia di quest'asserzione ci si farà tosto ben chiara, se si consideri, che allorquando il giovine Dante nella sua età di ventisei o al più ventisett'anni, compose questo suo primo libretto, non possedeva punto le Scienze, nè poteva quindi formare il piano d'un così vasto e coor-

dinato lavoro scientifico. Come per me fu perduto, dice egli nel Convito (7), il primo diletto della mia anima (cioè Beatrice), io rimasi di tanta tristizia punto, che alcuno conforto non mi valea. Tuttavia. enpo alquanto tempo, la mia mente che s'argomentara di sanare, procride . . . . ritornare al modo che alcuno sconsolato avea tenuto e romanlarsi. E misimi a leggere quello, non conosciuto da molti, tim di Boezio, nel quale cattivo e discacciato consolato s'area. E vierdo ancora, che Tullio scritto area un altro libro nel quale trattrado dell'amistà, avea torcate parole della consolazione di Lelio. .... misimi a leggere quello. E avregnaché duro mi fosse prima entrare nella loro sentenza, finalmente v'entrai tant'entro, quanto l'erte di gramatica ch' io avea, e un poco di mio ingegno polea fare; per la quale ingegno molte cose, quasi come sognando, già vedea, siccome nella Vila Nuova si può vedere. Qui adunque l'Alighieri ingenuamente confessa, che nella sua giovinezza non possedeva le s-ienze, e che all'infuori del proprio ingegno e dell'arte di grammatica, valer d'altro non si potè per la composizione del suo primo Libro. Ora proseguiamo ad ascoltarlo: E siccome essere suole, che l'unun ra cercando argento, e fuori della intenzione trova oro, io che cercara di consolarmi, trorai non solamente alle mie la grime rimedio, ma rocaboli d'autori e di scienze e di libri; li quali considerando, siudicara bene che la filosofia, che era la donna di questi autori di queste scienze e di questi libri, fosse somma cosa. E immaginara lei fatta come una donna gentile, e non la potea immaginare in atto alcuno se non misericordioso. Per che si volentieri lo senso di rero l'ammirara, che appena lo potea volgere da quella. E da questo imma ginare cominciai ad andare là ov'ella si dimostrara reraremente, cinè nelle scuole de' Religiosi, e alle disputazioni de' filosofanti: sirchè in picciol tempo, forse di trenta mesi, cominciai tanto a rentire della sua dolcezza, che il suo amore cacciava e distruggeva ogni altro pensiero. Da questo passo avrà il Lettore agevolmente raccolto, che Dante fino a tre anni dopo morta Beatrice non pervenne a gustare le dolcezze della filosofia, ed a cangiare il primo verace e naturale amore in un secondo intellettuale e allegorico. È forza danque inferirne che la Vita Nuova essendo da lui stata scritta un #40 anno appresso la morte di quella donzella che fu l'oggetto del su primo amore (8), si aggiri tuttaquanta su questo e non già

<sup>/:</sup> Tratt. II, cap. 13.

<sup>19;</sup> Che la Vita Nuova fone scritta da Dante un anno o due al più appenso la morte di Bentrice, si deduce dall'ultimo paragrafo del libro

sull'altro, del quale non aveva egli per anco provata la virtà e la possanza. Al Convito poi incominciò l'Alighieri a por mano, compito il corso de' suoi filosofici studi; nè v' è principio di dubbio che la donna in quel libro encomiata sia la Filosofia. Ma donde mai la piena certezza di ciò? Dalle parole di Dante medesimo: Questa Donna fu figlia di Dio, Regina di tutto, nobilissima e bellissima Filosofia (9) . . . . Boezio e Tullio inviarono me nell'amore, cioè nello studio di questa donna gentilissima Filosofia (10) ... Si vuole sapere che questa donna è la Filosofia, la quale veramente è donna piena di dolcessa, ornata d'onestade, mirabile di sapere, gloriosa di libertade (11) . . . . . Questa donna è quella dello intelletto che Filosofia si chiama (12). Anche il Biscioni, alloraquando si fa a provare che la donna del Convito è un ente puramente intellettuale, si appoggia a questi passi da me riportati, ed aggiunge che una veridica storia dell'Alighieri non si può compiutamente fare se non ricercando da Dante medesimo la verità delle cose, perciocchè a scrivere con fedeltà la vita d'alcuno o bisogna esser vissuti al tempo di colui, del quale scriver si vuole, ed avere con esso domesticamente conversato; ovvero fa di mestieri, con istudio e fatica, dalle opere di lui, o da altri legittimi documenti, che autentici dichiarare si possano, le notizie ritrarne (13). Or se questo dunque insinua il Biscioni, e perchè poscia non vuole che la storia degli amori di Dante per Beatrice Portinari si appoggi alle di lui stesse confessioni sparse nelle proprie Opere? perchè non vuole che le sincere narrazioni della Vita Nuova siano prese alla lettera, quand'egli prende pure alla lettera le altre del Convito or riportate? Il nome di Beatrice, l'età sua, la morte del Padre, e quella ancora di lei stessa, le peregrinazioni e infermità di Dante, i satti e i detti d'altre donne ec. sono, egli dice e asserisce, tutte cose ideali, ed a figura ridurre si debbono. Ma perchè? Perchè

stesso, dal cap. L del Tratt. I. del Convito, e dallo squarcio superiormente riportato. Anche il Boccaccio narra che Dante la compose nel suo anno ventesimo sesto; e nel suo ventesimoquarto la vuole composta il Biscioni. Che il Boccaccio abbia intorno a ciò narrato il vero, e che la Vita Nuova sia stata scritta da Dante nel 1291, o nel 1292, lo proverò pienamente alquanto più sotto.

- (9) Tratt. II, cap. 13.
- (10) Tratt. II, cap. 16.
- (11) Ivi.
- (12) Tratt. III, cap. 11.
- (13) Pag. IX.

igli rispode, e il Lettore noti bene questa magistrale risposta) perthirth non furomo com più particolari distintivi specificate dal Protection Ma Dio buonol è egli possibile di bevere così grosso? è edi maibile di produrre in buona fede di cotali ragioni? E sarà egli (altronde possibile, che un Lettore sensato voglia più prestar fede atiatrai sogni che mon al proprio discernimento? Narra in questo m libretto l'Alighieri, che la prima volta che Beatrice apparve daratia suoi occhi, mon aveva ancor nove anni d'età: narra che essa radiginobili e laudabili portamenti, che di lei poteano dirsi quelle prok d'Omero .. Ella non pare figlia d'uom mortale, ma di Dio ..: um de se trovavasi in luogo, ov'ella fosse, un repentino tremore per tetta la personna assalivalo: narra che abbenchè Amore baldanzoannte il signoreggiasse, tuttavolta la bella immagine della sua man non sofferiva, che ei lo reggesse senza il fedele consiglio della nome narra che egli cercava con ogni studio di celare altrui queg'anore, e che d'altre donne fingendo essere innamorato, sece d'ese schemo alla verità attalchè molti non conoscendo la femmina per cui distruggevasi, non si sapeano come chiamarla (15): narra che

(14) Pag. XII.

(15) Cade qui il destro di por sott'occhio del critico lettore la correziose che nella mia edizione del 1839 credei dover fare nel passo della Vita Nuova, che così dice: Alli miei occhi apparve prima la gloriosa doma della mia mente, la quale fu da molti chiamata Beatrice, i quali sapeano che si chiamare. La correzione consiste in questo: nell'aver combiato i quali in e quali, dappoiche io tengo che la prima lezione sia errata. E che sia tale apparirà da ciò che sono per dire. In questo luogo dice Dante che la sua Donna fu chiamata da molti Beatrice: or come petrebb' egli tosto soggiungere i quali (molti) non sapeano che si chiamare, cioe non sapeano come chiamarla? Ben s'accorse della contradizone il Trivulzio, e però riel suo testo stampò: i quali non sapeano che si (651) chiamare; correzione ingegnosa, ma a mio giudicio non vera. Narra Dante in questo libretto che studiavasi celare altrui l'oggetto della sua passione, e che a ciò ottenere pose in opera alcuni artifizi, i quali jerakun tempo servirongli, ma che finalmente il suo segreto fu da molti discoperto, mentre ad altri rimase tuttavia occulto. Or, saputo ciò, zon e egli facile il vedere che in questo inciso Dante ha voluto dirci lo Mess? Alli miei occhi apparve prima la gloriosa donna della miu mente, ia quale fu da molti chiamata Beatrice, e quali non sapeano che si chiamare, core, ed altri non sapeano come chiamarla. Che se ad alcuno vetarse difficolta nell'ammettere una correzione del testo, non autenticata compose un Serventese la lode delle sessanta più helle donne delle città, fra le quali collecè pure la donna sua: narra che uno de più grandi suoi desiderii era quello di venir da lei salutato: narra che un di la vide venir appresso Giovanna, la donna del Cavalcanti, e che quand'ella passava per via, tutti le si faccan d'attorno per ammirarla: narra infine che essa morì il 9 Giogne del 1290 nella giovanile età di cinqua lustri, e che egli a disacerbare alquanto l'immenso dolore ch'erasi fatto distruggitore dell'anima sua, scrisse la Canzone Gli eschi delenti ec.

Questi e cento altri piccoli fatti, dettagli ed aneddeti che si rinvengono nella Vita Nuova, potrann'eglino forse non dirsi bastantemente dal Poeta specificasi? potrann'eglino forse vidursi a figura? Ma il Biscioni insiste e sentenzia: essere inverisimile che Beatrica fosse una donna vera, perchè Dente chiamolla la gloriosa Donna non del suo cuore ma sibbene della sua mente, vale a dire dell'intelletto (16); perchè dissela desiderata in cielo dagli Angeli e da'Santi, eve null'altra mancanza avevasi che di lei (17); perchè la predicò distruggitrice di tutti i vizi, e regina delle virth (18), e la credè un numero nove, cioè un miracolo della Santissima Trinità (19) ec.,

da Codici, io risponderò, che mentre a por la mano nelle scritture de'nostri antichi dessi procedere con cautela e parsimonia grandissima, non
hassi poi ad avere un soverchio scrupolo allorquando il contesto ed una
critica sana e giudiziosa ci siano di guida e d'appoggio. La correzione
pingeva con la zanca da me fatta nel testo della Commedia, Inf. XIX,
45 sulla lezione errata piangeva, non è ella stata generalmnete approvata, abbenchè non autenticata nè da antiche stampe, nè da Codice alcuno? Nè io mi sarei più che tanto fermato su questa lezione, se non vi
fossero alcuni che d'essa si valgono per trarne fuori un senso il quale
appoggierebbe l'opinione che Beatrice sia nella mente di Dante un
essere puramente intellettuale e simbolico.

- (16) ", Quando alli miei occhi apparve prima la gloriosa donna della ", mia mente ", (Vita Nuova Vol. IV, p. 665).
  - (17) "Lo cielo che non have altro difetto
    "Che d'aver lei, al suo Signor la chiede.
    - " Madonna è desiata in l'alto cielo. Canz. I.
- (18) " Quella gentilissima, la quale fu distruggitrice di tutti i vizj, " e reina delle virtù ec. " (Vita Nuova Vol. IV, p. 675).
- (19) , Questa donna fu accompagnata dal numero nove a dare ad intendere ch'ell'era un nove, cioè un miracolo, la cui radice è solamente

prerogative nobilissime ed eccellentissime, confacevoli solo a creatura più che umana e mortale (20). Or io domando al Biscioni, se quella Laura. la quale egli dice trovare grandissimamente differente da Beatrice (21), perciocchè fu una vera donna, non riscotesse dall'innamorato Petrarca le medesime enfatiche ed iperboliche lodi. Apriamo il di lui Canzoniere, e lo vedremo ben tosto:

Gentil mia donna, io veggio

Nel mover de'vostri occhi un dolce lume. Che mi mostra la via, che al ciel conduce.

Quest'è la vista ch' a ben fur m'induce, E che mi scorge al glorioso fine.

Chi vuol veder quantunque può Natura B'l Ciel fra noi, venga a mirar costei.

Non era l'andar suo cosa mortale Ma d'angelica forma.

. . . . . . . . .

. . . Laura mandata in terra A far del ciel fede tra noi.

Se alcuno mi domandasse il perchè (aveva già detto il Dionisi) il perchè, essendo Beatrice una femmina

In carne, in ossa e colle sue giunture,

Dante ne abbia parlato nella Vita Nuova in un modo quasi del pari
maraviglioso, come se fosse la donna del Convito: per questo appunto,
risponderei, che Dante era poeta, celebrò Beatrice poeticamente con lodi
superiori alle umane. Ma essendochè in quella prima etade non aveva
ezi la cognizione delle scienze, lodolla quanto sapeva e poteva col
solo lume della ragione, sforzandosi di descrivere nel suo Opuscolo
un amore razionale e metafisico, non quale in fatti esso era, ma quale
doveva o poteva essere dalla scorta fedele condotto della ragione. Ma
poi ch'egli s'ebbe dato all'amore, cioè allo stodio della Filosofia, lodò
ecclebrò altamente questa quasi seconda donna nel suo Convito e nelle sue filosofiche Canzoni con tutto il lume ch'egli avea di scienza e

<sup>&</sup>quot; le mirabile Trinitade ". (Vita Nuova Vol. IV, 709). A mostrar che significhi questo numero nove, e a toglierne il miracolose, farò parole siu avanti in apposita nota.

<sup>20;</sup> Biscioni pag. XIII, e XXXI.

at, Pag. XII.

d'arte. Finalmente nella poetica e presso che divina vision descritta nella Commedia, tornò a lodar la sua prima dor Beatrice, fatta già cittadina del regno de' Beati, col lume sovi rale e scientifico della fede.

Quali effetti producesse in Dante quel primo amore per l nari, il quale altro non era che una naturale inclinazione d' gentile per donzella adorna di tutti i pregi, il palesa egl quando racconta, che considerando nell'oggetto amato un di bellezza, d'onestà e di virtù, si elevarono le sue idee e s con esso a livello; sentì quindi in sè medesimo un cambiame più trovò l'uomo di pria. Sublimandosi la sua mente, il suc altresì infermossi di spiritualità e di purezza, come la sua acquistò rettitudine ed energla. Laonde egli asseriva che il se Beatrice, il quale era il massimo suo desiderio, operava in lui bilmente e virtuosamente (22); e diceva, buona essere la e d'amore; perchè trae l'intendimento del suo fedele da tutte cose (23). Simili concetti esprimeva nelle sue Canzoni, esclam

Io giuro per colui

Ch' Amor si chiama, ed è pien di salute, Che senza oprar virtute Nissun puote acquistar verace loda. Canz. XVI. St. V.

Da te (Amor) convien che ciascun ben si muova, Per lo qual si travaglia il mondo tullo; Senza te è distrutto Quanto avemo in potenza di ben fare.

Canz. IX. St. I.

Il sistema immaginato da Platone sulla gradazione delle be per cui l'anima inalzandosi dalla contemplazione del bello ma e visibile a quella del bello spirituale ed invisibile, trova la su cità nel distaccamento da'sensi, e nella calma delle passioni, e moda nel secolo cavalleresco dell'Alighieri. Non già che i de quell'età avessero in generale attinte quelle loro sublimi o pit fantastiche idee dai libri del Greco Filosofo: perocchè allora crai co o punto conosciuti in Italia, ma aveanle ricavate da quelli Agostino. Le Opere di questo Padre tutto Platonico formava gran parte la Filosofia di que' tempi, e quelle parole disce ama ereatura Creatorem, et in factura Factorem furon bastant

<sup>(22)</sup> Vol. IV, pag. 675.

<sup>(23)</sup> lvi, pag. 679.

hodarvi sopra tutti i sistemi amoroso-platonici de' nostri primi rimasti entusiasti. Gli omaggi del cuore e della mente venivano quindi da essi accompagnati con una specie di culto. Eglino non cessavano di ripetere che niente più amavano nelle loro donne, quanto le bellezze interiori dell'anima: che i loro spiriti d'un'origine celeste si cercavano e si vagheggiavano qui in terra senza alcuna mescolanza d'imparità e di materia: che se talvolta il loro entusiasmo sembrava troppo esaltarsi in vista della fisica bellezza, ciò non era, dicevan essi, che in virtù dell'estasi sublime che eccitavasi in loro all'aspetto delle prodigiose fatture dell'Onnipotenza e dei capi d'opera di perfezione che il cielo si compiaceva di mostrare alla terra. Per ciò appunto, e'dicevano, la somma Sapienza formando col suo potere l'Universo, volle nelle sue creature farsi in parte visibile all' Uomo, e volle in esse splendere in cotal guisa, affinchè allettando gli occhi del corpo, invazhisse quelli dell'intelletto ad inalzarsi per insino a Lei (24). Ond'è che ogni amore naturale o intellettuale, ovvero umano o divino, asserivano essere senza errore (conforme l'assioma, opus natume, apus intelligentiae non errantis), e supponevano prender origine dalla prima mente, e ad essa dover ritornare (25). Tale era il linguazzio del Platonicismo amoroso, assai familiare nel Parnaso Itahano fino dal tredicesimo Secolo, e che duro per insino al decimosesto .26).

- (24) "Ciò che non muore, e ciò che può morire, "Non è se non spiendor di quella idea
  - " Che partorisce amando il nostro Sire. Dant. Par. XII, v. 52.
  - " lo veggio ben sì come giù risplende " Nell'intelletto suo l'eterna luce
    - " Che vista sola sempre amore accende;
  - " E s'altra cosa vostro amor seduce,
    - " Non è se non di quella alcun vestigio
    - " Mal conosciuto che quivi traluce. Parad. V, 7.
  - " Amor che muovi tua virtù dal Cielo
    - " Come'l Sol lo splendore.

Dant. Canz. IX, st. 1.

- " La beltate ch' Amore in voi consente
  - .. A virtu solamente

٠ ز ز

" Formata fu dal suo decreto antico.

Cauz. XVII, St. 1.

..., Il Salvini illustrando que' versi del Petrarca Aprasi la prigione

#### DISSERTAZIONE

Cosl Giovanni dell'Orto Aretino, che fiori nel 1250, cantava
Amor solo, però ch' è conoscente
D' alma gentile e pura,
Sour' essa gira, e pur ad essa torna;
E poi ch' è giunto a lei sumantinente,
D' un ben soura natura
Perfettamente lei pasce ed adorna.

### Così Loffo Bonaguida:

Che Iddio vi formò pensatamente Oltre natura ed oltre uman pensato.

### Cosl Guittone d'Arezzo:

Che non può cor pensare,
Nè lingua divisare
Che cosa in voi polesse esser più bella.
Ah Dio! com' si novella
Puote a esto modo dimorar figura,
Ched' è sovra natura?
Che ciò che l' uom di voi conosce e vede,
Somiglia per mia fede
Mirabil cosa a buon conoscitore (27).

ov'io son chiuso, E che'l cammino a tal vita mi serra, dice: "Questi "sono i misteri della Platonica filosofia, e non che uno s'abbia a fissa, re in amando tutto il tempo di sua vita una creatura, senza mai cer"care di levarsi a migliore, più sublime, più conveniente e più bello
"senza comparazione e più amabile oggetto. Scala non è dunque questa
"del tutto immaginaria, ma presa pel suo verso, e non abusata viene ad
"essere assai più vicina a' buoni e non adulterati nè falsi mistici e alla
"dottrina de' nostri contemplativi, che sino dalle cose irrazionali pren"dono di continuo motivo ed occasione beata di portarsi in Dio, e dal"la moltitudine delle cose di quaggiù ridursi all'Uno di lassù anago"gicamente ".

(27) Anche nella sua lettera V diretta a una donna, Guittone adopra consimili espressioni: "Gentil mia donna, l'onnipotente Dio mise in "voi si maravigliosamente compimento di tutto bene, che maggiori, mente sembrate angelica creatura che terrena in detto ed in fatto, e in "le sembianze vostre tutte, che quant' uomo vede di voi sembra mira, bil cosa a ciascun buon conoscidore. Perche non degni fummo che "tanta preziosa e mirabile figura, come voi siete, abitasse intra l'uma, na generazione d'esto secolo mortale, ma credo che piacesse a Lui di "poner voi tra noi per fare maravigliare ec. ".

Cusì il Cavalcanti nella Canz. VIII. e II.

Amore che innamora altrui di pregio,
Da pura virtù sorge
Dell'animo, che noi a Dio pareggia.

Di questa donna non si può contare;
Che di tante bellezze adorna viene
Che mente di quaggiù non la sostione.

Così Cino da Pistoja nella Canz. I.

Quando Amor gli occhi rilucenti e belli, Ch'han d'alto fuoco la sembianza vera, Volge ne'miei, sì dentro arder mi fanno, Che, per virtù d'Amor, vengo un di quelli Spirti, che son nella celeste sfera.

Dal lampeggiar delle dus chiare stells....
Prende il mio cuore un volontario esiglio
E vola al Ciel tra l'altre anime belle.

Donna, i vostri celesti e santi rai Vedendo avvolto in tenebre il mio core Immantinente il fer chiaro e sereno; E dal carcer terreno Sollevandol talor, nel dolce viso Gustò molti de' ben del Paradiso.

### ed altrove

Come potera d'umana natura Nascere al mondo figura sì bella Com' voi, che pur maravigliar mi fate? Così finalmente il nostro Alighieri:

> Credo che in ciel nascesse esta soprana E renne in terra per nostra salute.

E par che sia una cosa venuta
Di cielo in terra a miracol mostrare (28)
lo non dirò che questo fosse il vero modo di trattare ramore, e che
que primi italiani poeti rinvenissero un bello sconosciuto a Tibullo

75. Tutti sanno in quanto gran numero furono in Italia i servili imitatori del Petrarca, e perciò non sopraccarico il mio discorso con inutili estatuoni. e a Properzio: ma dirò solo che tale si era il mistico e bizzarro del tempo. Perciò l'Alighieri, non tanto dalla sua elevata fanti dalla nobiltà del suo animo, quanto dall'esempio de'suoi cont ranei, su spinto a sublimare l'assetto per la sua donna, e a far c un essere meraviglioso e più che terreno. Che se a ciò avesse por mente il Biscioni, non avrebbe mosso tante dubbiezze il Beatrice, nè avrebbe prodotta quella sua speciosa opinione ir l'amore del divino Poeta, affannandosi tanto nel torgli di dosse taccia che egli ha comune con tutto il genere umano, e sforza nel far creder che uno solo ed identico, cioè quello della Sap sia stato l'amore, ch'egli ha sì vivamente descritto in tutte e qu le sue opere italiane, la Vita Nuova, il Canzoniere, il Convito, Divina Commedia. Parecchi dati storici, parecchie deduzioni, recchi argomenti stanno per me a provar questo: che Dante do vere ne'suoi più verdi anni amato Beatrice Portinari non per li ne, ma per gentilezza di cuore, si diede nella sua gioventù alla sione e allo studio della Filosofia morale ch'è la bellissima fem del Convito, e da questo passò poi facilmente all'amore della ci Sapienza o Scienza delle cose divine, simboleggiata nella gloriosa trice della Commedia. E se io di leggieri vorrò concedere, che gl timi due amori possano prendersi l'uno per l'altro e identific non vorrò nè potrò concedere altrettanto del primo, accettando buone e per vere le ragioni del Biscioni e de'suoi illusi seguaci, ciocchè io tengo opinione che possa fino all'ultima evidenza strarsi come due, cioè il naturale e l'intellettuale, siano stati amori di Dante Alighieri: della qual cosa a far persuasi coloro di tali ricerche prendon vaghezza, stimo conveniente il ragionare cun poco.

Più volte dice Dante nella Vita Nuova, nel Canzoniere ed a nella Commedia, che egli erasi innamorato di Beatrice fino dalla puerizia: — Nove fiate appresso il mio nascimento era tornato lo lo della luce quasi ad un medesimo punto (cioè erano trascorsi quave anni), quando alli miei occhi apparve prima la gloriosa do della mia mente, la quale fu chiamata Beatrice (Vita Nuova 665). — E a mi dicea queste parole . . . . . voglio che tu a certe parole parrima, nelle quali tu comprenda la forza ch' io te sopra te per lci (per Beatrice), e come tu fosti suo tostamente de tua puerizia (Vita Nuova, pag. 677). — La mia persona pare (pargoletta) sostenne Una passion nuova, E a tutte mie virtù fu sto un freno (Canz. XI. st. V). — Nella vista mi percosse L'a virtù che già m'avea trafillo Prima ch'io fuor di puerizia fo

(Parg. XXX, 40). — Altrove poi egli dice (e lo abbiamo veduto più sopra da uno squarcio del Trattato II del Convito), che s'innamorò della Filosofia ovvero della Sapienza, qualche anno appresso la morte della Portinari, avvenuta (narra egli stesso) il 9 Giugno del 1290; le quali cose valgono a significare che Dante s'innamorò della Filosofia in età pressochè di sei lustri. Qui pertanto abbiamo due innamoramenti. I' uno da giovinetto, l'altro da adulto; dunque (e la deduzione è facile) l'amore di Dante non è stato uno solo: dunque il secondo era tutt'altro che il primo.

Fastidium est in rebus manifestissimis probationes adducere, dice il nostro Alighieri nel terzo libro della Monarchia; nulladimeno prendendoci di buona voglia questo fastidio, proseguiremo ad ascoltare lo scrittore medesimo, e così la nostra certezza vedremo farsi sempre più maggiore. - Certo sono (egli esclama nel Tratt. Il, cap. 9 del Convito) Certo sono ud altra vita migliore dopo questa passare, là dore quella gloriosa donna (la beata Beatrice, da lui poco inpanzi nominata) vire, della quale fu l'anima mia innamorata reando contendea. Chi pretende che tutti gli amori di Dante siano allegorici, dice, come ho già notato, non esser giammai esistita l'innamorata dell' Alighieri, e per essa doversi intendere la Filosofia o la Sapienza. Ma se la donna di Dante, rappresentata sotto il nome di Beatrice, è sempre, e non altrimenti, la Filosofia, come mai nel tempo istesso che egli dichiara, e ad ogni momento protesta di esserne innamorato, qui dice che già lo fu? Non è egli da ciò evidente, che Dante è stato invaghito prima d'una semmina, e poscia d'un'altra, l'una corporea, cioè Beatrice figlia di Folco Portinari, la seconda simbolica ed intellettuale, cioè la Sapienza? Ed avvertasi che l'Alizbieri dopo aver detto che di Beatrice fu l'anima sua innamorata, azziunge, quando contendea, ad indicare che la sua anima ne fu innamorata per tutto quel tempo, nel quale la potenza sensitiva contese cell'intellettuale. fino a che questa ebbe su quella vittoria.

Si considerino ancora questi altri squarci del Trattato II del Convito, trattato scritto da Dante appenachè compiti i Filosofici studi cibe cambiato il primo naturale amore in un secondo spirituale, e si giodichi se in essi non abbia assai chiaramente parlato di due amora, l'uno susseguito all'altro, e il primo dal secondo affatto differente. A peno intendimento di queste parole, Io vi dirò del cor la novitate, Come l'anima trista piange in lui ec., dico che questo non è altro che un frequente pensiero a questa nuova donna commendare e abbellire, e quest' anima non è altro che un altro pensiero (il naturale), accompagnato di consentimento, che repugnando a questo (lo spirituale)

#### 22 DISSERTAZIONE

commenda e abbellisce la memoria di quella Beatrice (Tr. II, cap. 7)... Poi quando dico, Or apparisce chi lo fa fuggire, narro la radice dell'altra diversità, dicendo siccome questo pensiero di sopra suole essere vita di me, così un altro apparisce che fa quello cessare. Dico fuggire, per mostrare quello essere contrario; che naturalmente l'uno contrario fugge l'altro; e quello che fugge mostra per difetto di virtà fuggire . . . Susseguentemente mostro la potenzia di questo pensiero nuoro ec. (ivi, cap. 8). Cominciai tanto a sentire della dolcezza della Filosofia, che il suo amore cacciava e distruggeva ogni altro pensisro; per ch'io sentendomi fevare dal pensiero del primo amore alla virtù di questo, quasi maravigliandomi apersi la bocca nel parlare della proposta Canzone, mostrando la mia condizione sotto figura d'altre cose, perocché della donna di cui io m'innamorava non era degna rima di volgare alcuno palesemente parture (ivi, cap. 13). Questi squarci, parmi, com' ho detto, che parlino chiaro abbastanza. ma vogliamo noi da Dante una qualche dichiarazione ancor più sicura ed evidente delle altre addotte? Eccone due: Pensai che da molti sarci stato ripreso di levezza d'animo, udendo me essere dal primo amore mutato. Per lo che a torre via questa riprensione, nullo migliore argomento era che dire qual era quella donna che m'areva mutato (Tr. 111, cap. 1.) Dico ed affermo che la donna di cui m' innamorai Appresso lo prino Anore, fu la bellissima e onestissima figlia dell'Imperatore dell'Universo, alla quale Pittagora pose nome Filosofia (Tr. II, cap. ult.) Dal periodo infatti che trovasi sui finire della Vita Nuova, e che dice: Apparve a me una mirabil visione, nella quale vidi cose che mi fecero proporre di non dir più di questa benedetta infintanto che io non potessi più degnamente tratture di lei ec.; apparisce evidentemente che appena estinta Beatrice, cominciava l'Alighieri a cambiare il suo amore, e a dargli una nuova e più sublime direzione; poichè applicatosi con quanto studio poteva all'acquisto delle filosofiche discipline (29), mirava già a far l'apoteosi della gentile donzella, col celebrarne in un grandioso Poema le virtù, anzi col formar di lei la Sapienza medesima. Questo secondo amore che, non v' ha dubbio, dee dirsi totalmente spirituale, nuovo di forma e di sostanza, da Dante veramente creato e sentito, siccome dal Petrarca forse pure immaginato, fu quello che ogni influenza sulla mente innamorata operando, divenne in lui principio e seme d'ogni ben fare. stimolo a virtù, eccitamento a valore, e fonte di tanti concetti impossibili a formarsi da ogni altro umano discorso; amore infine, il

(29) Studio quanto posso, Vita Nuova pag. ult.

quale levandolo da queste nebbie terrestri, il fe'poggiare sopra il cielo, e quivi contemplando l'ultimo nostro desio indiarsi. Ma tanto è vero che la Beatrice, della quale ei volle formare quell'altissimo simbolo, era stata pur troppo unadonna, sì come le altre, mortale, che tale ella stessa si manifesta ripetutamente ancor nella Divina Commedia.

Nel Canto XXX e XXXI del Purgatorio rimproverando a Dante i suoi mondani trascorsi, Beatrice va dicendo coal:

Alcun tempo 'l sostenni col mio volto:

Mostrando gli occhi giorinetti a lui
Meco 'l menava in dritta parte vòlto.
Sì tosto come in su la soglia fui
Di mia seconda etade, e mutai vita,
Questi si tolse a me, e diessi altrui.
Quando di carne a spirto era salita
E bellezza e virtà cresciuta m'era
Fu'io a lui men cara e men gradita.

Avvisti qui il Lettore fra le al tre quell'espressione non punto equivoca Quando di carne a spirto era salita; e poscia consideri queste aitre che seguono:

O Dante, perchè me' vergogna porte
Del tuo errore, e perchè altra volta
Udendo le Sirene sie più forte,
Pon giù 'l seme del piangere ed ascolta;
Sì udirai com' in contraria parte
Muover doveati mia carne sepolta.
Mai non l'appresentò natura ed arte
Piacer, quanto le belle membra, in ch'io
Binchiusa fui, e ch'or son terra sparte:
E se 'l sommo piacer sì ti fallòo
Per la mia morte, qual cosa mortale
Dovea poi trarre te nel suo disio?

Se Beatrice era dunque un essere di carne, che presso al secondo stadio della sua esistenza mutò vita, e divenne spirito; se la natura non avea mai fatto tanto di bello quante eran belle le membra nelle quali quell'essere animato stava rinchiuso, e le quali divennero ben presto terra e cenere, non è egli veramente da dirsi e asseverantemente da ripetersi, che la Beatrice del giovine Dante fosse una donna vera, in carne e in ossa e colle sue giunture? Se nel Servéntese dall'Alighieri composto, e che oggi sventuratamente è perduto, erano celelerate le sessanta più belle donne siorentine, fra le quali stava pure eatrice, come mai potrà egli asserirsi che sola quest'ultima na donna? E se Beatrice non fosse stata infatti una donna, rebbe potuto Dante esclamare

Dal primo giorno ch'io vidi il suo viso In questa vila ec.?

Parad. XXX, 28.

Dice di lei Amor: cosa mortale Com'esser puole si adurna e pura?

Canz. I, st. 4.

ome mai avrebbe detto nel Purg. XXXI, 83 che in quel ice vinceva in bellezza se stessa più di quello che avess tre belle qui in terra, quand'ella ci era?

..... Pareami più se stessa

Vincer, che l'altre qui, quand'ella c'era.

ome mai avrebbe temuto colanto, che ella morisse, raccot

Che sospirando dicea nel pensiero:

Ben converrà che la mia donna mora:

Canz. II. st. 3.

che questo pensiero mettea in lui gravissimo sbigottimer nai in una grave malattia di essa avrebbe indiritto uni la Morte, supplicandola a rattenere il colpo già mosso il Come raccontare che quando la prima volta gli avanti, non contava ancora nove anni d'età? E come di veva un fratello, da cui fu pregato a comporre alcun norte di essa (30)?

Queste obiezioni che io faccio ai seguaci del buon Cancono appena una metà di quelle che potrei loro fare, e che porto per non tediare di troppo il mio Lettore. Il quale si r di convincersi che la Beatrice della Vita Nuona era unhe mangiava e beveva e vestia panni, non avrà da far alti n poco considerare il seguente Sonetto, scritto da Dante dolescenza, e da lui indirizzato al suo primo amico Guanti:

Guido, vorrei, che tu, Lapo ed io
Fossimo presi per incantamento,
E messi in un vascel, ch'ad ogni vento
Per mare andasse a voler vostro e mio;
Sicchè fortuna od altro tempo rio
Non ci polesse dare impedimento,

(30) Nella Vita Nuova e nel Canzoniere.

Ansi virendo sempre in un talento,
Di stare insieme crescesse 'l desto.

E Monna Vanna, e Monna Bice poi
Con quella ch' è in sul numero del trenta
Con noi ponesse il buono incantatore;
E quiri ragionar sempre d'amore,
E ciascuna di lor fosse contenta,
Siccome credo che sariamo noi.

La Bice qui nominata è, come ognuno conosce, la Beatrice di Dante: Fanna o Giovanna era l'amorosa di Guido Cavalcanti; quella ch'è m sul numero del trenta, cioè quella che nel Serventese in lode delle sessanta belle fiorentine cadeva in sul numero trenta (come la Beatrice, apprendiamo dalla Vita Nuova, cadeva in sul numero nove) era la donna di Lapo Gianni, la quale, se non erro, chiamavasi Mon-Pa Lagia. Potrà egli mai il Lettore supporre, che fra queste femmine fiorentine la sola Beatrice fosse una Scienza od un Simbolo, e che Dante volesse condurla seco a diporto, come nel Sonetto si esprime? Se tale d'altronde sosse da dirsi colei, converrebbe dir tali, cioè simboli e scienze, anche le amanti di Guido e di Lapo, e così una grande stranezza condurrebbe ad un'altra maggiore, come di fatto ha condotto il Rossetti, il quale s'è dato affatto a credere, che le donne de nostri primi Poeti siano tutte fantastiche e ideali (31), e che il linguargio da essi tenuto sia un gergo convenzionale e furbesco della setta ghibellina o imperiale.

lo non denego punto a questo moderno interpetre la lode di uomo dottissimo e assai studioso delle opere del divino Poeta e degli altri austri antichi Scrittori: affermo anzi che molte cose pertinenti alla storia siano da esso state ben vedute, e ben dichiarate nella Divina Commedia, e presentate al Lettore con un apparato imponente d'erudizione storica e filologica; nientedimeno quella effrenata intemperanza di novità, cho lo ha portato a rinvenire un gergo settario in un linguaggio erotico-platonico, che al più potrà dirsi iperbolico, è ciò che non puossi consentire da chi non è timido amico del vero. Forte mi duole, che ad un illustre figlio d'Italia balestrato dalle fortune politiche nelle nebbie del Settentrione, e tuttavia amantissimo

Di questa terra, Che fuor di se lo serra, Vuola d'amore, e nuda di pietade,

(31) " La Donna di Guido Cavalcanti era la stessa che quello di tutti " gli altri allegorici Rimatori ". Rossetti vol. II, pag. 471.

## 26 DISSERTAZIONE

io sia costretto in questa disquisizion letteraria a dimostrarmi contrario: ma l'amore ch'io porto agli scritti ed alla fama di Dante, mi chiede imperiosamente, ch'io dimostri l'insussistenza del sistema Rossettiano: sistema che il forte e sublime linguaggio del Poeta divino riduce a quello meschinissimo de'logogrifi e degli acrostici, e che, come il nordico fantastico miticismo, minaccia d'operare nella filologia e nella esegesi storica e letteraria, una dannosissima e vergognosa rivoluzione. Della quale insussistenza se io qui non terrò lungo discorso, avvegnachè me lo riserbi a tempo e luogo più opportuno, darò per lo meno un cenno in ciò che possa aver relazione al presente Libro della Vita Nuova.

Avevano i Ghibellini (dice il Rossetti (32)) un gergo convenzionale, a tutti i più distinti lor personaggi comune, per mezzo del quale fingendo parlar d'una cosa, parlavano d'un'altra, e così riuscivano a tener fra loro non interrotta comunicazione . . . . Secondo codesto gergo il Ghibellinismo fu detto Vita; ed il Guelfismo Morte: perciò Dante chiamò Vita Nuova il nuovo corso di sua vita politica, e Nascimento appellò l'istante in cui v'entrò (33). Altrove poi il Rossetti contradicendosi narra (34), che Dante ancor giovinetto cantò rime d'amore, e fece una specie di romanzo sparso di prosa e di poesia, che intitolò la Vita Nuova, cioè il suo innamoramento, che diè quasi un nuovo corso alla sua vita. Senza ch' io mi diffonda a far rilevare minutamente la contradizione, in cui questo Scrittore è caduto, dirò che il titolo Vita Nuova non altro suonando (siccome più sopra ho pienamente provato) che Vita giovanile, distrugge quel di lui supposto: che accenni un Nuovo corso di vita politica, cioè di vita ghibellina. E non ha egli il Rossetti d'altronde veduto, oppur non ha voluto vedere, come quello ch'ei chiama nuova vita politica, e che io dico innamoramento dell'età giovanile, ebbe luogo, per quanto lo stesso Autore in quest' istesso Libro racconta, nella sua età d'anni nove? Qual conseguenza, secondo quel peregrino supposto, verrebbe da ciò? Che Dante sino ad oltre gli otto anni su guelso, e in sul compire de' nove si fe' ghibellino!!!

Donna o Madonna (segue a dire il Rossetti (35)) chiamavano i Ghibellini la Potestà Imperiale, ed a questa ciascuno applicava un nome proprio, che, secondo la mente sua, avesse un qualche senso

- (32) Vol. II, pag. 351.
- (33) Vol. II, pag. 355.
- (34) Vita di Dante pag. XXXVII.
- (35) Vol. II, pag. 355.

ellegorico. Questa donna, cioè Domina, era per conseguenza quella mente dominatrice, quella sapienza generale, per la quale la terra tutta regger si dovesse, concentrata in un sol uomo potentissimo, immagne di Dio regolator dell'Universo. Quindi conseguita che la Beatrice di Dante è un vocabolo ideale e fittizio, da essolui immaginato per servire all'allegoria, e uniformarsi al gergo della fazione imperiale 36. Ma se tale si è questa femmina, e perche il Rossetti ci dice (37): che Dante fornito d'animo assai gentile fu sommamente inclinato all'amore, a cui dobbiamo i più grandi poeti; e che il suo primo affetto fu la fanciulla Beatrice Portinari, di cui s'invaghì prima ch'ancor di puerizia uscisse; e che la morte glie la rapì, ed ei la pianse amaramente? E perchè ci dice altrove (38) parlando della Commedia: In questo viaggio misterioso Dante avea bisogno d'una guida; Virgilio era il suo autor prediletto; Beatrice fu l'adorata sua donna; e quindi chiamò l'uno e l'altra ad accompagnarlo?

Asserisce poi questo Scrittore, e di frequente ripete, che la paura del Papa e del Guelfo partito fu quella che ai Ghibellini fe' rinvenire quel linguaggio convenzionale, furbesco e anfibologico, il quale non dovesse porsi in uso che dagl'iniziati ne'loro misterii, nè potesse essere inteso da guelfi loro nemici. Scopo di questa filosofico-poetica setta era quello di stabilire l'unità dell'Italia, e in un col reggimento civile riformare la disciplina ecclesiastica per il bene della patria loro, e della umanità (39). Grande peraltro era la gelosia, con cui i segreti di questa setta venivano custoditi; ed a ragione; perciocchè trattavasi della vita (40). Donna o Madonna chiamavan essi (com'ora ho notato) la Potestà Imperiale, Vita il Ghibellinismo, Morte il Guelfismo o Papismo, Salute l'Imperatore, Iddio l'Impero ec.; e spesso per significare le stesse cose usavano vocaboli equivalenti, e così a Fila sostituivano Cortesia da Corte, perchè l'Imperatore n'era il capo; a Morte sostituivano Pietà da Pietas Religione, perchè regolatore n'era il Papa. Amore poi, parola che offriva loro due proprietà, poichè tronca (Amor) invertesi e dice Roma, intera dividesi e dice Amo Re. significava l'affetto per l'Imperatore e l'Impero (41). Ond'è

<sup>(36)</sup> Nel Commento alla Commedia e nello Spirito Antipapale, passim.

<sup>3-:</sup> Vita di Dante pag. XX.

<sup>38)</sup> Vita di Dante pag. XXXI.

<sup>(39)</sup> Vol. II, pag. 312.

<sup>(40)</sup> Vol. II, pag. 405.

<sup>(61)</sup> V. tutto il Capitolo II del volume Il, pag. 354 ed altrove.

28

#### DISSERTAZIONE

che questo moderno Interpetre non può tenersi dall'esclamare: Quanta e qual era la paura di Dante, che occhio profano non giungesse a leggere nell'anima sua il vero senso del suo amore, ciuè del suo ghibellinismo! Della Morte ei tremava in doppio senso, e tutti di quella setta doveano avere lo stesso batticuore! Essi si vigilavano a vicenda con non interrotta sentinella, e misero chi si lasciasse fuggir dalle labbra un sol motto che potesse compromettere la pace di tutti gli altri! Non vi era per lui luogo di rifugio, e il solo suo silenzio eterno potea trarre gli altri d'affanno (42)!

Cotesti antichi poeti ghibellini erano dunque, secondo il Rossetti. paurosi cotanto della guelfa potenza, che a manifestarsi vicendevolmente i loro sentimenti non aveano altro espediente, che quello d'un gergo composto di segni convenzionali ed arcani. Essi tremavano al solo nome di Guelfo come i fanciulli al nome dell'Orco, e guardinghi e diffidenti si spiavano l'un l'altro, paventando ognora i ceppi, i pugnali e i veleni de' quali il Gueltismo servivasi contro i propri avversarii (43). Dante altresì, che era timido e pauroso sì come gli altri (44), dové appigliarsi al partito di pascondere sotto i segni convenzionali della sua setta, e sotto frasi e maniere fatte a mosaico, i suoi liberi sensi tendenti alla civile e religiosa rigenerazion dell'Italia; perciocchè in quei semibarbari tempi nei quali egli visse, tempi di oppressioni e di vendette, avrebbe ben presto pagato a prezzo di sangue il fio di cotanta arditezza. Questa ragione a chi non avesse vedute le opere dell'Alighieri, nè conoscesse la storia del di lui secolo, potrebbe sembrare sodisfaciente: ma qual è quegli, il quale, iniziato per alcun poco nella nostra Letteratura, non sappia che Dante fiero ed indomito per carattere, compiacendosi ne' patimenti siccome prove a dimostrar sua fortezza, e ne' propri difetti siccome inevitabili seguaci a virtù tutte lontane dalle battute vie, non avea ritegno ad urtare uomini ed opinioni? Alcune delle sue Canzoni, varie delle sue Epistole, molti passi del Convito, ed il Trattato della Monarchia non racchiudono forse alti, arditi e liberi sensi? Ma che dico? La Divina Commedia stessa, il capolavoro di Dante, è forse meno l'opera di una immensa dottrina, che di una bile generosa? In questo Poema particolarmente egli prende occasione di esalare tutta l'amarezza d'un cuore esulcerato. Il suo risentimento vi comparisce senza

<sup>(42)</sup> Vol. II, pag. 412.

<sup>(43)</sup> Lo dice e lo ripete cento volte nella Disanima del Sistema Allegorico, e nello Spirito Antipapale.

<sup>(44)</sup> Ivi.

seun velo. Tutto ciò che l'ignoranza e la barbarie, gli odi civili, l'ambizione. l'ostinata rivalità del trono e dell'altare, una politica falsa e sanguinaria ebbero mai d'odioso e di detestabile, tutto entra nel piano che il potea si propose. Il colorito e la tinta di guesti differenti oggetti è sempre proporzionato alla loro perezza, ed il pennello di Pante non comparisce mai tanto sublime, quanto allorchè tratteggia feramente quegli orrori. Quale scrittore pertanto, o fra gli antichi o fra i moderni, svelando le turpitudini di tanta gente del suo secolo. ba osato senza alcun velame d'allegoria, e senza ricorrere ad un arcano linguaggio, parlar più forte e più libero di Dante? Per fare che i bomi imparassero a sperare (dice uno Scrittore della vita di lui), e i tristi a temere, presentò loro un Libro, ogni pagina del quale ha impressa in fronte questa sentenza: Discite justitiam moniti et non tempere Divos. Nell'esequire sì ardito disegno si delerminò a parlar liberamente de suoi contemporanei e massime de potenti, cagione delle comuni calamità; e ne assegna per ragione quella stessa per cui la tragedia si versa sempre sulle ricissitudini di uomini illustri, dal che rien detta tragedia reale; rale a dire perchè gli esempi tratti da eente ignota sono meno istruttivi di quelli che si desumono da cognitissimi personaggi: onde non timido amico del rero, e rimossa da se ogni menzogna, se come il rento che le più alte cime più percuote. Malti de' suoi contemporanei e conoscenti, di soverchio timidi e circospetti, lo tacciarano d'imprudente, e lo consigliarano a raffrenarsi; me ei gi incolpara di pigri e di vili, e fe' dirsi dalla Filosofia, Purq. F. 13.

> Vien dietro a me, e lascia dir le genti: Sta', come torre, fermo, che non crolla Giammai la cima per soffiar di venti.

E in tetto il suo misterioso corso non dimenticò mai quel precetto di Polibio che gli dicea: Nè dal riprendere l'amico, nè dal lodare l'avversario ti resterai quando verità te lo imponga. Or sa egli il Lettore chi sia mai il biografo che così scrive di Dante? È quell'istesso Rossetti : \$5) che poco innanzi ce lo ha dipinto timido e meticuloso sì come una femmina.

Se questo moderno Interpetre è spesso e gravemente caduto in contradizione con se medesimo, non ha meno dato nel falso, quando per tirar le sentenze al proprio sistema s'è posto a interpetrare questo e quel luogo, e a definire quel tale o quel tal altro vocabolo. Colla parola settaria salute, la quale oggi ha più spesso il significato di

, 5, Vita di Dante, pag. XXXIII.

salvesza, venne, secondo il Rossetti (46), chiamato l'Imperatora da Dante, e ne cita gli esempi seguenti: Voi, i quali e piangete, sollevate l'animo, imperocchè presso è la vostra (Lettera alla venuta di Arrigo). — E quando questa genti Salute salutara, non che Amore fosse tal mezzo che potesse obre a me la intollerabile beatitudine ec. (Vita Nuova). — Qua mia Donna appariva da parte alcuna, per la speranza dell'an bile Salute, nullo nimico mi rimanea, anzi mi giugnea una fidi carità la quale mi facea perdonare a chiunque m'avesse (Ivi). Sicchè appare manifestamente, che nella sua Salute abtà mia beatitudine (Ivi)

Piacciavi di mandar vostra salute . . . ,
Dunque vostra salute omai si muova.

Canz. XII.

Ma io rispondo dicendo, che questo vocabolo nel primo esemindubbiamente il significato di salvezza; nel secondo è lezis rata, e dee leggersi gentilissima Donna, come leggono più test altri quattro dipoi ha quello di saluto, salutazione, come s'in di frequente negli antichi Scrittori, e come appare ancor dagli seguenti: A' perfidi e crudeli dell' Isola di Cicilia Martino Pape to quella salute, della quale degni sete. Gio. Villani 1. 66. 2. questo quella salute, che per me desidero, ti mando. Bocc. Fi 196. — Ch' appena gli potei render salute. Petr. cap. 2. Quan gentil atto di salute ver bella donna levo gli occhi alquanto Canz. XVI.

Nel Sonetto che incomincia Nelle man rostre, o dolce donna che il Rossetti sull'asserzione d'alcuni Editori suppone di Da rinviene l'espressione La morte che non ho servita. Questa f secondo lui, ghibellina e settaria, ed equivale a quest'altra: Il smo che non mi ha avuto a seguace, o sivvero a cui non ho p servigio. Ma del verbo servire nel significato di meritare s'inco diccine e centinaja d'esempj nei nostri antichi Scrittori di proc che di versi; ed eccone alcuni I nostri sudditi, che, contro a ne no servita morte, domandan patti. Gio. Villani l. 67. 4. — menate roi a impendere questo cavaliere? ed elli risposero: pi egli ha bene morte servita. Nov. ant. 60. 3. — Arendo dal C di Fiorenza le pagha ch'avea servite. Matt. Villani 11. 18. — voglion rendere il trionfo che tu hai servito nelle lontane bai Tav. Dicer. — Poich'egli è adunque evidente, che quelle sem

(46) Vedi fra gli altri luoghi la pag. 374 del Vol. II.

43

nade parole non altro suonano se non La morte che non ho meritata, il settario della frase non esiste che nella fantasia del sistematico Interpetre.

Crucciose invettive contro cotesta Morte, vale a dire contro il Guelfisme, s'incontrano, dice il Rossetti (47), in molti degli antichi Poeti; e delle varie di Dante c'invita a veder quella della Vita Nuova, di cai ecco il principio

> Morte villana, di pietà nemica, Di dolor madre antica, ec.

e l'altre del Canzoniere,

Morte poich' io non trovo a cui mi doglia.

lo non vo' passare in rassegna i tanti e tanti esempj ch'ei cita de'nostri antichi Rimatori, ma sermerommi su questi di Dante; e a prima giunta dirò, che il Rossetti non riporta mai per intero un componimento, nè lo dispiega in tutte le sue parti, sacendo osservare la continuità dell'allegoria e la regolarità dell'arcano e misterioso linguagga ma con sino artisizio ne riporta solo de'squarci, e bene spesso possamente alterati, come là dove (48) cambiò l'avverbio imperò nel vocabolo Impero:

Difendimi, o Signor, dallo gran vermo, E sanami, impero, ch' io non ho osso, Che conturbato possa omai star fermo. Dante, Sal. I.

Se la Canzone alla Morte (la sesta del Canzoniere), possa mai sotto la scorza delle parole racchiudere quegli arcani sensi, che il Rossetti pretende, e non sia piuttosto un componimento d'amore, nel quale Dante supplichi caldamente la Morte a rattenere il colpo già mosso contro Beatrice, potrassi scorgere agevolmente da chi voglia gettarvi su l'occhio, anco per sola una volta; nè io mi so persuadere come mai quell' Interpetre siasi ripromesso dal Lettore una si grande e sì cieca credenza. Relativamente poi a'due versi della Bailata, dirò, che se Morte è Guelfismo, e Pietà è sinonimo di Morte, qual discorso sarebbe mai questo, Morte rillana di Pietà nemica, coè Guelfismo villano, del Guelfismo nemico? Inoltre, come mai questa setta, la quale non esisteva se non da pochi anni, avrebbe potato esser chiamata Di dolor madre antica? Veda adunque il Lettere quali e quante bellezze racchiudano bisticci sì fatti!

Digitized by Google

<sup>...</sup> Vol. II, pag. 377.

Quando morì Bestrice, Dante scrisse a' Principi della Terra (49). E a qual proposito, esclama il Rossetti (50), scrivere a' Principi della Terra (ai Sovrani del Mondo), per la morte di Madonna Bestrice Portinari (cioè d'una privata donzella)? Si sappia, egli prosegue, che i Principi della Terra sono i Cardinali, perchè tale era lo specioso titolo conferito loro da Pio II; e chi sia Bestrice Io appureremo in appresso, ciò non essendo, com'egli s'esprime, di veruna utilità nella questione presente. Così l'interpetre del Ghibellinismo francamente discorre, quasichè non si sappia che terra significava e significa non tanto il nostro pianeta, quanto città, paese. Aprasi il libro di Giovanni Villani, e il detto vocabolo vi si rinverrà con questo significato, sto per dire, a ogni pagina. Che vale adunque quella frase della Vita Nuova? Vale che Dante scrisse della morte di Bestrice a' principali cittadini della Città di Firenze. Ecco alcuni esempj della voce in quistione, usata perfino dal Tasso,

Goffredo alloggia nella terra (in Gerus.) e vuole Rinnovar poi l'assalto al nuovo sole. Gerus. lib. C. XXX. 50.

È una usanza in tutte le terre marine. Bocc. nov. 80. 1. — A una sua possessione forse tre miglia alla terra vicina. Bocc. Nov. 94. 4. — Standosi domesticamente co' cittadini per la terra in pace e in sollazzo. Matt. Villani. 9. 27. — Di continuo si facea solenne guardia per la terra di di e di notte. Cron. d'Amar. 224.

Se della morte di Beatrice fece Dante parole ai principali personaggi di Firenze, narra pure nella Vita Nuova, che egli stava scrivendo una novella Canzone in lode di lei, e che n'avea compiuta la prima stanza, quando ricevè il fatale annunzio della sua morte. Quomodo (egli esclama) sedet sola civitas plena populo! facta est quasi vidua domina gentium. Io era (così prosegue) nel proponimento ancora di questa Canzone, e compiuta n'avea la soprascritta Stanza, quando lo Signore della giustizia chiamò questa gentilissima a gloriare sotto l'insegna di quella reina benedetta Maria, lo cui nome fue in grandissima reverenza nelle parole di questa Beatrice beata. "Barbari, esclamerò qui col Conte Balbo (51), harbari coloro, "che in questo interrompimento, in questa reminiscenza della Sacra "Scrittura, in quel rassegnato, ma venuto a stento Signore della "giustizia, in quella gentile, e che non potè essere immaginata,

<sup>(49)</sup> Vita Nuova, Vol. IV, pag. 709.

<sup>(50)</sup> Vol. II. p. 43g.

<sup>(51)</sup> Vita di Dante, vol. I, 1819. 138.

, rimembranza del nome di Maria, stato frequente in bocca alla sua " donna, non sanno vedere i segni tutti della verità e della passione. . E stretti di cuore e di spirito coloro, che nati e visanti in prosa. \_ tengogo per falsità tutto ciò ch'è detto in poesia, la quale mon è " pure se non un altro, forse più vero, aspetto delle cose umane; e , celero, i quali misurando ogni altro nomo alla propria misura. , non intendono un dolore espresso in medo diverso dal loro. Chè , siccome infiniti sono i dolori quaggiù, infinite sono le espressioni , vere di esso, secondo la età, il sesso, le condizioni, la coltura od , anche l'ignoranza e gli errori di ciascuno. Alle quali tutte all'in-, contro sapranno compatire gli animi gentili; e così ripensando alle condizioni de'tempi di Dante, compatiranno e alla discussione , ch'ei fa sulla data della morte della sua donna ai 9 giugno del , 1290, e ai numeri che vi trova, e alla lettera latina ch'egli ne scri-" ve sul testo citato di Geremia ai principi della terra; e poi a' mol-, ti versi che sa tra il suo dolore e il disegnar figure d'Angeli, e di . movo poetare nel giorno dell'annovale di lei. ..

Nulla poi io dovrei dire del modo strano e inusitato con cui il Rossetti fassi a provare l'esistenza degli arcani o settari vocaboli ascosi da Dante no versi del suo Poema, perocchè non della Commedia, ma nì della Vita Nuova io intendo qui far discorso; pure non posso a meno di porre sotto gli occhi del Lettore soli due tratti, il primo indicante il modo con cui il Poeta ha celato il nome di Arrigo, il secondo con cui ha nascosto il nome del Papa " Dante (dice il novello " Interpetre (52) ) s'è valuto molte volte di tal messo (del messo , che si usa negli acrostici e ne' logogrifi ) per presentarci netto net-\_ to il nome dell'Imperatore Enrico od Arrigo . . . . L' ombra d'Ar-, go, che Dante nomina nell' nltimo Canto del Paradiso, è l'ombra " d' Arrigo. E quest'ombra appunto manderà una voce dal Cielo " come di cuor che si rammarca, la quale dirà alla Chiesa corrotta . O nericella mia, com' mal se' carca! E se volete saper per sicuro . chi è che grida così, non avete a far altro che trascrivere quel ver-. so co' due seguenti, e guardare alle parole finali; eccoli:

- " O navicella mia, com' mal se' cARca
- " Poi parve a me che la terra s'apRisse
- \_ Tr'ambo le ruote, e vidi uscirne un DraGO.
- Quel solenne dialogo fra Dante e Beatrice (Purg. XXXI), nel quale Madonna accusa l'amante di essersi tolto a lei, e dato altrui;
   quella terzina
  - (52) Vol. II, pag. 499.

#### DISSERTAZIONE

- . Confutionie e paura insieme miste
  - " Mi pinsero un tal sì fuor della bocca.
  - " Al quale intender fur mestier le viste;
- " e il paragone che immediatamente vien dopo, . . . . c' invitano a " ricercare chi è cotesta *Beatrice*. Or raccomandiamoci a s. Lucia, " esaminiamo quella similitudine, e vedremo qual'è mai quella pa-" rola mal compiuta per paura:
  - " Come il balestro frange quando scocea
    - " Da troppa tesa, la sua corda e l'arco,
    - " E con men foga l'asta il segno tocca,
  - " St scoppia' io sott'esso il grave cARco,
    - " Fuori sgorgando lacrime e sospiRí,
    - " E la voce alientò per lo suo varCO.

" Dunque la voce allentò l'ultima sillaba GO, talchè pronunziata " con men foga divenne CO. E si sappia che io non avrei mai pen-" sato a farne ricerca, se non me lo avesse avvertito Dante medesi-" mo in un certo luogo della Vita Nuova. Ben ci ha servito la vista. o Messere, a riconoscere colei che tu denominasti la gloriosa Don-" na della tua mente, la quale fu chiamata da molti Beatrice, i quali " non sapeano che si chiamare. Basti per ora riguardo ad un tal nome: gli altri esempj gli ammucchierò a luogo più opportuno. Nè io gl'indicherò: Dante che mi ha svelato ove son questi, Dante ci additerà pure ove son gli altri. Povero Poeta! ti sei tanto affatica-; to a lavorare quella chiave ingegnosissima, sperando che si trove-" rebbe finalmente un'anima possente che ne scoprisse l'uso, ma lo " sperasti invano per cinque secoli. Essa è corsa per cento mani, e " nessuno ha saputo che farsene! Ma la formasti di sì complicato " magistero, che s' io qui cessassi, nessuno forse potrebbe seguire a volgerla per trarne le maraviglie che chiudesti! Mi si perdoni questa vanità (53)!

"Siccome nostro Signore fu ravvisato in alcune figure simboli"che, quali sono l'arca di confederazione, l'arco di pace ec., così
"Dante ci offrì in figura nell'ARCO SESTO delle Bolgie Infernali,
"ARriCO SESTO, dicendo: tutto spezzato al fondo è l'arco sesto. E
"ad allontanare ogni dubbio sulla giustezza di questa interpretazio"ne, mostrerò che quella frase giace tutto spezzato al fondo è uno
"de'soliti cenni, il quale ne avvisa che il resto del nome giace al
"fondo della prima sillaba, ma tutto spezzato. Vedetelo:

(53) Vol. II. p. 601.

- " Tutto spezzato al fondo è l'ARco sesto,
  - " E se l'andar avanti puR vI piace,
  - .. Andatevene su per questa GrOtta (54).
- " Il Poeta descrivendo la bocca della voragine, da cui usciva orrendo fetore, disse ch'era formata da alcune pietre rotte, e tosto colseo selito giochetto di sillabe indicò che significassero figurata-
- . mente Pietre e Pietra:
  - " In su l'estremità d'un'alta riPA,
    - ., Che sacevan gran Pietre rotte in cerchio,
    - " Venimmo sopra più crudele stiPA.
- " E temendo che il suo lavoro di tarsia, essendo fuori di similitudine, non fosse bene scorto, pose il presso il nome del PAPA in fac-
- , ne, non tosse dene scorto, pose il presso il notate dei PAPA ili lac-, cia ad una Pietra (55). Così nel Canto primo, dove si parla della
- " Lapa, ne' due emistichj quinarj de' v. 48. e 49., è scritto:
  - " Sì che PArea che l'aer ne temesse:
  - ... Ed una luPA che di tutte brame, ec. (56).

Or quale giudicio, quale confutazione farò io d'interpetrazioni sk fatte, per le quali fra le altre stupende cose apprendiamo che la Vita Nuova scritta da Dante nel 1291, parla non della morte di Beatrice, ma della morte d'Arrigo, avvenuta ventidue anni dopochè il libro era scritto? Non andrebb' egli perduto qualunque discerso io mi studiassi tenervi sopra, sia che parlassi a persona, che già di per se n'avesse veduta la ridicolezza, sia che volessi far ricredere chi dalla parte del Rossetti pertinacemente si stesse? Il Sole è lucido: chi lo vuol credere opaca, sel creda. E dappoichè il Rossetti implora dal Pubblico il perdono della sua vanità di chiamarsi il primo scuopritore di tali arcani sensi di Dante, io sono il primo di buon grado a concederglielo e ad esclamar secolui porero Poeta! pur con lui conchiudende quanti altri artifizi (del parlare enimmatico) vi sarann'eglino (secondo un simil sistema) negli scritti di que' Socj di setta, senza contar qualli che il Rossetti v'ha già discoverti! Nè solo mosaici di allabe illusorie, ma pur anco anagrammi ed acrostici bizzarri esser ti deggiono (57)!

Lasciamo finalmente il fortunato Interpetre Napoletano scuopritore di nuovi mondi, e torniamo al Biscioni, del quale ora vo'porre in vista alcune maliziette, ed alcune false e vane interpetrazioni,

- (54) Vol. II, p. 523.
- (55) Vol. II, p. 529,
- [56] Vol. II, p. 523.
- ,5;) Vol. II, p. 394.

onde sempre più s'apprenda in qual conto tener si debbano ingegnosi di chi per voglia di novità s'è allontanato dalle semplice e del vero. Io ho detto più sopra, che la Vita N scritta da Dante nel ventesimesesto o al più ventesimosettim dell'età sua. Il Biscioni peraltro pretende provare che lo fo l'anno ventesimoquarto; nè ciò è senza molta malizia; poichè se così. Dante avrebbe narrato la morte della sua amata inna la Portinari morisse, e così vero sembrerebbe quello che il I opina, vale a dire che la Beatrice, di cui nella Vita Nuova si t scorso, non sia le più volte nominata figlia di Folco. Asserisce caccio che Dante compose quella prima Operetta nel suo ann tesimosesto, duranti ancora le lacrime per la morta Beatrice ( il Villani aveva già detto (59), che la compose nella sua giovi A tutto questo s'aggiunga quanto Dante medesimo intorno a c nifesta (60), cioè che quando scrisse la Vita Nuova non ave studi di scienze, e che ad essi solo si diede un anno e più de morte della sua donna (la quale mancò ai vivi il 9 Giugno de secondo che abbiamo da lui medesimo, non che dal suo primgrafo il già citato Boccaccio), ed avremo un'altra sicura con dell'error del Biscioni: poichè se un anno o due aggiungere 1290, avremo che l'Alighieri, nato nel Maggio 1265; scriveva bretto in questione nel ventesimosesto o ventesimosettimo anno l'età sua. E questo per altre indagini non infeconde di resultat opportuno ch'io mi dilunghi alquanto nel dimostrere.

Il concetto di Dante nel comporre le tre sue Opere (la Vita va, il Convito e la Divina Commedia), ridicolosamente opina scioni (61), essere stato quello di far sì che fossero corrisponden le tre principali etadi dell'uomo, che cioè la Vita Nuova corris desse all'Adolescenza, il Convito alla Gioventù, la Commedia Vecchiezza, e come tali dovessero dimostrare le qualità propr quelle. Tutto questo, secondo il Biscioni, desumesi da ciò che I dice nel Tratt. I. Cap. I. del Convito con queste parole: Quella (la Nuova) fervida e passionata, questa (il Convito) temperata rile essere si conviene. Chè altro si conviene e dire e operare adtade che ad altra, perchè certi costumi sono idonei e laudabitum'etade, che sono sconci e biasimevoli ad altra, siccome di sotto

<sup>(58)</sup> Vita di Dante parte II.

<sup>(59)</sup> Lib. IX. cap. 136.

<sup>(60)</sup> Ne ho citati i passi, una ventina di pagine più sopra.

<sup>(61)</sup> Pag. XXIV.

querto Trattato sarà propria ragione mostrata, Ed io in quella dinensi ( nella Vita Nuova ), all' entrata di mia gioventute parlai, e in questa dipoi (nel Convito), quella già trapassata. E di fatti in quel quarto Trattato al Cap. XXIV si veggiono indicati i termini di quelle età. nelle quali Dante divide la vita umana; l'Adolescenza che dura ser insino al venticinquesimo anno; la Gioventò dal venticinquesimo al quarantesimoquinto; la Vecchiezza dal quarantesimoquinto ino al settantesimo; e la Senettà da questo per infino alla morte, Siechè, dice il Biscioni (e qui, per confutario, convienmi riportare le see stesse parole), si può con tutta ragione conchiudere che la Vita "Neova sia stata ad arte dall' Autore composta sotto sembianza di "giovanili concetti, ma che però in sustanza essa sia di virili pen-" sieri tutta quanta ripiena. De questa costituzione di tempi, che , non a caso è stata stabilita da Dante, si viene a scuoprire un ana-" cronismo del Boccaccio. Egli vuole che il nostro Autore compo-- nesse la Vita Nuova nel suo anno ventesimosesto; e Dante mede-" simo afferma che ciò su dinanzi all'entrata di sua gioventute, cioè " avanti il venticinquesimo, che al più sarà stato l'anno ventiquat-\_ tresimo. Oltre a ciò, il Boccaccio afferma che la Bice Portinari ave-. va quasi meno un anno di Dante, e che ella morì di ventiquattro anni: e Dante stesso nella Vita Nuova racconta la morte della sua . Beatrice ed anco l'anniversario, o com'egli dice l'annovale di lei, a con molte altre cose dopo quel tempo seguite. Ora se nel suo anno " ventiquattresimo il Poeta trattò di cose occorse più d'un anno do-" po la morte di Beatrice; ed ella, avente quasi meno un anno di lui, . morì d'anni ventiquattro, indubitato sarà o ch' ella quando Dante . narrò la sua morte, non era ancor morta, o che morisse d' anni " ventidue, o che d'altra donna intendesse l'Autor di parlare, il che - serà più probabile. Non si ved'egli chiaro, che il Boccaccio a bello - stadio fece comporte a Dante la Vita Nuova due anni dono il suo , vero tempo, per accordare la sua asserzione col termine della vita - della vera Beatrice Portinari (62)?

Fino a questo punto, combattendo le opinioni del Biscioni, nomo d'altronde dotto, e in più maniere di studj versato, io ho tenuto inverso di lui un contegno ed un linguaggio tale, quale conviensi al-l'urbanità delle Lettere: ma in questo suo paragrafo, ed in altri ancora che porrò sott'occhio dappoi, egli ha ammucchiato tanti spropositi, tante contradizioni e tante falsità maliziose, che perdonerammi il Lettore, se io andrò lasciando un po'il freno al mio sdegno. Se

(62) Pag. XXV.

Dante non ci avesse egli stesso indicato l'anno, il mese, ed il giotne in cui dal secolo parti Beatrice, se nel suo Libro della Vita Nuova non ci avesse narrato ciò che in fatto d'amore gli avvenne ne' dicioito mesi che seguitarono a quella lacrimata dipartita. l'asserzion del Biscioni potrebbe al più tenersi sì come una congettura: ma dappoichè non ignoriamo che quella vezzosa femmina morì nel 1290 quando Dante contava 25 anni d'età; dappoichè Dante medesimo dice di avere scritto la Vita Nuova un anno e più posteriormente a quell'epoca, e dappoichè tutto ciò era pur troppo noto al Biscioni, come mai questi si lascia a dire, che l'Alighieri scriveva il controverso Libretto al più nell'anno ventiquattresimo? Come mai egli ha l'impudenza di far comparire il Boccaccio un biografo sì malizioso che falsando le date abbia voluto a bello studio accomodare i fatti alle sue non vere asserzioni? Tutto il furbesco artifizio del Biscioni intorno la presente ricerca consiste in questo, di non far trapelare al Lettore la vera epoca della morte della Portinari narrata da Dante colle seguenti parole: Io dico che secondo l'usanza d'Italia l'anima sua nobilissima si parli nella prima ora del nono giorno del mese; e secondo l'usanza di Siria si parti nel nono mese dell'anno, perchè il primo mese è ivi Tisri, il quale a noi è Ottobre (e se il primo è Ottobre, il nono sarà Giugno), e secondo l'usanza nostra ella si parti in quello anno della nostra dizione, cioè degli anni Domini, in cui il perfetto numero (il dieci) nove volte era compiuto in quel centinajo, nel quale in questo mondo ella fu posta (63); ed ella fu de'Cristiani del terzodecimo

(63) Beatrice morì il 9 Giugno del 1290: era nata nell'Aprile del 1266: dunque visse 24 anni e 3 mesi. Ciò si conferma da Dante pure nella Commedia, Purg. XXX, 124, ove pone in bocca di Beatrice le seguenti parole:

Sì tosto come in su la soglia fui Di mia seconda etade, e mutai vita, Questi si tolse a me ec.

Secondo il sistema di Dante, (e l'ho detto più sopra) l'umana vita si divide in quattro parti, la prima delle quali, l'Adolescenza, dura per infino al venticinquesimo anno. Or è chiaro che le surriferite frasi non altro vengono a dire se non che Beatrice mutò la temporale nell'eterna vita quand'ella era presso a compiere la prima età ed entrare nella seconda, insomma quand'ella era ne' venticinque anni: e così discuopresi maggiormente la verità della narrazione del giovin poeta.

Un'altra cosa vogliamo qui osservare, ed è questa: Dante nel procedimento del presente Libretto va notando il nove, qual numero fatale cantinejo (64). Danque la prima ora del nono giorno del Giugno 1290 fa l'estrema per colei che destò nel petto di Dante i primi palpiti dell'amore. Nella Commedia altresì (Purg. XXXII, 1) dicendo il Peuta che fisamente guardava Beatrice, adopra le frasi segmenti

Tanto eran gli occhi mici fisi ed attenti

A disbramarsi la decenne sele,

Che gli altri sensi m'eran tutti spenti.

Or chi non vede che quella voce decenne accenna il lasso de' dieci ami dalla morte di Beatrice decorsi fin a quel punto nel quale Dante finge di rivederla su nella vetta del Purgatorio, che fu nell'Aprile del 1300? Oltre di questo, se nel Convito manifesta l'Autore (siccome

m'snoi amori con Bentrice: — Nove fiate appresso'l mio nascimento — Bal principio del suo nono anno — Erano compiti li nove anni — E era era fermamente nonu — Fu la prima ora delle nove ultime — Non sofferse stare se non in sul nove — M'era apparita nella nona ora del di — Io dico che nel nono giorno ec. Anzi più sopra abbiamo veduto came il Biscioni tenga Bentrice per un ente intellettuale, particolarmente per quanta, che Dante la credè un numero nove, cioè un miracolo della Santinima Trinith: Questa donna fu accompagnata dal numero nove a dare ad intendere ch'ella era un nove, cioè un miracolo, la cui radice è solamente la mirabile Trinitade (vale a dire il tre). Or io pertanto dirò che Dante medesimo, appresso il racconto della morte della sua amata, di la spiegazione del perchè cotesto numero lo fosse tanto simpatico. Egli aduaque dice, che quando Beatrice venne al mondo, tutti e nove i mobili cieli, congiunti insieme, piovvero sopra di lei i loro benefici infansi. E questa idea la ripotè nella Ball. IX, e nel Son. LVIII:

Ciascuna stella negli occhi mi piove Della sua luce e della sua virtude.... Così di tutti e sette si dipinge.

Ecco adunque che dando la ragione del miracolo, Dante istesso fa disparire il miracolo; e così si rimane di nessuna efficacia quel grande argomento del Biscioni e de'suoi seguaci. Non dovrà poi far meraviglia estessa puerile, e a bello studio cercata coincidenza del numero nove. L'Astrologia giudiziaria formava parte degli studi e dell'istruzione quel tempo: ond'è che l'alta mente di Dante, imbevuta dall'adolescenza dei pregiudizi del secolo, non seppe affatto liberarsene, e così pago un tributo all'umana credulità. Anche il Petrarca volle trovare una coincidenza nella morte di Laura, dicendo che essa morì lo stesso mese, lo stesso giorno, la stessa ora, nella quale era la prima volta apparan davanti a' suoi occhi.

(64) Vita Nuova, Vol. IV, pag. 708.

he già detto) d'aver composta l'Operetta sua prima, quando per non erasi dato agli studi scientifici; se manifesta che ad essi appl alcun tempo appresso la morte della Portinari, e se nell'ultimo grafo della Vita Nuova racconta che il faceva fine a quell'opera, pe essendosi determinato a parlar di Beatrice in un modo più degno, dato a studiare quanto poteva: non avremo noi netto e sicuro il fir 1291, o il principio del 1292, quando l'Alighieri stava su' vent anni? Or hene, interrogherammi il Lettore, tuttociò essendo evit e verissimo, come sta che in quello squarcio del Convito, da co Interpetre addotto, dice l'Alighieri d'avere scritto la Vita Nuova nansi (o innansi) l'entrata di sua gioventà, che è quanto dire nanzi l'anno renticinquesimo? Oh qui sì, risponderò io, che tutt addebiti dal Biscioni dati al Boccaccio potranno giustamente ri gersi ad esso il Critico? Oh qui sì, che ad esso il Critico, e non g Criticato, si vedranno appartenere gli anacronismi, i falsamenti stravolte interpretazioni! Dante nel passo, da cui il Biscioni ha t coteste parole, dopo aver nominate per ordine le sue due Open presa italiana, dapprima la Vita Nuova, e poscia il Convito, presi dicendo: ed io in quella dinansi, all'entrata di mia gioventute: lai, e in questa dipoi, quella già trapassata. Fa egli forse d'uopo la dottrina di Prisciano per rilevare che gli avverhi dinanzi e di appartengono non già alle parole che loro susseguitano, ma sibì a quelle che loro precedono? Fa egli forse di mestieri dell'acuta d'Eustazio per interpetrare che suonino quelle frasi, e per intenc come per esse dice Dante avere scritta la Vita Nuova in sull'enti della sua gioventà, e d'aver dettato il Convito nella etade, che gioventù viene appresso, cioè nella virilità?

Vero è che va errato il Boccaccio nel riferire che Dante nella provetta vergognassesi molto d'avere scritto l'amatorio libro di Vita Nuova, dappoichè veggiamo che l'autore stesso ne fa grata cordanza in altra sua Opera (65); ma il volere, come pretende il scioni, che ella sia siccome il Convito di virili (cioè filosofici) pisieri tutta quanta ripiena, è errore forse più gratuito e più strano quello del Certaldese. E le parole di Dante nell'Introduzione al Civito — quella (la Vita Nuova) fervida e passionata, questa (il Civito) temperata e virile essere si conviene — a chiare note lo dico essendochè per la distinzione assoluta e decisa, che in esse racch desi, viene a manifestarci l'Autore di aver da giovane scritta la Vinova con modo e intorno argomento tutt'affatto differente da que

(65) Nel Convito, Trat. I. cap. I. verso la fine.

dell'Opera, ch'egli aveva allora fra mano; al perchè (egli dice) alto si senviene e dire e operare ad un'etade che ad altra; al perchè
(egli prosegue) certi costumi (ed il Lettore avvisti bene questo vocabolo) sene idensi e laudabili ad un'etade, che sono ad altra sconsi
e biasimevoli. E qui notar debbo come il Biscioni sostenendo l'identità dell'argomento di queste due Opere, e riportando (66) il peragrafe di Dante che incomincia, Se nella presente Opera, la quale è
asminata Cosseito ec., maliziosamente tralascia le parole da me ora addatte, che dello stesso paragrafo fanno parte, e che chiaramente palomas l'assurdità della sua asserzione.

Che dirò poi di quel bizzarro trovato, che Dante colle sue opere intendesse rappresentare le tre principali etadi dell'nomo? Dirò, che le inioni, qualunque elle siano, hanno tanto più d'uopo di dimostrazioni e di prove, quanto meno si appoggiano sulle verità già comprevate ed antiche: e rinviando il Lettore a ciò che dissi nel S. VIL della mia Dissertazion sul Convito, ove contro un seguace dell'opinina Biscioniana tenni non lungo discerso, dirò altresì, che l'unico argamento dal Biscioni portato in campo a sostegno della propria opinione, nulla vale e nulla conchiude, poichè a tutt'altro che a un diagno sistematico egli appare d'aver relazione. E se di questo visionario Interpetre volcasi un momento prendermi giuoco, non potrei is cancederali tutto, secolui asserendo che la Vita Nuova, il Convito, e la Divina Commedia rappresentino l'Adolescenza, la Virilità e la Scretth con le qualità proprie di quelle, e secondo questo principio conchindere e dirgli: come dunque la Vita Nuova, che rappresentat des l'Adolescenza e le proprie sue qualità, vorrà esprimere, siccome voi dite, virili e filosofici concetti, e non piuttosto parlare d'amore ch'è la passione propria di quell'età?

Carieso poi ne torna il vedere, com'egli in appoggio delle proprie epinioni citi bene spesso de'passi, che fann'anzi contro di esse. Dopo avere dapprima insinuato, che le donne di Dante sono in sostanza una sola ed identica, cioè la Sapienza, viene a dirci dappoi, che desse sun due, la Filosofia morale cioè, e la Scienza delle cose divine (67): la riprova e dimestrazione di ciò deducesi, secondo lui, dal noto dialego fra Dante e Beatrice là nel XXV del Purgatorio, del quale he fatto io pure qualche parola più sopra, e del quale ei riporta parecchi ternarii. E i ternarii da lui riportati racchiudendo le note frasi Quando di carne a spirio era salita es. es., le quali danno chiaro a

<sup>(66)</sup> Pag. XVIII.

<sup>(67)</sup> Pag. XXXV e XXXVI.

vedere che la Beatrice che quivi ragiona è colci delle cui co bellezze fu innamorato il Poeta, e contenendo un aspro e sever provero per l'amore quasi del tutto da esso obliato, mostrano fetto de'suoi sillogismi, e distruggono i suoi deboli e vacillant menti. Come infatti la Sapienza Divina potrebbe a Dante rim rare d'aver dato opera alla morale Filosofia o scienza uma più chiamare si voglia, che pur da essa divina trae origine, e : diatamente procede? Non mi valse il richiamarti al diritto si colle ispirazioni e co'sogni, ella rimprovera a Dante: tanto ti e donasti al tuo accecamento, che per ritrartene mi fu d'uopo mo i eastighi delle genti perdute. Nè qui solo s'arresta; ma: d dimmi, ella prosegue (Canto XXXI), se questo, di che io ti ri vere, sia vero: tanta accues conviene esser congiunta alla tua e sisne, ec. ec., E Dante confuso e pauroso, a voce bassa risponde quindi dopo la tratta d'un amaro sospiro esclama piangendo: l caduche di questa terra col falso loro piacere trassero a se h passi, appenachè il vostro bel viso si nascose per morte. Tutto q e il molto più che nel dialogo si discorre, e il dirvisi che l'Ali dandosi in preda ad altri amori avea seguito fallaci immagini ( ne, che non rendono intera alcuna promessa; e l'esortazione al a mostrarsi un'altra volta più forte nell'udir le Sirene ingannnè a porsi altrimenti d'attorno a giovinette o ad altre vanita quali han sì brev'uso, può egli veramente dirsi il linguaggio Scienza Divina, che a Dante rimproveri l'essersi totto da lei c versi dato alle umane discipline, quasichè fosse delitto l'applica e l'uno studio non sia piuttosto scala a quell' altro? Veda adum Lettore a che adduce una critica superficiale e imperfetta.

Manifesta l'Alighieri nel Convito (68) che a togliere ogni fals: mione, per la quale fosse sospettato, il suo amore essere per son dilettazione, aveasi posto a dichiarare i vocaboli, le frasi e i con nelle sue filosofiche Canzoni contenuti. E il Biscioni, avvistato passo, e legatolo coll'altro della Vita Nuova (69), nel quale l'A medesimo confessa, che pesavagli duramente il parlare che al del suo amore facevano oltra i termini della cortesia, dice al sehe queste due Opere hanno insiem tra di loro una stretta corvis denza, ed al solito esclama: Chi non rede che Dante vuole, che trice non fosse creduta donna vera, com'egli prevedeva dover segui però ne' passi indicati non so punto vedere quella corrispondi

<sup>(68)</sup> Tratt. III, cap. 3.

<sup>(69)</sup> Vol. IV, pag. 675.

e guel legame che il Biscioni vi scorge. E se il primo parla dicendo che l'Amore, nel Convito descritto, non era di sensuale dilettazione (e in ciò non v'è principio di dubbio), l'altro della Vita Nuova parla aon meno chiaro, esponendo come Dante a celar l'amor suo per Beatrice, forse allora maritata a Simone de' Bardi, mostravasi tanto preso d'un'altra femmina, che molta gente ne ragionava oltra i termini della cortesia: lo che dando all' Alighieri, come quegli ch' amava per gentilezza di cuore, voce e fama d'amatore vizioso, pesavagli duramente. Anzi io dico all'opposto, che se la femmina del Convito è la Filosofia (70), se l'amore per essa è lo studio (71), se il senso è il core (72), se il riso, gli occhi ec. sono le sue persuasioni e dimostraziani (73) ec., e se tutto questo ripetutamente l'Alighieri fa noto e dimera al Lettore: e perchè non fec'egli altrettanto nella Vita Nuova. cardidamente dicendo e dichiarando che gli amori in questo libro deszitti non doveano intendersi alla lettera, ma che si stavano a rappresentare de simboli?

Un anno appresso la morte di Beatrice, Dante incominciò a innamorarsi d'un'altra gentile donzella, giovane, bella, e savia, principalmente per questo, che gli si mostrava pietosa nella sua tribolazio-≈ (74). Ond'è che due contrari pensieri faceano battaglia nell'anisao; l'uno del primo amore per Beatrice già morta, l'altro d'un poro affetto per codesta gentile. Ed il Monti opinò che sotto la figuira d'una tal nuova femmina, Dante rappresentasse la filosofia, pel grande amor della quale andava dimenticando l'amore di Beatrice. emblema della Teologia. Veramente quello che ho già detto più volte, che, cioè, soltanto nel dar cominciamento al Convito, Dante dichiarò d'aver fatto succedere al primo naturale affetto l'amore per la Sapienza, fa rilevare l'erroneità dell'opinione del Monti; e chiunque Caltronde legga il racconto del nostro giovine innamorato, e vegga in qual modo confessi d'essere stato tentato di una nuova passione per quella compassionevol donzella, non può a meno di ritenere, d'ivi parli del tutto fuori d'allegoria. Egli vi dice primieramente, che vedea colei farsi ad una finestra, e guardarlo in atto pietoso; e secondariamente chiama vilissimo il pensiero che di lei parlavagli, e diccio anche avversario della ragione, desiderio malvagio e vana

<sup>(70)</sup> Tratt. II, cap. 13, cap. 16, Tratt. III, cap. 11, ed altrove

<sup>(-1)</sup> Tratt. III, cap. 12.

<sup>(\*\*)</sup> Tratt. II, cap. 7.

<sup>(-3)</sup> Tratt. III, cap. 15.

<sup>(74)</sup> Vita Nuova, poco innanzi la fine.

tentazione, come quello che movea da un amor sensuale. Or, questo sarà egli da ritenersi per un linguaggio allegorico da p convenientemente applicare alla morale Filosofia?

Il Marchese Trivulzio nella Prefazione alla stampa della Nuova da lui procurata in Milano (Prefazione che nella ma parte qui in nota (75) riporto), facendo osservare che Dante i

(75) " Che nella Vita Nuova si tratti della rigenerazione operati " l'Autore da Amore, è indubitato. Ma quest'amore è poi reale o " gorico? reale od allegorica la donna che n'è l'oggetto? Il Can " Biscioni risponde: La Beatrice di Dante non essere (come già molto tempo innanzi opinato Mario Filelfo) donna vera, e perci quella de' Portinari ec. ec. . . . . Chi poi dal Biscioni passa a m " gnor Dionisi, l'ode tessere la storia della passione amorosa che l " ebbe nella sua adolescenza par la famosa Beatrice, contro di chi « e scrisse, lei non essere stata figlia di Folco Portinari, nè donna " ec. . . . Degli altri Critici quele si accosta al Biscioni, e quale al " nisi; e chi senza alcuna preoccupazione si fa a leggere la Vita N " rimane irresoluto s'ei debba attenersi piuttosto all'una opinione " all'altra. Poichè talvolta incontrasi in cose che gli farebbero coma dere trattarsi qui d'un amore reale con donna vera, o direbbe il " nisi, con donna

" In carne e in ossa e colle sue giunture; " e talvolta ei trovasi per modo assorto fra le astrazioni ed il misi " che gli è forza di confessare non poter essere questo amore di D " altro che allegorico. Se non che

" Hi motus animorum atque haec certamina tanta

" Pulveris exigui jactu compressa quiescent;

n e questo pugno di polvere lo prenderemo dal Convito Tratt II,
n 1. Ivi l'Autore dice chiaramente, che le Scritture si possono intend
n e debbonsi sponere massimamente per quattro sensi, i quali sono
lui individuati nel letterale, che dicesi anche istorico, nell'allegor
n nel morale e nell'anagogico, cioè sopra senso. E queste medesime
n se egli ripete nella Lettera latina, con cui dedica la terza Cantica
n la Divina Commedia a Can grande della Scala; dove, come pure
Convito, arreca gli esempj a dichiarazione di ciascun senso.

" Ora, dov'egli spiega il senso anagogico, prende ad esempio il i " mo In exitu Israel de Ægypto, domus Jacob de populo barbaro: " " cta est Judaea santificatio ejus, Israel potestas ejus; e dice (Tra " to Il, cap. 1). Che avvengu, essere vero secondo la lettera, sie man " sto, non meno è vero quello che spiritualmente s'intende, cioè che i " l'uscita dell'anima dal peccaso, essa si è fatta santu e libera in i dichiara nel Couvito, come le Scritture si possono intenders e debbinsi esporre massimamente per quattro sensi, i quali sono da lui individuati nel letterale che dicesi anche istorico, nell'allegorico, nel

\_ podestate; soggiungendo poi, che in dimostrare questo, sempre la " letterale dee andare innanzi, siccome quello nella cui sentenza gli al-, tri sono inchiusi; . . . . che in ciascuna cosa naturale e artificiale è , impossibile procedere alla forma, senza prima essere disposto il sug-, getto, sopra che la forma dee stare, siccome impossibile è la forma di loro venire, se la materia, cioè lo suo suggetto, non è prima dispo-" sta ed apparecchiata; . . . . che la letterale sentensa sempre sia sug-" getto e materia dell'altre, e cose simili. Dal che noi deduciamo, che , letteralmente ed istoricamente la Beatrice della Vita Nuova sia la figlia , del fiorentino Folco Portinari, di cui Dante innamorò in età di nove , mai; in cui egli contemplò ed amò finch'ella visse il complesso di . tatte le virtù morali ed intellettuali; che vicina e lontana occupava a tatti i suoi pensieri, quantunque ei cercasse di far credere altrimenti " ad ognano; cui lodò nelle sue Rime fra le sessanta più belle della cit-, th, confondendola tra esse, e ponendone il nome sul numero nono; e , che immaturamente rapitagli dalla morte gli fu cagione d'amarissimo a dolore e di alto shigottimento; di che forse cercò di consolarsi accasan-" doni colla Gemma de' Donati. Su questo fondamento istorico della ven to Bestrice, adorna d'ogni virtù, e donna del cuore di Dante, noi n credismo senza tema d'errare, che sia piantata l'allegoria della Beaa trice fantastica, donna della sua mente, a cui pose amore nella sua puerizia, cioè della Sapienza, ch' egli coltivava collo studio di tutte le acienze e di tutte le arti, d'alcuna delle quali credevasi per gli altri ed era fatto credere da lui, ch' ei sosse unicamente invaghito. E si no-, ti che nel Convito (Tratt. II, cap. 15) egli scrive della Sapienza con . Salomone: Sessanta sono le regine, e ottanta le amiche concubine; e ... delle ancelle adolescenti non è numero: una è la colomba mia e la perfette mia. Ma la Sapienza che tutti a se traeva gli spiriti del gio-. vinetto Dante era la Scienza morale, quella che nel Convito paragona , al sono cielo, e senza la quale dice che l'altre scienze sarebbono celaa la cleun tempo, e non sarebbe generazione nè vita di felicità, e indar-, no se rebbono scritte, e per antico trovate; quella che mette capo nella " Scienza divina, ch' è piena di tutta pace e perfettamente ne fa il Vero . cedere, nel quale si cheta l'anima nostra (Tratt. II, cap. 15), siccome , il nono cielo precede immediatamente all' Empireo, a cui egli dice , che la comparazione la Teologia. Per tal modo, morta la Beatrice al-"legerica, cioè raffreddatosi in Dante l'amore d'una tale Sopienza (e , forse ciò avvenne nel tempo che la Portinari morì) indarno col cedemorale e nell'anagogios, conchiude doversi tenere per definite nella Vita Nuova Dante tocchi letteralmente de'suoi amori Reatrice Portinari, e allegoricamente de'suoi amori colla Sap

" re agli allettamenti d'altra donna, vale a dire di quella filosofi:

" puramente mondana e non si sublima a così alto scopo, egli ce

" consolarsi, finche Beatrice dall'alto cielo, ov'era salita, cioè d

" stata trasportata da lui a significare la Scienza delle divine cose

" gli si mostra di nuovo nel suo Poema per farlo felice.

. Le quali cose tutte persettamente riscontransi nelle parole ch ne in bocca a Beatrice beata, nel trentesimo del Purgatorio: Que tal nella sua vita nuova ec. ec. Per egual maniera il Petrarca da templare tutte le perfezioni giunte con mirabili temprenella su na, facevasi scala al Fattore. Se non che l'amante della bella Av nese non può tanto abbandonarsi ai voli del suo amore platonica perda di vista colei che n'è l'oggetto: chè anzi di pensiero in pe ro, di monte in monte la va cercando e raffigurando per tutto, e la morte di lei porta invidia alla terra avara, che chiude il vele egli ha tanto amato; dolendosi pur sempre di essere separato donna leggiadra e gloriosa, che fu già colonna d'alto valore, ed è nudo spirito e poca terra. Laddove l'Alighieri dall'avere amai ammirate una volta in Beatrice tutte le virtù, tanto vien sollevat speculazione delle cose superiori, che dimentica quanto in essa l terreno e di materiale per ascendere nella ragione delle forme a templare nella Beatrice beata salita a gloriare sotto le insegne di ria, l'immagine ch'egli s'è formata della Scienza divina. E tan-" perde fra queste astrazioni, che ne fa perfino dubitare se Beatrice sa mai aver esistito fuori della sua fantasia.

" Ben è il vero, che sarebbe opera perduta quella di chi volesse vare come ogni circostanza istorica si confronti perfettamente allegorie della Vita Nuova, ovvero e converso. Per riescire in tale chiesta, bisognerebbe vivere a minor distanza di tempo dall' Aligh o che egli, invece d'avvolgere a bello studio ogni cosa nel mistera vesse voluto a noi rivelarla. Nè forse ogni particella di questo la contiene ambidue i sensi; ma quale sarà semplicemente istorico, e le semplicemente allegorico, bastando che il doppio senso possa venire alla somma dell' opera e delle principali sue parti. Quel però che abbiamo accennato, e il più che il Lettore potrà da se desimo andare appuntando su quelle tracce, è sufficiente a dissipa mistiche nebbie, in cui gli Eruditi avevano finora lasciata in quest' operetta; ove tengasi per definito che qui Dante tocca lette mente de' suoi amori colla Beatrice Portinari, e allegoricam

Questa ingegnosa interpretazione se non è interamente vera, molto di verità ritiene, inquantochè pone per primo, trattarvisi storicamente degli amori per la figlia di Folco, e d'altronde le astrazioni platoniche, i modi mistici ed iperbolici sparsivi dall'Autore, possono agevolumente far credere starvi sotto nascosa una qualche allegoria, od almeno un qualche metaforico senso, da non potersi a prima giunta avvistare. Se non che io ripeterò quello che ho detto di sopra, domandando il perchè non l'abbia l'Autore avvertito, mentre avvertillo più velte nella sua Opera filosofica e nella sua Visione poetica: ond'è che non avendo egli di questo doppio senso dato al Lettore contezza, io ritenzo che la Vita Nuova parli sì con le più ardite figure rettoriche, e can que' colori poetici ch'erano allora d'uso fra' rimatori, ma si aggiri sull'amore di Dante per la Portinari, e non per la Filosofia, o la Scienza delle cose divine, alla quale il suo Autore non avea per anco incominciato a dar opera. Quando Dante ha voluto nelle sue scritture racchinder più sensi, parmi l'abbia fatto in modo da offrirlo facimente all'immaginazion del Lettore. La Selva, il Colle e le Belve ch' aprono la scena del suo Poema, chi non vede esser simboli? Chi non vede easer allegorico l'amor del Convito, avvegnachè l'Autore non l'avesse manifestato? Chi non scorgerà che il seguente Sonetto faccia parole di due amori, il primo naturale, il secondo intellettuale?

Due donne in cima della mente mia
Venute sono a ragionar d'amore;
L'una ha in se cortesia e valore,
Prudenza ed onestate in compagnia.
L'altra ha bellezza e vaga leggiadria,
E adorna gentilezza le fa onore,
Ed io, mercè del dolce mio signore,
Stommene a piè della lor signoria.
Parlan bellezza e virtù all'intelletto,
E fan question, com'un cuor puote stare
Infra due donne con amor perfetto.
Bisponde il fonte del gentil parlare,

. de'suoi amori colla Sapienza e colle Scienze che di quella sono amiche ed ancelle. E se alcune circostanze parranno o troppo sottili, o troppo strane, e, vogliam pur dirlo, meschine, si rifletta che quando Dante scriveva la Vita Nuova era ancor giovinetto, ch'egli amava le sottigliezze, come può vedersi nel Convito, ove spiega se stesso, e che le mostre Lettere uscivano per lui dalle tenebre in cui giacevano da multi secoli. — Così il Trivulzio.

Che amar si può bellezza per diletto, E amar puossi virtà per alto oprare.

La leggiadria delle forme è l'oggetto dell'amor sensuale; la bi della virtà è l'oggetto di quello intellettuale. L'amar bellezi diletto è il fine dell'uno; l'amar virtà per alte opere è il fine altro. Quegli poi che il Poeta chiama fonte del gentil parlan Amore, nella guisa ch'altrove chiamollo il fonte del gentile op E due, non v'ha più dubbio oggimai, sono stati gli amori di l il primo vero e naturale, il secondo allegorico e spirituale. Il noi lo troviamo definito in un verso delle sue Liriche,

Amore e cor gentil sono una coea;

e in suo verso egualmente, noi troviamo la definizione del sec Amor che muove sua virtà dal cielo:

ma la Vita Nuova (e per gli argomenti e le prove, che sono ai finora adducendo credo averlo bastantemente provato) si a tutta quanta sul primo, descritto forse in un modo mistico ed bolico, ma non già sul secondo, il quale non avea per allora assoluta signoria sulla mente del giovine Dante. Se questi infat determinò a non parlar più di Beatrice, insintantochè non potes altro modo più degno trattare di lei, e se per venire a ciò si mi studiare di tutta forza; se egli si proponeva dire un giorno di lei ( lo che mai era stato detto d'alcuna, e se dopo più lustri, e studi continuati e profondi, attenne la sua promessa, formando o sua amata il personaggio principale del suo Poema, anzi il più simbolo dell' umano intelletto, qual' è la Scienza delle cose di come potrà egli dirsi che la Commedia sia una continuazione ( Vita Nuova, anzi un secondo lavoro congiunto con quel prin connesso sì per i modi, sì per l'allegorie, e sì per lo scopo? La Nuova, io ripeto, è un 'ingenua storia de' giovenili amori di D per la vezzosa figlia di Folco, nè ha connessione alcuna col Conv come sostiene il Biscioni, o sivvero colla Commedia, come preta il Rossetti.

# APPENDICE , AL CANZONIERE

DI DANTE ALIGHIERI

# CANZONE XXXIII.

L'alta virtù, che si ritrasse al Cielo, Poi che perdè Saturno il suo bel regno, E venne sotto Giove. Era tornata nell'aurato velo Quaggiuso in terra, ed in quell'atto degno, Che I suo effetto muove: Ma perchè le sue insegne furon nuove Per lungo abuso e per contrario usaggio, Il mondo reo non sofferse la vista, Onde la terra trista Rimasa s'è nell'usurpato oltraggio, El Ciel s'è reintegrato come saggio. Ben dee la trista crescere il suo duolo Quant' ha cresciuto il disdegno e l'ardire La dispietata morte, E però tardi si vendica il suolo Di Linceo, che si schifa di venire Dentro dalle sue porte; Ma contra a'buoni è sì ardita e sorte,

Che non ridotta di bontà; nè schiera, Nè valor val contr' a sua dura forza; Ma come vuole, e a forza, Ne mena I mondo sotto sua bandiera. Nè altro fugge da lei, che laude vera. L'ardita Morte non conobbe Nino, Non temèo d'Alessandro, nè di Iulio, Nè del buon Carlo antico. E mostrandone Cesare e Tarquino, Di quei piuttosto accresce il suo peculio, Ch'è di virtute amico, Sì come ha fatto del novello Enrico. Di cui tremava ogni sfrenata cosa, Sì che l'esule ben saria redito. Ch'è da virtù smarrito. Se morte non gli fosse sta' nojosa: Ma suso in Ciel lo abbraccia la sua sposa. Ciò che si vede pinto di valore, Ciò che si legge di virtute scritto, Ciò che di laude suona, Tutto si ritrovava in quel Signore Enrico, senza par, Cesare invitto, Sol degno di corona: E' fu forma del Ben, che si ragiona, Il qual castiga gli elementi, e regge Il mondo ingrato d'ogni providenza, Per che si volta, senza Rigor, che renda il timor alla legge Contro la fiamma delle ardenti invegge. Veggiam, che Morte uccide ogni vivente, Che tenga di quell'organo la vita,

Che porta ogni animale; Ma pregio, che virtù dà solamente, Non può da Morte ricever ferita, Perch'è cosa eternale. A chi'l permette amica vola, e sale Sempre nel loco del saggio intelletto, Che sente l'aere, ove sonando applaude Lo spirito di laude, Che piove Amor d'ordinato dilette, Da cui il gentil animo è distretto. Dunque al fin pregio, che virtude spande, E che diventa spirito nell'are, Che sempre piove Amore, Solo ivi intender dee l'animo grande, Tanto più con magnific' operare Quant'è in stato maggiore, Nè è uom gentil, nè Re, nè Imperadore, Se non risponde a sua grandezza l'opra, Come facea nel magnifico Prince, La cui virtute vince Nel cor gentil, sì ch'è vista di sopra, Con tutto che per parte non si scuopra. Messer Guido Novello, io son ben certo, Che'l vostro Idolo Amor. Idol beato Non vi rimuove dall'amore sperto Per ch'è infinito merto, E però mando a voi ciò ch'ho trovato Di Cesare, ch' al Cielo è 'ncoronato.

## CANZONE XXXIV.

Poscia ch' i' ho perduta ogni speranza Di ritornare a voi, Madonna mia, Cosa non è nè fia Per conforto giammai del mio dolore. Non spero più veder vostra sembianza Poichè fortuna m' ha chiusa la via Per la qual convenia Ch'io ritornassi al vostro alto valore. Ond'è rimaso sì dolente il core. Ch'io mi consumo in sospiri ed in pianto, E duolmi perchè tanto Duro, che morte vita non m'ha spenta. Deh chè farò, che pur mi cresce amore, E mancami speranza d'ogni canto? Non veggio in quale ammanto Mi chiuda, ch'ogni cosa mi tormenta, Se non che chiamo morte che m'uccida. Ed ogni spirto ad alta voce il grida. Quella speranza che mi fe' lontano Dal vostro bel piacer ch'ognor più piace, Mi s'è fatta fallace Per crudel morte d'ogni ben nemica: Ch' Amor che tutto ha dato in vostra mano, M'avea promesso consolarmi in pace: Per consiglio verace Fermò la mente misera e mendica A farmi usar dilettosa fatica.

# AL CANZONIERE

Per acquistar onor mi fe' partire Da voi pien di desire Per ritornar con pregio e in più grandezza. Seguii 1 Signor, che, s'egli è uom che dica Che fosse mai nel mondo il miglior Sire, Lui stesso par mentire, Chè non fu mai cosí savia prodezza, Largo, prudente, temperato e forte, Giusto vie più che mai venisse a morte. Questo Signor, creato di Giustizia, Eletto di virtù tra ogni gente, Usò più altamente Valor d'animo più ch'altro mai fosse. Nol vinse mai superbia, nè avarizia; Anzi l'avversità I facea possente, Chè magnanimemente Ei contrastette a chiunque il percosse. Dunque ragione e buon voler mi mosse A seguitar Signor cotanto caro: E se color fallaro Che fecer contro lui a lor potere, Io non dovea seguir lor false posse. Vennimi a lui, fuggendo il suo contraro; E perchè l' dolce, amaro Morte abbia fatto, non è da pentere: Chè il ben si dee pur far perch'egli è bene, Nè può fallir chi fa ciò che conviene. È gente che si tiene a onore e pregio Il ben che lor avvegna da natura; Onde con poca cura Mi par che questi menin la lor vita:

Chè non adorna petto l'altrui fregio, Ma quant'uomo ha d'onor in sua fattura. Usando dirittura, Questo si è suo, e l'opera è gradita. Dunque qual gloria a nullo è stabilita, Per morte di Signor cotanto accetto? Nel vede alto intelletto. Nè sana mente, nè chi I ver ragiona. O alma santa, in alto ciel salita, Pianger dovriati inimico e suggetto Se questo mondo retto Fosse da gente virtuosa e buona. Pianger la colpa sua chi t'ha fallito, Pianger la vita ogni uom, che t'ha seguito. Piango la vita mia, però che morto Se', mio Signor, cui più che me amava, E per cui i'sperava Di ritornar ov' io saria contento. Ed or, senza speranza di conforto, Più ch'altra cosa la vita mi grava. O crudel morte e prava, Come m'hai tolto I dolce intendimento Di riveder lo più bel piacimento Che mai formasse natural potenza In donna di valenza, La cui bellezza è piena di virtute! Questo m'hai tolto, ond io tal pena sento, Che non fu mai sì grave cordoglienza. Che mia lontana assenza: Giammai vivendo non spero salute, Ch'ei pur è morto, ed io non son tornato,

#### AL CANZONIERE

Ond' io languendo vivo disperato.

Canzon, tu ten andrai dritto in Toscana
A quel piacer, che mai non fu più fino;
E fornito il cammino,
Pietosa conta il mio tormento fiero.
Ma prima che tu passi Lunigiana
Ritroverai 'l Marchese Franceschino,
E con dolce latino
Gli di' ch' ancora in lui alquanto spero;
E come lontananza mi confonde,
Pregal ch' io sappia ciò che ti risponde.

## CANZONE XXXV.

Folli pensieri e vanità di core Hanno sommossa la mia folle mente A ragionar sovente Di quel ch'io taccio, e per vergogna celo. Or i'vuo'dire d'un verace amore, Di quello specchio candido lucente, Nel qual guarda e pon mente Ogni beato spirito del cielo; Sotto il cui santo velo Ogni anima bennata che vi mira Sente ch' Amor la gira Al loco della sua salvazione. Ed io lasciando quella opiníone Del vano amor del mondo, A reverenza del nome giocondo Della beata Vergine Maria

### APPENDICE

Credo parlar, ma questo dirò pria. Dico che nanzi che Gesù creasse Cosa che sia nel cielo, o qui, creata Fu la Vergin beata, La qual fu degna d'esser Madre sola; Fu provveduto che per lui si amasse E sopra ogni altra fosse venerata; Madre di Dio clamata, Rimedio alla superbia ed alla gola. Chè colui, che anco invola Ai giusti, quando poi volle regnare Nel ciel, quivi vuotare Fece le sedie a molti ora non digni, Del qual per lo prim' uomo fammo indigni Per lo suo fallimento, Onde eravam dannati a perdimento; Ma l'uno e l'altro difetto si tolse, Perchè Madre e Figliuol l'un l'altro volse. Dunque diletto, merito e speranza Deve muovere ogni uomo ad amar quella Cui adora ogni stella

anza
. . . ella
. . . ella
. . . ella
. . . onima tapina
Che ti diletti in cretura umana,
Ogni speranza è vana;
Chè con proponimento di peccare

La tua viltà ti fa così trovare:

#### AL CANZONIERE

Come colui che mira Sovente la pintura onde sospira; E come quel che fabbrica e nol crede Sovente quel coltel che poi l'occede. Fu mai amor che deggia dilettare Più dell'amor di quella Donna ch'have Di quel loco la chiave Dove si trova ciò che l'uomo affetta? Iddio elesse in Lei incarnare. Quando per l'Angiol le fe' dicer Ave. Oh! quanto fu soave Quella salute, della qual s'aspetta Chiunque si diletta Nel degno amor di quella Donna vira, La qual con Dio ne gira, E qua giù sempre in core degno splende. Or dunque chi è colui che ne difende D'amar quella pietosa La qual Dio Padre elesse per isposa; Nel cielo lume e specchio e diletto D'ogni Beato, ch'è lassù perfetto? Chi si diletta di mirar lo specchio Il quale ogn' alma, ch' è beata, adora, All' amor s' innamora Che la sua fine disiar gli face: Come l'infermo ed aggravato vecchio Povero, nudo, lacrima e dolora, Desiderando l'ora Che gli dea vita con riposo e pace; Così l'amor verace Della Beata d'ogni grazia piena

Ogni cosa terrena Nojosa vile e desprata ci mostra, E vive ov' Ella è la salute nostra: E chi altro amor chiede. La quale in sogno od in vetro gli appare; Or pensi ognun che se ne può pigliare. Ben pensi ognun, che questo amor conduce Al vero fine ed al beato segno; Parlo e dico del regno, Dove non cape cosa non perfetta, Dove si vede quell'immensa luce Del benedetto suo figliuol benegno, Ch' ogni spirito, degno Del vero amor della sua Madre, aspetta; A cui piace e diletta Che l'uom conosca ch' Ei fu Dio ed uomo; Che in terra venne, e como Elesse il ventre benedetto e santo Per loco degno e convenevol manto Della parola ch' Ello Fece portare all'angiol Gabriello Allor che disse: Ave Maria, Dio è tico; E fece sè perfetto nostro amico. Chi questa degna Vergine beata, Eletta fra le vergini ed i santi, Ama, conosce quanti Meriti aspetti chi cotal Donna ama. Ella è pietosa, umil, benigna e grata Consolazion de' suoi diletti amanti I quai tutti d'avanti Nel Paradiso, al suo figliuol li chiama.

O reprobata brama Che i cuori acciechi e l'anime divori. I quai prendi e innamori Con la vana esca del fallace mondo. Nel doloroso tuo regno profondo Si pruova ciò ch'è male. E come fa l'uccel, che batte l'ale Su per le pane, ognun teco s'offende; Come colui che piombo nel mar prende. Ella è la stella, nella qual chi mira Convien che giunga al porto di salute; Ell'è d'ogni virtute Eletto vaso, Ell'è Madre di Dio; Ella comprese quel che tutto gira; Ella è la Donna, di cui dir si pute Che in Lei furon compiute Tutte bellezze ed ogni buon disio. Or apriti, o cuor mio, E ricevi l'amor ch'è vero acquisto; Prendi esempio da Cristo, Ed ama quella Donna solamente, La quale amò Dio Padre onnipotente; Lo cui amor non face Languire alcun, ma con verace pace Ogni disio di chi la serve sazia; Che Dio ne fece Sacristia di grazia. Ella è la scala onde nel ciel si sale. Ella è la nave che lassù ci porta, Luce, via, ponte e scorta Sul doloroso passo della morte; Ell'è la medicina che più vale

A rilevar nostra fidanza morte. Chè, dove si sconforta, Ali ritrovan le speranze corte; Ell'è la rocca forte Dove non fu giammai alcuno offeso. Ella ci mostra isteso Lo Gonfalon che noi dovem seguire, Per viver sempre e non poter morire. Isteso in su la croce Lo qual chi segue aspetti quella voce Venite benedicti, nel mio regno, Gli altri sien tuoi, Lucifero malegno. Vergine santa, beata corona, Amor verace, compiuto diletto, Della quale i' ho detto, Volgete gli occhi vostri inverso mene. Voi siete quella, per cui ci perdona L'Agnello immaculato benedetto; Nel cui dolce cospetto Sedete sola, e così si conviene; Ed io con ogni spene Vi chero grazia, e mi vi raccomando; Pregandovi che quando L'anima converrà che l' corpo lassi, A securtà di voi secura passi Da questa alla beata Vita, in la quale voi siete adorata Dai Santi, dalle Sante e da coloro, I quai son degni di sì gran tesoro. Canzon mia, raccomanda L'anima mia a quella Donna santa

#### AL CANZONIERE

Per cui nel ciel si canta
E si rallegran gli Angioli beati
E i Santi; alla qual sien raccomandati
Color che ti diranno
O che ti leggeranno;
Che mi conduca elli la preghin forte
A vera penitenza e buona morte.

#### SESTINA II.

Amor mi mena tal fiata all'ombra Di donne, ch' hanno bellissimi colli, E bianchi più che fior di nessun' erba; Ed havvenne una ch'è vestita a verde. Che mi sta'n cor come virtute in pietra, E'ntra l'altre mi par più bella donna. Quando riguardo questa gentil donna, Lo cui splendore fa sparire ogn'ombra, Sua luce mi fer sì che'l cor m'impietra: E sento doglia che par che mi colli, Fra ch'io rinvengo, e son d'amor più verde, Che non è il tempo, nè fu mai null'erba. Non credo fosse mai virtute in erba Di tal salute, chente è in questa donna, Che togliendomi il cor rimango verde. Quando I mi rende, ed io son com' un' ombra, Non più ho vita, se non come i colli, Che son più alti, e di più secca pietra. lo aveva duro il cor com'una pietra, Quando vidi costei cruda com'erba

Nel tempo dolce che fiorisce i colli; Ed ora è molto umil verso ogni donna, Sol per amor di lei che mi fa ombra Più nobil, che non fe' mai foglia verde. Chè tempo freddo, caldo, secco e verde Mi tien giulivo: tal grazia m' impetra Il gran diletto ch' ho di starle all' ombra. Deh! quanto bel fu vederla sull'erba Gire alla danza vie me' che altra donna. . Danzando un giorno per piani e per colli! Quantunque io sia intra montagne e colli Non m'abbandona Amor, ma tienmi verde, Come tenesse mai neun per donna: Chè non si vide mai intaglio in pietra Nè alcuna figura, o color d'erba, Che bel possa veder come sua ombra. Così m'appaga Amor; ch'io vivo all'ombra D'aver gioja e piacer di questa donna, Che in testa messa m' ha ghirlanda d'erba.

#### SESTINA III.

Gran nobiltà mi par vedere all'ombra
Di belle donne con puliti colli,
E l'una all'altra va gittando l'erba,
Essendovi colei, per cui son verde,
E fermo nel suo amor, come in mur pietra,
O più che mai non fu null'altro in donna.
S'io porto amor corale alla mia donna,
Neun si meravigli, nè faccia ombra,

# AL CANZONIERE

Chè lo cor mio per lei suo bene impetra, Che in altra guisa basserebbe i colli, E così cangerebbe, come il verde Color cangia segata la bell'erba. lo posso dire ch'ella adorna l'erba, La qual per adornarsi ogni altra donna Si pon con fiori e con foglietta verde; Perchè risplende sì la sua dolce ombra. Che se ne allegran valli, piani e colli, E ne dona virtù (son certo) in pietra. lo so che sarei più vile che pietra S'ella non fosse, che mi val com'erba: Valut'ha già in drizzar e monti e colli, Che neun'altra porriane esser donna, Fuor che ella sola, cui io amo all'ombra. Com' augelletto sotto foglia verde. E sed io fossi così umile verde Ovrar potre' la virtù d'ogni pietra, Senza neuna ascondersi sott' ombra: Però ch'io son suo fior, suo frutto ed erba, Ma niun può far così com' ella donna Delle sue cose, ch'ella scenda o colli. Tutte le volte mi par uom mi colli Ch' io da lei parto, e mi sento di verde, Tanto m'aggrada d'averla per donna. Quando non vedo lei, com' una pietra Mi sto, e miro fedel come l'erba Quell'anima, cui più vi piace l'ombra. Più non disio che sempre stare all'ombra Di quella, ch'è delle nobili donna, Nanzi, che d'altri fiori, o foglie, od erba.

١

#### SONETTO LXIX.

Bernardo, io veggio, ch' una donna viene
Al grand'assedio della vita mia,
Irata sì ch' ancide, e manda via
Tutto ciò ch' è la vita e la sostiene:
Onde riman lo cuor, ch' è pien di pene,
Senza soccorso, e senza compagnia,
E per forza convien che morto sia,
Per un gentil desio, ch' Amor vi tiene.
Quest' assedio sì grande ha posto Morte,
Per conquider la vita, intorno al core,
Che cangiò stato quando I prese Amore,
Per quella donna che sì mira forte,
Come colei che sel pone in disnore,
Onde assalir lo vien sì ch' ei ne muore.

#### SONETTO LXX.

I'ho tutte le cose, ch'io non voglio,

E non ho punto di quel che mi piace,
Poich'io non trovo con Becchina pace,
Ond'io ne porto tutto il mio cordoglio,
Che non caprebbe scritto su in un foglio,
Che vi fosse entro la Bibbia, capace,
Ch'io ardo sì come fuoco in fornace,
Membrando quel che da lei aver soglio.
Chè le stelle del cielo non son tante,

#### AL CANZONIERE

(Ancora ch' io torrei esser digiuno)
Quanti baci le diè in un istante
In me la bocca, ed altro non nessuno:
E fu di Giugno venti dell'entrante
Anno mille dugento nonant' uno.

#### SONETTO LXXL

Lode di Dio, e della Madre pura,
Amico caro, è ogni tuo lavoro;
Fai come quel, che l'eternal tesoro
Nel temporale acquista, che non dura.
Sicchè rendrai I talento con usura
Ch'è stato creto a te d'argento e d'oro;
Ma in numero mi mett'io di coloro
Ch'en dati tutti alla mondana cura.
Chè come l'ombra della terra scuro
Fa'l globo della luna, quando l' tole
Lo chiaro raggio ch'allumar lo suole,
Così distanza togliendomi il sole
Ch'alluminava, mi fa tardo e duro,
Quasi animal del gregge d'Epicuro.

#### SONETTO LXXII.

Lo re che merta i suoi servi a ristoro Con abbondanza, e vince ogni misura, Mi fa lasciare la fiera rancura, E drizzar gli occhi al sommo concistoro. E qui pensando al glorioso coro
Dei cittadin della cittade pura,
Laudando il Creator io creatura
Di più laudarlo sempre m' innamoro.
Chè s' io contemplo il gran premio venturo
A che Dio chiama la cristiana prole,
Per me niente altro che quello si vuole:
Ma di te, caro amico, si mi duole,
Che non rispetti al secolo futuro,
E perdi per lo vano il ben sicuro.

#### SONETTO LXXIII.

Lo vostro fermo dir, fino ed orrato
Approva ben ciò buon, ch' uom di voi parla,
Ed ancor più, ch' ogni uom fora gravato
Di vostra loda intera nominarla.
Chè 'l vostro pregio in tal loco è poggiato,
Che propriamente uom non poria contarla:
Però qual vera loda al vostro stato
Crede parlando dar, dico, disparla.
Dite: che amare e non essere amato
Eve lo duol, che più d' Amore duole;
E manti dicon, che più v' ha duol maggio:
Onde umil prego non vi sia disgrato,
Vostro saver, che chiari ancor (se vuole)
S' è 'l vero, o nò, di ciò mi mostra, saggio.

#### SONETTO LXXIV.

Nulla mi parrà mai più crudel cosa,
Che lei, per cui servir la vita smago;
Chè I suo desire in congelato lago,
Ed in fuoco d'Amore il mio si posa.
Di così dispietata e disdegnosa
La gran bellezza di veder m'appago,
E tanto son del mio tormento vago
Ch'altro piacer agli occhi miei non osa.
Nè quella, ch'a veder lo sol si gira,
E il non mutato amor mutata serba,
Ebbe quant' io giammai fortuna acerba:
Onde, quando giammai questa superba
Non vinca, Amor, fin che la vita spira,
Alquanto per pietà con me sospira.

#### SONETTO LXXV.

Ora che'l mondo si adorna e veste
Di foglie e fiori, ed ogni prato ride,
E freddo e nebbia il ciel da noi divide,
E gli animali comincian lor feste,
Ed in amor ciascun par che s'appreste,
E gli augelletti, cantando, lor gride,
Che lascian guai e di lamenti stride,
Fanno per monti, prati, e per foreste.
Però che'l dolce tempo allegro e chiaro

Di primavera col suo verde viene, Rinfresco in gioja, e rianuovo mia spene, Come colui, che vita ed onor tiene Da quel Signor, che sopra gli altri è caro, Lo quale a me, suo servo, non sia avaro.

#### SONETTO LXXVI.

Per villania di villana persona,
O per parole di cattiva gente,
Non si conviene a donna conoscente,
La qual di pregio e d'onor s'incorona,
Turbarsi, e creder che sua fama buona,
Che'n ogni parte va chiara e lucente,
Si possa dinegar; poich'ella sente,
Che verità di ciò non la cagiona.
Come la rosa in mezzo delle spine,
E come l'oro puro dentro il fuoco,
Così voi vi mostrate in ciascun loco.
Dunque lasciate dir chi ha senno poco,
Che par, che vostra lode più si affine,
Che se'l contrario usasser tai meschine.

#### SONETTO LXXVII.

Poichè sguardando, il cor feriste in tanto Di grave colpo, ch'io batto di vena, Dio, per pietade, or dagli alcuna lena, Che'l tristo spirto si rinvegna alquanto.

#### AL CANZONIERE

Or non mi vedi consumare in pianto
Gli occhi dolenti per soverchia pena,
La qual si stretto alla morte mi mena,
Che già fuggir non posso in alcun canto?
Vedete, Domna, s'io porto dolore,
E la mia voce ch'è fatta sottile,
Chiamando a voi mercè sempre d'amore!
E s'el v'aggrada, Donna mia gentile,
Che questa doglia pur mi strugga il core,
Eccomi apparecchiato servo umile.

#### SONETTO LXXVIII.

Prezíosa virtù, cui forte vibra
Caso fortuna, e non già per tua colpa!
Ma poco val, che dentro a cotal polpa
Non ha poter, quanto ha le piante libra.
Forse, che prova avversità tua fibra,
Quant'ella ha possa e più, quanto più colpa.
Miseria prova i forti e poi gli scolpa,
Come fa foco l'oro, e poi 'l delibra.
Merca sempre virtù senza avversaro;
Che allora appar, quanto virisca e lustra,
E quanta pazíenza il petto made.
Rassumi, signor mio benigno e caro,
Scettro con pazienza, ed altro frustra,
Chè animosa virtù sempre alto cade.

#### SONETTO LXXIX.

Quando la notte abbraccia con fosche ale
La terra, e'l di dà volta, e si nasconde;
In cielo, in mare, in boschi, e fra le fronde
Si posa, e sotto tetto ogni animale:
Perchè'l sonno il pensier mette in non cale,
Che per le membra si distende, e'infonde,
Fin che l'aurora con sue trecce bionde
Rinnova le fatiche diurnale.
Io misero mi trovo fuor di schiera
Che'l sospirar nimico alla quiete
Mi tien aperti gli occhi, e desto il core:
E come uccello avviluppato in rete,
Quanto più cerco di fuggir maniera,
Più mi trovo intricato e pien d'errore.

#### SONETTO LXXX.

Quando veggio Becchina corrucciata,
Purch' io avessi allor cor di leone,
Sì tremerei com' un piccol garzone
Quando il maestro gli vuol dar palmata.
L'anima mia vorrebbe esser non nata
Nanzi ch' aver cotal afflizione,
E maledico il punto e la stagione,
Che tanta pena mi fu destinata.
Ma s'io dovessi darmi allo nemico,

#### AL CANZONIERE

E'si conviene ch'io pur trovi via Ch'io non tema lo suo corruccio un fico; Però, s'io nol potessi, io mi morria Ond'io nol celo, anzi palese'l dico, Ch'io proverò tutta mia valenzia.

#### SONETTO LXXXI.

Se'l bello aspetto non mi fosse tolto
Di quella Donna, ch'io veder disiro,
Per cui dolente qui piango e sospiro
Così lontan dal suo leggiadro volto,
Ciò che mi grava, e che mi pesa molto,
E che mi fa sentir crudel martiro
In guisa tal che appena in vita spiro,
Com' uomo quasi di speranza sciolto,
Mi saria leve e senza alcuno affanno;
Ma per ch'io non la veggio com'io soglio,
Amor m'affligge, ond'io prendo cordoglio,
E sì d'ogni conforto mi dispoglio,
Che tutte cose, ch'altrui piacer danno,
Mi son moleste, e'l contrario mi fanno.

# SONETTO LXXXII.

Se'l Dio d'Amor venisse fra la gente, Ch'io mi potessi richiamar di vui, A'piè mi gettere'gli immantinente, Offeso me, non oso dir da cui:

#### APPRIDICE

Ovver venisse altro sire valente,

Ch' avesse la possanza, di noi dui
Giustizia fesse, come conoscente
Di quelli che lo cor furan d'altrui.

Furato m' ha lo core con lo sguardo
Quella che mostra' innanzi con parvenza,
E vuol ch' io faccia da lei partimento;

Non se n'adasti, ch' io d' un'altra imbardo,
E in pregio non ne sale sua valenza
S' io per suo fallo faccio fallimento.

# SONETTO LXXXIII.

Se'l primo uomo si fusse difeso
Da quel superbo onde la morte scorse
Nell'alma ove lagiotto pria la scorse,
Puote e non puote Dio mostrarsi acceso
Di quello amor che lo maggior inteso
Se volle, e di tal voglia che s'accorse
Questa ragion che m'è longo discorso
Sì che in filosofar foste sospeso.
Io vi rispondo che se Cristo monte
Nella croce per darne medicine
Di grazia con li santi cherubine.
Che se'l non fusse fatto le ruine
Non so come l'effetto tutaponte
Se pria la sua cagione non mi conte.

#### SONETTO LXXXIV.

Se'l viso mio alla terra si china
E di vedervi non si rassecura,
Io vi dico, Madonna, che paura
Lo face, che di me si fa regina:
Perchè la beltà vostra pellegrina
Qua giù fra noi sover' la mia natura,
Tanto che quando io per avventura
Vi miro, tutta mia virtà ruina.
Sì che la morte, che porto vestita,
Combattè dentro a quel poco valore,
Che mi rimane con pioggia e con tuoni.
Allor comincia a pianger dentro al core
Lo spirito vezzoso della vita,
E dice: Amore, e perchè m'abbandoni?

#### SONETTO LXXXV.

Togliete via le vostre porte omai,

Ed entrerà costei che l'altre onora,

Chè questa donna, in cui pregio dimora,

Ed è possente e valorosa assai. —

Oimè, lasso, oimè! — Dimmi che hai? —

lo tremo sì ch' io non potrei ancora. —

Or ti conforta, ch' io ti sarò ancora

Soccorso e vita, come dir saprai. —

lo mi sento legar tutte mie posse

Dall'occulta virtù che seco mena,
E veggio Amor, che m'impromette pena. —
Volgiti a me, ch'io son di piacer piena,
E solo addietro cogli le percosse,
Nè non dubbiar, che tosto fien rimosse.

# SONETTO LXXXVI.

Tornato è 'l sol, che la mia mente alberga,
E lo specchio degli occhi ond' era ascoso,
Tornato è 'l sacro tempio e prezioso
Sepolcro, che 'l mio core e l' alma terga.
Ormai dal petto ogni vil nube sperga
Il ciel che m' ha ridotto il dolce sposo.
Sorgete Muse, sorga il glorioso
Fonte, per cui tant' opra s' orna e verga.
Ecco le stelle lagrimose e stanche,
Venuto a ritornare il caro segno,
Or fatte illustri; ecco la bella luce.
O clemenza di Dio, potria morte anche
Scurar il Sol? — No, signor mio benegno,
Questo è quello che impera, egli è mio duce.

# INDICE ALFABETICO

MLE CANDONI, SESTINE, MADRIGALI, SONETTI E BALLATE, CHE SONO STATE PINORA PUBBLICATE COL NOME DI DANTE ALIGHIERI, E CHE SE CONTENGONO RE'VOLUMI QUINTO E SESTO DI QUESTA COLLE-ZEPNE.

| A ciascum' alma presa e gentil co        |                                     | _    |
|------------------------------------------|-------------------------------------|------|
|                                          | XXXIII. Vol. V. pag. 65             | 7    |
| Ahi faulx ris, per qe trai haves         |                                     |      |
| Canz                                     | . <b>VII</b> . Vol. V. pag. 55      | 2    |
| Ahi lasso, ch' io credea trovar pie      | etate                               |      |
| Son.                                     | LIX. Vol. V. pag. 67                | 0    |
| Alexandro lasciò la signoria             | . 0                                 |      |
| Son                                      | LXV. Vol V. pag. 67                 | 3    |
| Al poco giorno ed al gran cerchi         |                                     | •    |
| Seed.                                    |                                     | 0    |
| Amor, che muovi tua virtù dal ci         |                                     | 0    |
|                                          |                                     |      |
| Canz.                                    |                                     | 6    |
| Amor, che nella mente mi ragion          |                                     |      |
|                                          | XXX. Vol. V. pag. 61                | 4    |
| Amor, dacchè convien pur ch'io           | mi doglia                           |      |
| Cans.                                    | . XIII. Vol. V. pag. 56             | 8    |
| Amor e cor gentil sono una cosa          |                                     |      |
| Son.                                     | VII. Vol. V. pag. 64                | 4    |
| Amor mi mena tal fiata all'ombra         |                                     |      |
| Sest.                                    | - <del></del>                       | 3    |
| Amor, to vedi ben che questa do          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ~    |
|                                          |                                     | / B. |
| · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                                     | 4    |
| helata, i' vo' che tu ritruovi Ame       |                                     |      |
| Ball.                                    | III. Vol. V. pag. 62                | 70   |
| len dico certo che non è riparo          |                                     |      |
|                                          | XLIX. Vol. V. pag. 66               | 5    |
| Bernardo, io veggio, che una donna viene |                                     |      |
| Son.                                     | LXIX. Vol. VI. pag. 6               | 6    |
|                                          |                                     |      |

| 78 INDICE ALFABETICO                     |               |         |            |
|------------------------------------------|---------------|---------|------------|
| Bicci, novel figlinol di non so cui      | •             |         |            |
| Son, XXVIII.                             | Vol. V        | . peg.  | 655        |
| Cavalcando l'altr' ier per un cammino    |               | . 1-0   |            |
| Son. IL.                                 | Vol. V        | peg.    | 642        |
| Chi guardorà giammai sonza paura         |               | , 0     |            |
| Son. XLV.                                | Vol. V        | . peg.  | 663        |
| Chi nella pelle d'un monton fasciasse    |               | • •     | •••        |
| Madr. I.                                 | Vol. V        | peg.    | 640        |
| Chi udisse tossir la mal fatata          |               |         |            |
| Son. XXVII.                              | Vol. V        | . peg.  | 654        |
| Ciò che m'incontra nella mente, muore    |               |         |            |
| Son. V.                                  | Vol. V        | . peg.  | 643        |
| Coll'altre donne mía vista gabbate       | -             | ٠.      | •          |
| Son, IV.                                 | Vol. V        | . pag.  | 643        |
| Color d'Amore, e di pietà sembianti      | •             |         |            |
| Son. XVIII.                              | Vol. V        | . pag.  | 650        |
| Così nel mio parlar voglio esser aspro   |               |         |            |
| Cans. VIII.                              | Vol. V        | 7. pag. | 553        |
| Dacchè ti piace, Amore, ch'io ti ritorni |               |         |            |
| Cans. XXIII.                             | Vol. V        | . pag.  | <b>599</b> |
| Dagli occhi belli di questa mia dama     |               |         |            |
| Son. LVII.                               | Vol. V        | . pag.  | 669        |
| Dagli occhi della mia donna si muove     |               | _       |            |
| Son. XLVI.                               | Vol. V        | 7. pag. | 664        |
| Da quella luce che il suo corso gira     |               | _       |            |
| Son. LVIII.                              | Vol. V        | , pag.  | 670        |
| Deh nuvoletta, che 'n ombra d' Amore     |               | _       |            |
| Ball. X.                                 | Vol. V        | , pag.  | 634        |
| Deh pellegrini, che pensosi andate       |               | -       | <b></b>    |
| Son. XXII.                               | Vol. V        | . pag.  | 652        |
| Deh ragioniamo un poco insieme, Amore    |               |         |            |
| Son. XXV.                                | Vol. V        | . pag.  | 653        |
| Di donne io vidi una gentile schiera     | **.* *        |         | ****       |
| Son. LXIII.                              | VOI. V        | . pag.  | 6/3        |
| Doglia mi reca nello core ardire         | Wal W         | r       | 200        |
| Cons. XVII.                              | A OI' A       | . pag.  | 300        |
| Donna pietosa, e di novella etate        | <b>37-1 3</b> | 7       | Kac        |
| Cans. II.                                | voi. V        | . pag.  | 033        |
| Donne, ch' avete intelletto d'amore      | 37.3 5        |         | ¥0=        |
| Canz. I.                                 | Vol. V        | . pag.  | 537        |

# 80 INDECE ALFABETICO

| Io non pensava che lo cor g    |                   |          |         | _  |
|--------------------------------|-------------------|----------|---------|----|
|                                | Cons. XXV.        | Vol. V.  | beg. on | 3  |
| Io sento sì d'Amor la gran     |                   |          |         | _  |
|                                | Cans. X.          | Vol. V.  | beg. pe | 7  |
| Io son si vago della bella lu  |                   |          |         | _  |
|                                | Son, L            | Vol. V.  | peg. 60 | 5  |
| lo son venuto al punto della   |                   |          |         |    |
|                                | Cens. XIV.        | Vol. V.  | peg. 57 | 1  |
| La bella stella che'l tempo    |                   | · ·      |         |    |
|                                | Conx. XX.         | Vol. V.  | peg. 50 | 72 |
| La dispietata mente, che pu    |                   |          |         |    |
|                                | Cour. XII.        | Vol. V.  | peg. 50 | 5  |
| L'alta speranza, che mi rec    |                   |          |         |    |
|                                | Cans. XXVI.       | Vol. V.  | peg. 60 | 15 |
| L'alta virtù che si ritrasse a |                   |          |         |    |
|                                | Cons. XXXIII.     | Vol VI   | pag: I  | 1  |
| L'amaro lagrimar, che voi      | faceste           |          |         |    |
|                                | Son. XIX.         | Vol. V.  | peg. 6l | Ю  |
| L'Amor, che mosse già l'ete    | erno <b>Padre</b> |          |         | ٠  |
|                                | Madr. II.         | Vol. V.  | pag. 64 | Ю  |
| Lasso! per forza de' molti so  | spir <b>i</b>     |          | _       |    |
| -                              | Son. XXI.         | Vol. V.  | pag. 65 | 1  |
| Le dolci rime d'Amor, ch'i     | ' solia           |          |         |    |
| •                              | Canz. XXXI.       | Vol. V.  | pag. 61 | 17 |
| Lode di Dio e della Madre      | pura              |          |         |    |
|                                | Son. LXXI.        | Vol. VI. | pag. 6  | 37 |
| Lo fin piacer di quello ador   | no viso           |          |         |    |
| •                              | Son. XLVII.       | Vol. V.  | pag. 66 | 14 |
| Lo re che merta i suoi serv    | i a ristoro       |          | • •     |    |
|                                | Son. LXXII.       | Vol. VI  | рад. 6  | 17 |
| Lo vostro fermo dir, fino ed   |                   |          | • •     |    |
|                                | Son, LXXIII.      | Vol. VI. | рад.    | 8  |
| L'uom che conosce è degno      | ch'aggia ardire   |          |         |    |
|                                | Cans. XXIV.       | Vol. V.  | pag. 60 | H  |
| Madonna, quel Signor, che      |                   |          | F-0     |    |
| , <b>.</b>                     | Ball. VIL         | Vol. V.  | pag. 63 | 12 |
| Madonne, deh vedeste voi l     |                   |          |         | _  |
| •                              | Son LX.           | Vol. V.  | pag. 67 | 11 |
| Messer Brunetto, questa pui    |                   |          | L-0. J. | -  |
|                                | Son XL            | Vol. V.  | nag. 66 | 1  |
|                                | v····· AL         | 7 Us. V. | 1-2. v  | -  |

# 82

# INDICE ALFABETICO

| 7                                          |                                    |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| Perchè nel tempo rio                       |                                    |
| Canz. XXI.                                 | Vol. V. pag. 595                   |
| Per quella via che la bellezza corre       |                                    |
| Son. LVI.                                  | Vol. V. pag. 669                   |
| Per una ghirlandetta                       | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 |
| Ball. VI.                                  | Vol. V. pag. 631                   |
| Per villania di villana persona            | 100 1. pag. 001                    |
| Son. LXXVI.                                | Wal WI non MO                      |
|                                            | Vol. VI. pag. 70                   |
| Piangete, amanti, poichè piange Amore      | ** * **                            |
| Son. I.                                    | Vol. V. pag. 641                   |
| Poichè saziar non posso gli occhi miei     | •                                  |
| Ball. VIII.                                | Vol. V. pag. 632                   |
| Poichè sguardando, il cor seriste in tanto |                                    |
| Son. LXXVII.                               | Vol. VI. pag. 70                   |
| Poich' io non trovo chi meco ragioni       | • •                                |
| Son. XXIV.                                 | Vol. V. pag. 653                   |
| Posciach' Amor del tutto m' ha lasciato    | ran in page soo                    |
| Cans. XVI.                                 | Vol. V. pag. 576                   |
| Poscia ch' i'ho perduta ogni speranza      | 101. 1. pag. 010                   |
| Cans. XXXIV.                               | Vol. VI. pag. 54                   |
|                                            | voi. v1. pag. 54                   |
| Prezíosa virtù cui forte vibra             | 77 777                             |
| Son. LXXVIII.                              | Vol. VI. pag. 71                   |
| Qual che voi siate, amico, vostro manto    |                                    |
| Son, XXXVI.                                | Vol. V. pag. 659                   |
| Quando il consiglio degli augei si tenne   |                                    |
| Ball. XIV.                                 | Vol. V. pag. 637                   |
| Quando la notte abbraccia con fosche ale   |                                    |
| Son, LXXIX.                                | Vol. VI. pag. 72                   |
| Quando veggio Becchina corrucciata         |                                    |
| Son, LXXX.                                 | Vol. VI. pag. 72                   |
| Quantunque volte, lasso! mi rimembra       | 1011 121 Page 12                   |
| Ball. IV.                                  | Vol. V. pag. 628                   |
| Questa donna, ch' andar mi fa pensoso      | 101. 1. pag. 020                   |
|                                            | Val V 669                          |
| Son, XLIV.                                 | Vol. V. pag. 663                   |
| Savere e cortesia, ingegno ad arte         | 77.1.77                            |
| Son. XXXVIII.                              | Vol. V. pag. 660                   |
| Savete giudicar vostra ragione             |                                    |
| Son. XXXIX.                                | Vol. V. pag. 660                   |
| Se gli occhi mici saettasser quadrella     |                                    |
| Son. LXVI.                                 | Vol. V. pag. 674                   |
|                                            |                                    |

#### 84 INDICE ALFABETICO

| Voi, che portate la sembianza umile   |                             |
|---------------------------------------|-----------------------------|
| Son. IX.                              | Vol. V. pag. 645            |
| Voi che sapete ragionar d'Amore       |                             |
| Ball. XII                             | I. Vol. V. pag. 636         |
| Voi donne, che pietoso atto mostrate  | -                           |
| Son. LX1                              | L Vol. V. pag. 671          |
| Volgete gli occhi a veder chi mi tira |                             |
| Son. XXX                              | <b>XI.</b> Vol. V. pag. 656 |
| Un dì si venne a me Melanconia        | •                           |
| Son, LXI                              | V. Vol. V. pag. 673         |

# EGLOGHE LATINE DI GIOVANNI DEL VIRGILIO

B DI

DANTE ALIGHIERI

COLLE NOTE LATINE DI ANONIMO CONTEMPORANEO

R COLLE ILLUSTRAZIONI

DI MONSIGNOR DIONISI,

TRATTE DAL IV. DE SUOI ANEDDOTI, VERONA 1788,

AGGIUNTAVI

LA TRADUZIONE ITALIANA

IN VERSI SCIOLTI

DI FRANCESCO PERSONI

ACCADEMICO FILARMONICO DI VERONA



# PREAMBOLO ED ARGOMENTO

Dalla gentilezza di Monsignor Canonico Angelo Maria Bandini, mi son finalmente venuti i componimenti poetici, che io sono per pubblicare, tratti dalla R. Biblioteca Laurenziana Plut. XXIX. Cod. VIII. culte annotazioni latine d'Anonimo contemporaneo. Si queste che le Euloghe, per non infastidir di troppo chi legge, darò ridotte alla ortografia moderna, ma serbando misura nella riduzione medesima. (\*) Al primo componimento ho posto il nome di Carmen; perchè l'Autore stesso lo chiama così nel v. 28 dell'Egloga sua, col qual titolo sarà pure allegato, dove sia di bisogno. Fino al v. 38. è stato stampato dal ch. sig. Lorenzo Mehus nel suo Ambrogio pag. CCCXX: b l'Egloghe di Dante si leggono inter Carmina illustrium Poetarum (T. I. pag. 116) Flor. 1718. in 8., ma qui parran nuove.

Giovanni detto del Virgilio per eccellenza in lui creduta nell'imitar quel Poeta, fu Bolognese, com'egli accenna nell' Egloga v. 3; e in quella pure da lui diretta al Mussato di Padova v. 106; dov'egli, essendo in Bologna, finge d'andar in cerca d'una giovenca, vicis natalibus errans. Nella detta città tenne scuola con onorario dal Pubblico, poi in Cesena, deve forse morì. Egli era nella sua patria, quando scrisse

Cre-lo necessario avvertire che il Dionisi avea ridotte alla moderna le relighe soltanto, laciando le note dell'Anonimo conforme alla ortognia del Codice, la quale volle serbare ad alcun servigio di critica. Ma perche il vedersi stampato ytalia, egiptus, dampnati co. invece di Ita-23, £3yptus, damnati, a ben poco, e forse a nulla poteva servire, ho relatto a buona ortografia pure le note, non alterando peraltro la natura le vocaboli, quantunque rozzi talvolta.

#### 88 PREAMBOLO ED ARGOMENTO

il Carme e l'Egloga a Daste d'Allagurio e questi gli rispose colle sus Egloghe da Ravenna. Il merito di questi componimenti è la Storia.

Giovanni aduntme nel carme che segue, loda alla prima Dante per la grand'opera della Commedia: poi ragionatamente il riprende, perch'ei la scriva in versi volgari. Quindi lo esorta a meritarsi l'alloro con poemi latini; e gliene suggerisce la materia, promettendogli favore, se il faccia. Chiude con eccitarlo a riapondere, o a venire a Bologna, come gliene aveva dato speranza.

Dante nell' Egloga prima, senza entrar in contese letterarie con l'amico Giovanni, gli risponde assai gentilmente, lodandolo per lo stadio poetico; mostrando col fatto d'esser capacé benissimo di scriver delle materie propostesi in versi latini; ma del laurearsi in Bologna, aver lui paura di quella città, contraria al partito Imperiale; piacergii piuttosto prender l'alloro in Fiorenza per merito della sua Commodia, quando si l'abbita compiuta.

Replica Giovanni pure con Egloga, ledando di muovo il Poeta, ad istando affettuosamente, ch'ngli venga a Bologna. Gli enumera glicagi e i piaceri che vi godrobbe, e lo assicura di pacifico e tranquillo soggiorno.

Il nostro Dante nell'Egioga secondo, la quale può diroi di nuova invenzione, si maraviglia di Giovanni, al quale piacciano gli aridi sassi de'Ciclopi, per cui egli intende Bologna; e magnifica la sua stama nel Monte più fertile della Sicilia, ch'esser si vede Ravenna conchindendo ch'egli anderebbe volenteri dove lo invitava l'amico, sol per vederlo, se non avesse timore di Polifemo, ch'era, a mio parere, il dominante di quel tempo in Bologna.

### **TESTIMONIANZE**

### DELL' AUTENTICITA' DELLE EGLOGHE

Giovanni Boccaccio nella Vita di Dante dice, che questi compose due Egloghe assai belle, le quali furono intitolate e indiritte da lui a Maestro Giovanni del Virgilio per risposta di certi versi da esso mandatigli.

La prima Egloga fu da Dante dettata dopo aver compiuto e pubblicato le prime due Cantiche della Divina Commedia, come rilevasi da gue'versi:

... Cum mundi circumfua corpora cantu Astricolaegue meo, velut infera regna, patebunt, Devincire caput hedera laurogue juvabit.

La seconda poi sembra ch'ei la deltasse qualche anno appresso, cioè quand'ebbe affatto compiuto e terminato il Poema, e poco innanzi della sua morte. Ciò può arguirsi dal quarto distico dell'Epitaffio scritto da Giovanni del Virgilio, e posto dai Ravennati sul sepulcro di Dante:

Pascua Pieriis demum resonabat avenis: Atropos hen lectum livida rupit opus!

Inoltre nell'Egloga dello stesso Giovanni al Mussato, la quale trovasi nel Cod. 8, Plut. XXIX della Laurenziana, si osservano le sermenti espressioni:

Carmine vulgatum laxabat Tytirum ipsum,
Qui modo Flamineis occumbit Sarnius oris,
see quali un anonimo chiosatore del sec. XIV così nota: Nam postquam Magister Joannes misit Danti Eclogam illam Forte sub irrituos, stetit Dantes (nell' Egloghe chiamato Titiro) per annum ante
quam faceret Velleribus Colchis, et mortuus est antequam eam miltoret, et postea filius ipsius Dantis misit illam praedicto Magistro
Johanni.

Or queste testimonianze se volgono a stabilire approssimativamente la data delle Egloghe, valgono a più forte ragione a far prova della laro autenticità.

#### JOANNES DE VIRGILIO

# DANTI ALAGERII.

#### CARMEN.

Pieridum vox alma (1), novis qui cantibus orbem Mulces, lethifluum (2) vitali tollere ramo (3) Dum cupis, evolvens triplicis (4) confinia sortis Indita pro meritis animarum, sontibus (5) Orcum, Astripetis Lethen, epiphoebia Regna beatis; Tanta quid heu semper jactabis seria vulgo (6), Et nos pallentes (7) nihil ex te vate legemus? Ante quidem cythara pandum delphina (8) movebit Davus (9), et ambiguae Sphingos (10) problemata solvet, Tartareum praeceps quam gens idiota (11) figuret, Et secreta poli vix experata (12) Platoni: Quae tamen in triviis numquam digesta coaxat Comicomus nebulo (13), qui Flaccum pelleret orbe. Non loquor his, immo studio callentibus, inquis; Carmine sed laico: clerus (14) vulgaria temnit, Etsi non varient, quum sint idiomata mille. Praeterea nullus (15), quos inter es agmine sextus (16),

#### GIOVANNI DEL VIRGILIO

## A DANTE ALIGHIERI.

#### CARME

Delle Pierie Suore o santa voce, Che con rime novelle il mondo addolci. Mentre dal tosco, and ha le vene infette, Coll arbore vital purgarlo agogni, I confin di tre sorte disvelando Fissi al merto dell'alme, alle ree l'Orco, Alle purganti Lete, alle beate I regni stabiliti sovra il sole; Ah perchè mai tema sì grande e grave Vorrai sempre gettare al volgo, e noi Vati lasciar de'tuoi bei carmi privi? E pur più presto con la cetra Davo Trarrà il curvo delfin, sciorrà i problemi Dell'equivoca Sfinge, che l'ignara Gente sappia idearsi il gran baratro, E gli arcani del cielo a Plato oscuri: Cose però, che non mai bene apprese, S'ode ne'trivii gracidare il Zanni, Che potria con le ciance fugar Flacco. A lui non parlo, anzi alli savi, dici; Ma co'versi del volgo. Il savio sprezza La lingua popolar, s'anco una fosse, Chè ve n' ha più di mille. Infino ad ora Nessun di que', fra cui tu il sesto siedi,

Nec quem (17) consequeris (18) coelo, sermone forensi Descripsit: quare, censor liberrime vatum, Fabor, si fandi paulum concedis habenas. Nec margaritas profliga prodigus apris, Nec preme Castalias indigna (19) veste sorores. At precor ora cie, quae te distinguere possint, Carmine vatisono sorti communis utrique (20). Et jam multa tuis lucem narratibus orant. Dic age quo petiit Jovis armiger (21) astra volatur Dic age quos flores (22), quae lilia fregit arator: Dic Phrygias damas (23) laceratas dente molosso: Dic Ligurum (24) montes, et classes (25) Parthenopaieas Carmine, quo possis Alcidae (26) tangere Gades, Et quo te refluus relegens mirabitur Ister Et Pharos (27), et quondam regnum te noscet Elissae. Si te fama juvat, parvo te limite septum Non contentus eris, nec vulgo judice (28) tolli. En ego jam primus, si dignum duxeris esse, Clericus Aonidum (29), vocalis verna Maronis, Promere gymnasiis te delectabor ovantum Inclita peneis (30) redolentem tempora sertis; Ut praefectus equo sibi plaudit praeco sonorus Festa trophaea ducis populo praetendere laeto. Jam mihi bellisonis horrent clangoribus aures.

Cantò in sermon forense, nè pur quegli Cui siegui al ciel poggiando. Or dunque lascia, O de' poeti troppo aspro censore, Che a parlarti io rallenti un po le briglie. Le perle non gettar prodigo a' porci, Nè le Muse aggravar d'indegna veste; Ma sì la lingua in cotai carmi sciogli. Che sien comuni a questa gente e a quella, Onde tu possa farti chiaro al mondo. E già cose parecchie d'esser conte Chieggon da te. Su via, dinne qual volo Agli astri fe'l' augel sacro di Giove: Dinne quai for, quai gigli l'aratore Troncò; dinne de frigii cavrioli Da canin dente lacerati: dinne De'monti di Liquria, e delle stotte Partenopee, con suono tal, che a Gade Giunga d'Alcide; e te legga ed ammiri Ritroso l'Istro e il Faro: e te conoscu La piaggia ancor che di Didon fu regno. Se t'alletta la fama, il troppo angusto Limite schiva, ed il favor del volgo. lo ministro di Febo, e servo detto Del buon Maron, se degno stimi, il primo Te alle scuole godrò produr fustoso Trionfator cinto di lauro il crine; Qual trombettier che a sè medesmo arride, Bandendo al lieto popolo i trionfi Del capitan con voce alta e sonora. Già mi sento d'orror la mente inyombra Per tumulti querrieri. E che minaccia

Quid pater Apenninus hiat? quid concitat aequor Tirrhenum Nereus (31)? quid Mars infrendet utroque? Tange chelyn, tantos hominum compesce (32 labores. Ni canis haec, alios a te (33) pendendo poetas, Omnibus ut solus dicas, indicta manebunt: Si tamen Eridani (34) mihi spem medianne (35) dedisti, Quod visare, notis (36) me dignareris amicis, Nec piget enerves numeros legisse priorem, Quos strepit arguto temerarius anser olori: Respondere velis, aut solvere vota, magister.

#### **EGLOGHE**

Appennin padre? Quai nel mar tirreno
Nereo muove tempeste? E quinci e quindi
Marte a che freme? Omai tocca la cetra,
Tocca la cetra, e tante furie affrena.
Se a tai materie il tuo cantar non desti,
Perchè stranii da te stimi i poeti,
Col dir tu sol, saranno a tutti ignote.
O abitator di mezzo il Po, se speme
Mi vorrai dar di visitarmi, amiche
Note m'invia, nè aver letto t'incresca
Primiero il canto fievole, che il corvo
Osò intonare a sì canoro cigno:
Rispondi, o i voti miei, Maestro, appaya.

# NOTE ALL' EGLOGA PRIMA DI GIOVANNI

- (1) Alma, idest sancta, novis, i. inauditis.
- (2) i. Corruptum seu mortiferum, ut infernus.
- (3) Per questo ramo intende l'alloro, cioè l'arte poetica, con cui si purghi il vizio del Mondo; a simiglianza del legno dell'Esodo (XV. 25.) che messo nell'acque le rese dolci d'amare: quando però non avesse a leggersi rhamno; cioè col vitale spino della Commedia, che punge, e pungendo dà, a chi è disposto, la vita.
  - (4) Damnatorum, Purgantium se, et Salvatorum.
- (5) sontibus, i. peccatoribus. Orcum. i. infernum. Astripetis, i. purgantibus se. Epiphoebia, i. supraphoebum, quod est cochum empireum.
- (6) i. vulgaribus hominibus et idiotis; et hoc ideo dicit quia vulgariter scripsit.
  - (7) Scilicet poetas pro studio. vate, s. Dante. pandum, i. recureum.
  - (8) Arionem ec. Qui è la favola di Arione salvato da un Delfino.
  - (9) quidam malus poeta. Sphingos, monstrum Thebanum.
  - (10) Sphinx fuit ec. la favola della Sfinge.
  - (11) non licterata.
  - (12) i. ex spera tracta. Platoni, philosopho. coaxat, ut rana.
- (13) vir tediosus fuit ut Horatius testatur in sermonibus. Cioè nella Sat. IX. l. 1. Costui è detto con vocabol nuovo Comicomus, cioè buffon di commedia, a maggior espression del fatto di lui, che cantava, o leggeva scorrettamente, e in modo ridicolo i versi appunto della commedia.
- (14) i. licterati. Vulgaria, prout tua poemata. mille, finitum pro infinito ponit.
  - (15) poetarum.
- (16) Dixit enim Dantes se inter Homerum, Virgilium, Horatium, Ovidium, et Lucanum, fore sextum. Cioè nell' Inf. IV. 102.

Sì ch' i' fui sesto tra cotanto senno.

- (17) Statium. Vedi Purg. C. XXI.
- (18) Nel ms. cum sequeris. Nella stampa del ch. Lorenzo Mehus, tu sequeris; e pur egli lesse sul medesimo Codice: ma questa è franchezza letteraria. Senza dubbio Giovanni scrisse consequeris, voce vera latina in senso di seguir d'appresso, e, come dicesi, di conserva. Per contrario nella Volg. Eloq. di Dante (L. 1. cap. XIII.) Itaque si Tuscanas examinemus loquelas, compensemus \* qualiter viri prachonorati a propria diverterunt ec. dee leggersi, cum pensemus. Dove si osservi, che prachonorati, vuol dir, di sopra onorati, non già molto

7

onorati, com'è nella Traduzione del Trissino. Una con curiosetta ho notata nel Comento del Boccaccio (Ediz. di Fir. 1724, vol. VI. pag. 216 . . . . . quantunque crudel cosa sia l'uccidere, ed il rubar altrui, quasi dir si puote esser niente, per rispetto a ciò, ch'è il confonder 'le cose proprie, ed all'uccider se medesimo; perciocchè questo passa egni crudeltà, che usar si possa nelle cose mondane. Vedi confonder ', cioè fondere insieme, ch'è il proprio significato, che manca nella Crusca. Dante usò il verbo semplice Inf. XI. 44:

- .... fonde la sua facultade.
- (19) i. rulgari. sorores, i. musas.
- 20 i. italico, el aliis nationibus.
- 21; i. Imp. Enricus.
- 22 i. Florentiaos. lilia, i. de domo regis Franciae. arator, se. llu-
- (23) i. Paduanos. dente. al. terga. molosso, i. canino. Ma nel ms. è melano.
  - 24 Pedimontis.
- 25, armatas regum neapolitanorum, et maxime cum rex Robertus fuit apud lanuam in obsidione. Questa glosa vale un Perù.
- (26 Hie tanguntur quature mundi partes, s, occidens per columnas Herculis: septemtrio per Istrum qui flurius est; per Pharos idest, Ægyptum, oriens; per regnum Elissae merilies.
  - (27 i. Egyptus. Elissae, i Didonis.
  - 28 cris contentus, tolli, i. devari,
- 29: i. musarum. verna, i. serrus. Maronis, i. Virgilii, quia Iohanne de Virgilio dicebatur.
- 30. i. laureis. È poi timpora nel ms. invece di tempora, forse per distinzion di vocabolo.
  - 31 Dans maris, chelvn, cytharam.
  - 132, i. refrena dictis tuis hace quae possent occurrere.
- 33) Nota qui il Sig. Canonico Bandini: ita prius dicebat; sed posta ab eadem manu correctum est ad te.
  - Wii. Padi.
- 35. Che sia medianne non sò. Se fosse con un'n sola, potrebbe intendersi Dante mezzano o di mezzo del Po (abitando egli allora in Ravenna) per la fossa condotta dai fiume a quella città, o per altrorismetto a me ignoto.
  - 36, i. litteris.

## DANTES ALAGERII

## JOANNI DE VIRGILIO.

# ECLOGA L

Vidimus in nigris albo (1) patiente lituris Pierio demulsa sinu modulamina nobis. Forte recensentes (2) pastas de more capellas, Tunc ego sub quercu, meus et Meliboeus (3) eramus: Ille quidem (cupiebat enim consciscere (4) cantum), Tityre, quid Mopsus, quid vult? edissere (5), dixit. Ridebam, Mopse; magis et magis ille premebat (6). Victus amore sui, posito vix denique risu, Stulte, quid insanis? inquam; tua cura capellae Te potius poscunt, quamquam mala coenula turbet. Pascua (7) sunt ignota tibi, quae Maenalus alto Vertice (8) declivi celator Solis inumbrat, Herbarum vario florumque (9) inpicta colore. Circuit haec humilis, et tectus fronde saligna Perpetuis undis a summo margine ripas Rorans alveolus (10); qui, quas mons desuper (11) edit Sponte viam, qua mitis eat (12), se fecit aquarum. Mopsus in his, dum lenta (13) boves per gramina ludunt

## DANTE ALIGHIERI

## A GIOVANNI DEL VIRGILIO.

# EGLOGA I.

 $oldsymbol{V}$ edemmo in ner su bianco foglio impressi Carmi, dal sen delle Pierie suore Dolcemente spremuti, e a noi diretti. lo stava a caso allor con Melibeo Sotto una querzia, le pasciute capre Annoverando: e Melibeo bramava Meco sciogliere il canto. E che vuol Mopso. Titiro mio, che vuol? sponlomi, disse. Rideami, o Mopso, ed ei più sempre instana. Vinto alfin dal mio amor per lui, frenando A stento il risor che vaneggi, o stolto? Chieggon più tosto te le tue caprette, Che son tua cura, dissi; sebben molto La scarsa cena da pensar ti dia. Tu ignori i paschi, i quai Menalo adombra Celando il sol con la sua cima, pinti A color varii di mill'erbe e fiori. Un ruscelletto umil sotto le frondi De salici nascosto, che dell'acque Nate in cima del monte da se stesso Strada si fe', per cui vassene lento Irrigando le rive dalla fonte, Con sue linfe perenni lo circonda. In questi Mopso, mentre i buoi sen vanno

#### **EGLOGHE**

Contemplatur ovans hominum, superumque labores: Inde per inflatos calamos (14) interna recludit Gaudia, sic ut dulce melos (15) armenta sequantur, Placatique ruant campis de monte leones, Et refluant undae, frondes et Macnala (16) nutent. Tityre, tunc, si Mopsus, ait, decantat in herbis Ignotis, ignota tamen sua carmina possim, Te monstrante, meis vagulis prodiscere capris. Heic ego quid poteram, quum sic instaret anhelus? Montibus Aoniis (17) Mopsus, Meliboee, quotannis, Dum satagunt alii (18) causarum jura doceri, Se dedit, et sacri nemoris perpalluit umhra. Vatificis (19) prolutus aquis, et lacte canoro Viscera plena ferens, et plenus adusque palatum, Me vocat ad frondes versa Peneide (20) cretas. Quid facies? Meliboeus ait; tu tempora lauro Semper inornata (21) per pascua pastor habebis? O Meliboee, decus vatum (22) quoque nomen in auras Fluxit, et insomnem (23) vix Mopsum musa peregit. Retuleram, quum sic dedit indignatio vocem: Quantos balatus colles (24) et prata sonabunt, Si viridante coma (25) fidibus paeana ciebo! Sed timeam (26) saltus, et rura ignara (27) deorum.

#### **EGLOGHE**

Scherzando per le molli erbette, lieto Degli uomin l'opre, e degli Dei contempla. Quindi racchiude nelle gonfie canne Gl'interni gaudii sì, che il dolce canto Seguon gli armenti; giù dal monte al piano Ammansati i leon corrono: indietro Tornano i fiumi, e le foreste e i monti Di Menalo inchinar soglion la fronte. Allor rispose: O Titiro, se Mopso In erbe ignote a me canta sovente. Indicandomi tu, suoi carmi ignoti Alle erranti mie capre insegnar posso. Che potea farmi a sì focosa istanza? Mopso ai monti d'Aonia, o Melibeo, Mentre dettan nel foro altri le leggi, Da ben lunga stagion donò se stesso, E impallidì del sacro bosco all'ombra. Bagnato egli dell'acque, onde i poeti Han vita, e pieno di canoro latte Le viscere e la gola, all'alma fronde Prodotta in riva di Penèo m'invita. Or che farai, rispose? Andrai pastore Pe' paschi ognor privo di lauro il crine? O Melibeo, de'vati il serto e il nome Stesso è svanito, e il vigilante Mopso Tal le Muse formar seppero a pena. lo area ciò detto, quando in cotal guisa Parlò il mio sdegno: Quanto i colli e i prati Rumor faran, se in verdeggiante chioma Desterò con la cetra inni sebei? Ma pavento le selve, e insiem de' Numi

Nonne triumphales (28) melius pexare capillos, Et. patrio redeam si quando, abscondere (29) canos Fronde sub inserta solitum flavescere (30), Sarno (31)? Ille: quis hoc dubitet? propter quod respice tempus, Tytire, quam velox; nam jam senuere capellae, Quas concepturis dedimus nos matribus hircos. Tunc ego: quum mundi (32) circumflua corpora cantu Astricolacque meo, velut infera regna, patebunt, Devincire caput (33) hedera, lauroque juvabit. Concedat Mopsus? Mopsus, tunc ille, quid? inquit. Comica (34) nonne vides ipsum reprehendere verba. Tum quia formineo resonant ut trita (35) labello. Tum quia Castalias pudet acceptare sorores? lpse ego respondi: versus iterumque relegi, Mopse, tuos. Tunc ille humeros contraxit, et, Ergo Quid faciemus, ait, Mopsum revocare (36) volentes? Est mecum quam noscis ovis (37) gratissima, dixi, Ubera vix quae ferre potest, tam lactis abundans, (Rupe sub ingenti (38) carptas modo ruminat herbas) Nulli (39) juncta gregi, nullis assuetaque caulis, Sponte (40) venire solet, numquam vi poscere mulctram: Hanc ego praestolor manibus mulgere paratis;

## **EGLOGHB**

Le scordevoli ville. E non fia meglio, Ch'io m' orni e copra sotto il trionfale Serto le chiome, ove alla patria io torni, Che saran bianche, e bionde eran su l'Arno? Ed ei: Chi'l porrà in forse? Or dunque guarda, Titiro mio, sì come il tempo vola: Imperocchè invecchiar già le caprette, Che noi demmo per madri a figliar gl' irchi, A cui risposi: Quando celebrati Fian dal mio canto i corpi che s'aggirano Intorno al mondo, ed i celesti spirti, Si come or sono di sotterra i regni; Allor mi gioverà d'edra e di lauro Cigner la fronte. Che il conceda Mopso? Che Mopso, l'altro allor? Non vedi lui Disapprovar le comiche parole, Si perchè suonan quai comuni e basse Dal labbro femminil, sì perchè n'have Rossor di accorle il buon castalio Coro? Tal diei risposta, e i versi tuoi rilessi, O Mopso. Quegli allor strinse le spalle, E disse: Or che farem per distor Mopso? Meco ho, risposi, quella che tu sai Pecorella carissima, che a pena Al peso regge delle mamme, tanto Di latte abbonda. Or sotto una gran balza Stassi l'erbe pasciute ruminando: A nessun gregge unita ella, a nessuno Ovile accostumata, da sè suole Alla secchia venir senza oprar verga. Or questa aspetto a munger prontamente:

164

### MOLOGHE

Hac implebo decemanissurus vascula Mopes. A salatu tamen (41) interdum capros meditere petulces, and Et duris crustis discas infigere dentes.

Talia sub quercu Meliboeus, et ipse canebam.

Parva tabernacia et nobis dum farra coquebant.



EGLOGHE

105

Di questa n'empierò dieci vaselli, E manderolli a Mopso. Ma tu intanto Studia aver cura de'lascivi capri, E aver buon dente a roder l'altrui pane. Così sotto una quercia Melibeo, Ed io con lui cantava, mentre il farro La piccola capanna a noi cocea.

## NOTE ALL' EGLOGA PRIMA DI DANTE

- (1) Charta, s. quae est alba. lituris, i. litteris. Pierio, i. musico. modulamina, i. carmina.
  - 2: i. numerantes. capellas, i. scolares.
  - (3) quidam ser Dinus Perini florentinus.
  - (4; i. simul scire. Tityre, o Dantes. Mopsus, magister Iohannes.
  - (5 i. dic, et est modi imperativi verbi edissero edisseris.
  - 6 i. instabat.
  - Ti. Stilus Bucolicus. Maenalus, mons Arcadiae.
- 18, Vertex est capitis, vortex aquarum. Bucolicum carmen quod hir pro Macnalo monte intelligitur, dicitur celator solis, i. veritatis, quia in luttera pastoralia narrat, et in allegoria longe illis diversa intelligit.
  - [9] Modi loquendi. saligna, i. ex salice.
  - (10) Alveolus, i. stilus humilis.
  - (11) i. a bucolico stilo altiori Virgilii.
- (12) Nel ms. erat. Ma egli è quel rorans alveolus, che dell'acque le quali nascono dalla cima del monte, si è fatto da se la via, qua mitis eat, girando a spire all'intorno di quello, e così scendendo placidamente sino alle falde.
  - (13) i. flexilia.
- (14 Testatur Isidorus triplicem esse divisionem musicae. Prima vectur armonica, de qua hic dicit-modulamina, i. varietatem vocalem, et ista pertinet ad omnes voce canentes. Alia est organica, quae ex fatu resonat. Tertia rithmica quae pulsu digitorum numerum reapt ut in cythara ec. (Isid. Ethim. L. III. c. 2).
  - (15 Melos indeclinabile est, armenta, i. scolares.
  - (16) Arcadiae montes.
  - (17) s. musarum. quotannis, i. multis.
- (18) scolares. nemoris, s. parnassi. perpalluit, assidue studendo. Qua quanto tempore alii student in legibus, tanto ipse Mopsus poeticis facultatibus insudavit.
  - (19) i. poeticis. Vales dicitur a vi mentis.
  - (20) L. Daphne conversa in laurum, quae dedicata est poetis.
  - (21) numquam coronaberis.
- (22; i. poetarum, quia non habentur hodie in pretio ut quondam habebantur. quoque, pro et. nomen, poetarum. in auras fluxit, i. e-tunil.
  - (23) Nel ms. ensonem; che l'anonimo spiega sama sine sono. E pur

il metro e'l sentimento richiede insommem: che Mopeo, cioè, vegliando indefesso allo studio divenne poeta, cosa rara a que' tempi.

- (24) pro magnos homines. Et prata, parvos. Avverti però colles e prata esser caso retto.
  - (25) i. si coronatus ego viridi lauro.
  - (26) i. conventari Bononias. Cioè laurearsi in Bologna.
- (27) i. imperatorum, quia contraria parti Dantis tunc Bononia erat.
  - (28) i. more triumphantium lauro coronatos.
  - (29) sub corona. canos, s. capillos. Fronde, laurea. solitum. s. me.
- (30) Di qui s'apprende, che Dante da giovane era di capelli un po' biondi.
- (31) Hic Sarnum pro Arno fl. Tusciae intelligit, seu quod rations metri auctoritate poetica addiderit in principio illam S, seu quod ila quondam illum vocatum crediderit, eo quod Virgilius dicit, et quae rigat acquora Sarnus, quasi de isto Arno loquatur, quod quidem falsum est. Loquitur n. Virgilius de Sarno fluvio Campaniae prope Neapolim, ut satis loca ibidem a Virgilio nominata demonstrant, Ma il poeta non disse Sarno per licenza poetica, perchè lo disse anche nella Volg. Elog. L. 1. c. 6. quamquam \* Sarnum biberimus ante denles: nè per ignoranza, se non forse comune, perchè tutti al suo tempo dicevan così. Monsig. Fontanini nella sua Eloq. Ital. L. II. cap 29. \* "Sarnum per Arnum, e Tusiam per Tusciam all'antica, oltre alle spesse maniere latino-barbare di quel tempo, secondo che il Corbinelli avvisa di mano in mano ". Quind'io sospetto che l'Anonimo non sia stato contemporaneo di Dante; bensì alcun tempo dipoi egli si sia approfittato d'alcune note istoriche da lui troyate su di quest' Egloghe.
  - (32) i. purgatorii. Astricolaeque, i. paradiso.
- (33) q. d. Cum perfecero purgatorium, et paradisum comoediae meac, ut infernum perfeci, tunc ego delectubor coronari in poetam.
- (34) i. vulgaria. Leggi a questo proposito il Cap. II. Vol. IV. degli Aneddotti.
  - (35) i. multum prolata. Castalias, musas.
  - (36) i. si nihil respondemus, nihil amplius iniciet nobis.
  - (37) i. bucolicum carmen.
- (38) Con questa rupe smisurata volle accennare il Poeta, a mio credere, il monte altissimo del Purgatorio; a fornir la Cantica del quale egli allora era intento.
  - (39) Quia non invenitur aliud opus bucolicum in lingua latina.

.13

Intendi dopo Virgilio; ma in allora non erano state scoperte l'Egloghe di Calfurnio.

- (40) q. d. se non sufferre laborem in carmine bucolico, sed a natura habere.
- (\$1) Queste io le ho per parole di Ser Dino Perini, di Melibeo, colle quali egli insinui a Titiro, cioè a Dante, che mediti a quando a quando petulcos....capros, vale a dire i grandi alla sua parte contrarii, per guardarsene, e i personaggi degni d'infamia, per inserirne anche nel Purgatorio la riprensione o la satira; e che s'avvezzi a masticar con pazienza il pane degli altri, che ha sette croste, ovvero il pane della povertà, ch'è per se stesso durissimo. Stude in his è la glosa interlineare dell'Anonimo al meditere.

## JOANNES DE VIRGILIO

## DANTI ALAGERII.

#### **ECLOGA RESPONSIVA**

Forte sub irriguos (1) colles, ubi Sarpina Rheno Obvia fit viridi niveos interlita crines Nimpha procax, fueram nativo (2) conditus autro. Frondentes ripas tondebant sponte juvenci (3), Mollia carpebant agnae, dumosa capellae. Quid facerem? nam solus eram puer incola silvae. Irruerant alii causis adigentibus urbem; Nec tum Nisa (4) mihi, nec respondebat Alexis, Suetus uterque comes: calamos moderabar hydraules (5) Falce recurvella cunctae solamina, quando Litoris Adriaci (6) resonantem Tityron umbra, Quam densae longo pretexunt ordine pinus (7) Pascua porrectae coelo genioque locali (8) Alida (9) mirtetis, et humi slorentibus herbis, Quaque nec arentes Aries fluvialis arenas Esse sinit, molli dum postulat (10) aequora villo,

### GIOVANNI DEL VIRGILIO

# A DANTE ALIGHIERI.

### **EGLOGA DI RISPOSTA**

Viveami a piè degli irrigati colli Nel natio speco occulto, ove Savena Sparsa di verde la nevosa chioma Corre ninfa lasciva in grembo al Reno. I giovenchi pascean liberamente Le frondifere sponde; l'erba molle Carpian l'agnelle, e le caprette i dumi. Che dovea dunque io farmi, io della selva Unico essendo abitator novello? Con furia si cacciar gli altri in cittade - Da' bisogni sospinti, nè più Nisa Meco era allor, nè più era meco Alessi. Già miei fidi compagni; ond io men giva Con la roncola adunca le palustri Canne acconciando, unico mio sollazzo: Quando dall'ombra dell'adriaco lido, 'Ve i densi pini posti in lunga fila Copron gli ameni spaziosi prati, Cui 'I ciel benigno, e l'indole del loco Fan di mirti olezzar, d'erbe, e di fiori, E dove vieta il sluvial Montone Ch'arido sia il terren, mentr' egli cerca Al suo morbido vel l'acqua del mare: Da quell'ombra sonar Titiro intesi.

Retulit ipse mihi flantis leve (11) sibilus Euri, Quo vocalis odor per Maenala celsa profusus, Balsamat auditus, et lac distillat in ora; Quale nec a longo meminerunt tempore mulsum Custodes gregium (12), quamquam tamen Arcades omnes. Arcades exultant audito (13) carmine, nymphae, Pastoresque, boyes, et oves, hirtaeque capellae, Arrectisque onagri decursant auribus ipsi; Ipsi etiam Fauni (14) saliunt de colle Lycaei. Et mecum (15) si cantat oves et Tityrus hircos Aut armenta trahit, quia nam civile canebas Urbe sedens carmen, quando hoc Benacia (16) quondam Pastorale sonans detrivit (17) fistula labrum? Audiat in silvis et te cantare bubulcum. Nec mora, depositis calamis majoribus (18), inter Arripio tenues, et labris flantibus hisco. Sic (19), divine (20) senex, ah sic eris alter ab illo: (Alter es, aut idem, samio (21) si credere vati est (22);) Sic liceat (23): Mopso, sicut licuit (24) Meliboeo. Eheu pulvereo quod stes in tegmine scabro, Et merito indignans (25) singultes pascua Sarni (26)



#### **BGLOGHE**

Lo stesso sibilar d'Euro, che allora Spirava placidissimo, recommi Quanto il vocale odor per gli erti gioghi Di Menalo diffuso entro gli orecchi Balsamo instilla, e quanto latte in bocca; Latte, cui non ricordansi i custodi De greggi aver da lunga étà gustato Si dolce; e pur sono d'Arcadia tutti. Un cotal canto udito, n'esultarono L'arcadi Ninfe, e co' Pastor le pecore, L'irsute capre, e i buoi: fino i medesimi Salvatici giumenti ebber di correre Cessato, e sterno a orecchie tese: e i Fauni Scendendo del Liceo, carole intersero. Io meco dissi; Se gli armenti e l'agne, Titiro mio cantando, e gl'irchi move, Quando fu mai, che pastorali accenti La mantovana fistola sonando Le labbra ti quastò; poiche solevi, Stando in città, sol cantar versi urbani? Oda te nelle selve anco il bifolco. Quindi senza indugiar le nobil canne Depongo, e stringo l'umili e campestri, E col sossio de labbri a lor dò vita. Così, o vecchio divin, così sarai, Sarai'l secondo dopo il buon Marone. Tu se' il secondo, anzi pur sei quel desso, Se vuolsi prestar fede al samio Vate. Or diasi a Mopso ciò, che a Melibeo Fu dato. Oimè, che sotto un polveroso E sordido abituro te ne stai.



## 14 nglochm

Rapta tuis gregibus, ingratae dedects athi (27)1: 1 Humectare genas lacrymarum flumine Mopse was the Parce tuo, nec te crucia crudelis et illum: Cujus amor tantum, tantum complectitur, inquam: Jam te, blande sener, quanto circumlicat.almumist Proceram vitis per centum vincula nexu. O, si quando sacros iterum flavescere canas Fonte tuo videas, et ab ipea Phyllide peros, Quam (28) visendo (29) tuta tegetes miraheris ulvas (30)! Ast (31) intermedium pariat se taedia tempua. Lactitiae spectare potes, quibus otior antris, ..... Et mecum pausare: simul cantabimus ambo: Ipse levi calamo, and tu gravitate magistrum Firmius (32) insinuans, no gnem (33) sun desernt actas. Ut venias locus inse vocat; fors (34) humidus intus Antra rigat, quae saxa tegunt, virgulta flabellant, 🗀 Circiter origanum (35) redolet, quoque causa soporis Herba papaveris (36) est, oblivia qualiter ajunt, Grata creans: serpilla tibi substernet Alexis.

E sdegnato a ragion piagni (oh veryogna Dell' ingrata Città!) dell' Arno i paschi Al tuo gregge rapiti! Deh, perdona A Mopso tuo di più bagnarsi il volto Con un fiume di lagrime, e crudele Te non voler più tormentare, e lui; Chè tanto l'amor suo tenacemente, O dolce vecchio, abbracciati, con quanto Nodo di cento vincoli la vite Al marit' olmo suol strignersi intorno. Oh quanta maraviglia in rivedendo La pagliaresca tua capanna avrai! Certo così, qual se di nuovo in fronte Tu ti vedessi biondeggiar la sacra Canizie acconcia per la man di Fille. Ma acciò che il tempo, che sa posto in mezzo, Non ti dia noia, puoi negli antri, dove Prend' io riposo, ricrearti, ed ivi Intrattenerti meco: ambo a vicenda Noi canteremo; io con umil sampogna, Etu con gravità, qual più sicuro Maestro, intromettendoti, acciò priva Non sia di lui la mia giovine etade. Lo stesso loco a qui venir l'invita. Un vivo fonte di là dentro irriga Quegli antri, cui difendono le rupi. La verzura rinfresca: d'ogni'ntorno Vi sparge odor l'origano, ed il sonno Induconvi i papaveri già delle Dolci dimenticanze produttori. Sottoporratti Alessi il sermolino,

Ouem Corydon vocet ipse rogem; tibi Nisa lavabit (37) Ipsa pedes accincta (38) libens, coenamque parabit. Textilis haec inter piperino pulvere fungos (39) Condiet, et permixta doment multa allia, si quos Forsitan imprudens Meliboeus (40) legerit hortis (41). Ut comedas apium memorabunt mella susurri (42). Poma (43) leges, Nisaeque genas aequantia mandes, Pluraque servabis nimio defensa decore. Jamque superserpunt hederae radicibus antrum (44), Serta parata tibi: nulla est cessura voluptas. Huc ades, huc venient, qui te pervisere gliscent, Parrhasii juvenesque senes (45), et carmina laeti Qui nova mirari, cupiantque antiqua doceri. li tibi silvestres capreas, ii tergora lincum Orbiculata ferent, trus ut Meliboeus amabat. Huc ades, et nostros timeas neque (46) Tityre saltus; Namque fidem celsae concusso vertice pinus (47), Glandiferaeque etiam quercusque arbusta dedere (48). Non heic insidiae, non heic injuria, quantas Esse putas: non ipse mihi te fidis amanti? Sunt forsan mea regna tibi dispecta? sed ipsi

#### **EGLOGHE**

Pregando io Coridon, che lo richiami. Nisa mia laveratti i piedi, all'opra Di buon grado accignendosi, e la cena T' imbandirà. Condirà i funghi 'ntanto Con pepe trito, e mistovi molt'aglio Testili renderalli al gusto cari, S' unqua avverrà, che di lor n'abbia a caso L'incauto Melibeo colto nell'orto. Il ronzar delle pecchie desteratti La voglia di gustar il dolce mele: Coglierai pomi, che alle guance pari Fieno di Nisa, e gliene manderai; E più ne serberai di maggior pregio. Già serpeggiano l'edre intorno agli antri Con lor radici pronte a inghirlandarti: Non mancheratti alfin piacere alcuno. Vieni qui dunque: qui verran coloro, Che desian rivederti ardentemente Giovani e vecchi del Parrasio colle, E verran quei, che agognan d'ammirare I nuovi carmi, e d'imparar gli antichi. Essi ti recheran capre silvestri: Essi de' linci le variate pelli, Come il tuo Melibeo già far solea. Vieni pur quì; nè aver de' boschi mici, Titiro, alcun timor, chè gli a!ti pini, Le ghiandifere querce, e gli arbuscelli Scossa la cima, sicurtà ten danno. Qui non insidie, non oltraggi, come Tu pensi. Del tuo amico non ti sidi? Spiaccionti forse i nostri regni? E pure

## 118

### EGLOGHE

Di non erubuere cavis habitare sub antris: Testis Achilleus (49) Chiron, et pastor Apollo. Mopse (50), quid es demens? quia non permittet Jolas (51 Comis et urbanus, dum sunt tua rustica dona. lisque tabernaculis non est modo tutius antrum, Quis (52) potius ludat. Sed te quis mentis anhelum Ardor agit, vel quae pedibus nova nata cupido? Miratur puerum (53) virgo, puer ispe volucrem. Et volucris silvas, et silvae flamina verna; Tityre, te Mopsus: miratio gignit amorem. Ne (54) contemne; sitim Phrygio Musone (55) levabo; Scilicet hoc nescis, fluvio potator avito (56). Quid tamen interea mugit mea bucula circum? Quadrifluumne gravat coxis humentibus uber? Sic reor: en propero situlas implere capaces Lacte novo (57), quo dura queant mollescere crusta. Ad mulctrale veni, si (58) tot mandabimus illi Vascula, quot nobis promisit (59) Tityrus ipse: Sed lac pastori fors est mandare superbum (60). Dum loquor, en comites, et sol de monte rotabat (61).



#### **EGLOGHE**

Gli stessi Dei ne' cupi antri abitare Non isdegnar. Di ciò Chiron fa fede, Mastro d' Achille, ed il pastore Apollo. O Mopso, sei tu pazzo? Poichè Iola Piacevole ed urban non fia, che mai Questo conceda: mentre i doni tuoi Son villerecci, e il tuo speco sicuro Non è più de palagi, ove più tosto Titiro si ricrei. Ma qual l'affanna Ardor la mente; e qual nuova vaghezza Nasce a' tuoi piè? Come la verginella Con intenso piacer mira il fanciullo, Il fanciullo l'augel, l'augel le selve, E le selve il soffiar di primavera; Sì Mopso veder te, Titiro, gode. Suol dal veder esser prodotto amore. Non ne far poco conto: a te con l'acque Del Muson frigio ammorzerò la sete. Forse tu nol conosci, a ber sol uso A! patrio siume. Ma che? mugge intanto La mia vacchetta: che la gravin forse Le gonfie mamme all'umide sue cosce? Così credo: ecco ad empiere m'affretto Di nuovo latte le capaci secchie, U possansi ammollir le dure croste. Vieni dunque al mastello. In questa guisa Titiro arrà da noi tante misure, Quante egli a noi ha di mandar promesso. Ma ad un pastore inviar latte forse Mal si conviene. Mentre ch' io ragiono Ecco i compagni, e il sole omai tramonta.

## NOTE ALL' EGLOGA SECONDA DI GIOVANNI

- (1) Irriguos, i. madidos. interlita, i. intermaculata. La Savena è spartita in due rami detti la Savena vecchia e la nuova; per questo la dice aspersa i nevosi crini di verde.
  - 2. i. Bononiae.
- (3) Scolares majores. Agnae, minores scolares. Capellae, medioeres scolares.
  - (4) i. famula. Alexis, famulus.
- (5) i. aquatiles, et dicitur ab ydros quod est aqua. recurvella, i. moderatorio. Ma falce recurvella, par che voglia dir colla roncola, o rangaglia, come noi diciamo.
  - (6) i. Adriani. Tityron, accusativus graecus.
- (7) s. Ravennae, cioè la pineta in sul lito di Chiassi presso Ravenna.
  - (8) i. naturaliter sine hominis labore vel opere.
  - (9) i. spirantia. Quaque, i. ea parte. Aries, i. fluvius montonis.
- (10; Nota qui il Sig. Canonico Bandini, che nel ms. a manu posteriori additum fuit postulat inter voces dum et aequora.
- (11) i. leniter. vocalis odor, i. vocalis sonus scripturae. Maenala, Montes Arcadiae pastorales.
  - (12) al. pecudum.
  - (13) al. auditae.
- (14) Dei Silvarum. Lichei, montis Arcadiae.
- (15) Dicit hic Mopeus: quando haec audivi, ego non feceram eglosem, sed postquam per eglogas loquitur et ego.
- (16) i. virgiliana. Benacus lacus est Mantuas. Cioè, mediante il Vincio; chè Benaco da' più antichi tempi fu della nostra città. Di questo lago, e del fiume che nasce da esso, vedi esatta descrizione lui. XX. 61.
- 117) Non ch'egli prima d'allora Egloghe avesse composte, ma intendi che aveva logoro il labro dal cantar quelle del suo Virgilio.
- 18, i. alto stilo. inter, i. interim. tenues, bucolice describendo. him. i. dico.
- (19) Avverte il Sig. Canonico Bandini, che nel MS. leggevasi lic, e che dipoi fu corretto hac. Laonde io, seguendo della più antica lezione le traccie, correggo sie; sulla qual particella dee posar la forza, siccome del sentimento, così della ripetizione; sulla quale insiste l'autore dicendo poi: sie liceal Mospo. Il senso è: Così, a questo modo (cioè poetando tu in versi latini, come hai fatto testè nella

Egloga tua) ah ecel tu sarai alter ab elle (Virgilio); vale a dire, tu avrai nel merito della poesia latina i secondi onori.

- (20) Notisi quando per tempo fu dato al nostro Dante il titolo di Divino, ch'ebbe poi nelle stampe la prima volta l'anno 1512, e più presto la sua Commedia nell'edizione di Fiorenza per Niccolò di Lorenzo dalla Magna dell'anno 1481.
  - (21) i. Pictagorae.
  - (22) L'est l'ho aggiunto io: chi non lo approva lo cassi.
- (23) Così possa tenere dietro io al canto di Dante, siccome Melibeo secondar potè quello di Titiro nell' Egloga prima di Virgilio. Ovvero: così mi sia lecito giudicare e sentenziare in favor dell'amico al di sopra degli altri poeti, come fu lecito a Melibeo (nell' Egl. VII. Virgiliana) in favore di Coridone, in cui, del pari che in Titiro, Virgilio veniva rappresentato.
  - (24) Nel MS. liceat. Ma licuit è fuor di contesa.
  - (25) Quia exsul.
- (26) i. Florentiae, ratione cufusdam fluvii florentini sic nominati. Chi ha fatto questa glosa non è certo l'autore di quella che loggesi nell'Egloga antecedente, v. 31.
- (27) i. Florentiae. Humectare, humidas facere. crucia, pro crucies. proceram, i. altam.
  - (28) pro quantum, tegetes, i. tiguria,
  - (29) Nel ms. visando.
  - (30) Leggesi nel codice uvas: ho corretto ulvas.
  - (31) pro sed, intermedium, i. dum revertaris Florentiam.
- (32) Il Sig. Can. Bandini: Prius dicebat firmus, sed postea correctum fuit firmius.
  - (33) Quia juvenis sum, et tu sene:c.
- (34) i. studium indeficiens. antra, i. scolae. virgulta, i. fabulae poeticae.
  - (35) Herba redolens multum, pro qua intendit Philosophiam.
  - (36) i. delectatio supradictarum rerum. ajunt, s. medici, vel poetae.
  - (37) Il Sig. Canonico Bandini: Olim levabit, nunc lavabit.
  - (38) Nel MS. actinta.
  - (39) i. dicta antiquorum magistrorum.
  - (40) i. stultus doctor. Anche di qui si scuopre un glosatore diverso.
  - (41) Il Sig. Can. Bandini: Olim ortus, nunc ortis.
  - (42) i. sen'entias fabularum poelarum.
- (\$3) i. documenta. Nisae, illius mulieris. acquantia, quia rubeae. Pluraque, s. poma. decore, q. d. ita ridebuntur tibi pulchrae quod eas noles comedere.

- (11) jam implentur scolue. Serta, s. tui honores. voluptas, nulla delectatio tibi deficiel. Parrhasia, Montis Arcadiae pastores.
  - (45) Nel MS. senex.
- (46) Il Sig. Canonico Bandini: prius ne, postea correctum fuit
  - (47) i. majores. quercus, i. mediocres. arbusta, i. minores.
  - (48) i. majores, mediocres et minores te fiduciant.
  - (49) Eo quod magister fuit Achillis. Pastor, dum pavit oves Ameti.
  - (50) Loquitur sibi ipsi auctor.
- (51) i. Dominus Guido Novellus de Polenta tunc dominus Ravennae. Comis. i. placidus.
  - (52) Quis, pro quibus. Indat, i. ludere possil. te, s. Mopsum.
- (53) Assignat cupidinis causam. volucrem, miratur. silvae, mirantur. verna, quia (silvae) pullulant veris adveniente temperis. te, miratur.
  - (54) Nel MS. me contemne: io leggo ne.
  - (55) i. Musatto poeta paduano.
- (56) Quia avus Mopsi fuit paduanus. Costui s'inganna di grosso: imperciocchè Giovanni qui parla direttamente con Dante; e lo dice ignaro del Frigio Musone, perchè a bere avvezzo nel fiume avito, cioè nell'Arno; con che dir vuole, ch'essendo il Mussato poeta latino, Dante, che fin allora aveva poetato in lingua volgare, nell'idioma nativo degli avi suoi, non lo conosceva. Quindi è ch'io non credo nemmeno che l'avolo di Giovanni fosse padovano; e l'ho questa notizia per artischiata dal glosatore sull'inganno or'ora scoperto.
  - (57) i. bucolico carmine.
  - (58) Par meglio sic.
- (59) Così nel MS. Ma se per li dieci vasetti promessi dal poeta nella sua Egloga prima (v. 64.) s'intende l'Egloga stessa, avendola questa effettivamente mandata, legger conviene praemisit.
- (60) redarguit tacite Tityrum, quia pastorum interest lacte abundare. en. pro ecce.
  - (61) E 7 sole tramontava.

## DANTES ALAGERII

### JOANNI DE VIRGILIO.

## ECLOGA II.

Velleribus Colchis (1) praepes detectus Eous Alipedesque alii pulchrum Titana ferebant; Orbita, qua primum flecti de culmine coepit, Currigerum canthum libratim quemque tenebat (2), Resque refulgentes, solitae superarier umbris, Vincebant umbras, et fervere rura sinebant. Tityrus haec propter confugit, et Alphesiboeus (3) Ad silvam, pecudumque suique misertus uterque, Fraxineam silvam tiliis platanisque frequentem: Et dum silvestri pecudes mistaeque capellae Insidunt herbae, dum naribus aera captant, Tityrus heic annosus enim, defensus acerna Fronde (4), soporifero gravis incumbebat odori, Nodosoque piri vulso de stirpe bacillo Stabat subnixus, ut diceret Alphesiboeus. Quod mentes hominum, fabatur, ad astra ferantur, Unde fuere (5), nove cum corpora nostra subirent; Quod libeat niveis avibus (6) resonare Caystrum

## DANTE ALIGHIERI

# A GIOVANNI DEL VIRGILIO.

## EGLOGA IL

Spogliato già de velli aurei di Colco Traeva il chiaro sol l'agile Eco. E seco gli altri corridori alati. L'orbita allor, che a declinar dall'alto Incominciò, dall' una all' altra parte Tenea le rote equali, e la splendente Vampa, che vinta suol esser dall'ombre, L' ombre vinceva, e sea bollir le ville. Titiro e Melibeo, di sè e del gregge Pietade avendo, rifuggir per questo Nella selva di frassini, di tigli, E di platani densa: e mentre l'agne E le caprette in un miste e confuse Si riposan su l'erba, e respirando Van per le nari, qui Titiro il vecchio A un sonnisero odor lasso attendea Sotto l'ombra d'un acero, e appoggiato Stava a un nodoso bastoncel, dal ceppo Svelto d'un pero, perchè Alfesibeo Pur favellasse, il qual sì prese a dire: Che l'alme umane agli astri, onde fur tratte I corpi ad informar, faccian ritorno; Che ai cigni lieti pel temprato cielo, E per la valle paludosa, piaccia

Temperie coeli lactis, et valle palustri; Quod pisces coeant pelagi, pelagusque relinquant (7), Flumina qua primum Nerei confinia tangunt; Caucason Hyrcanae maculent quod sanguine tigres; Et Libyus coluber quod squama verratarenas, Non miror; nam cuique placent conformia vitae, Tityre: sed Mopso (8) miror, mirantur et omnes Pastores alii meeum Sicula arva tenentes, Arida (9) Cyclopum placeant quod saxa sub Aetna (10). Dixerat (11): et calidus, et gutture tardus anhelo Jam Meliboeus (12) adest; et vix, en. Tityre, dixit, Irrisere senes (13) juveniha guttura, quantum Sergestum e (14) scopulo vulsum risere Sicani (15). Tum senior viridi canum de cespite crinem Sustulit, et patulis efflanti naribus infit: O nimium juvenis, quae te nova causa coegit Pectoreos cursu rapido sic angere folles? Ille nihil contra: sed, quam tanc ipse tenebat, Cannea quum (16) tremulis conjuncta est fistula labris, Sibilus hinc simplex avidas non venit ad aures (17); Verum, ut arundinea puer is pro voce laborat, (Mira loquar, sed vera tamen) spiravit arundo:



#### **EGLOGHE**

Empir de canti loro il bel Caistro: Che uniscansi del mare i pesci, e quando Ne'confini di Nereo entrano i fiumi, Lascino il mar; che il Caucaso di sangue Sozzin P ircane ligri, e con sue squame, Che il libico serpente ari il terreno, Stupore alcun non prendo, poichè suole, O Titiro, ciascuno aver diletto Di seguir ciò, ch'è al viver suo conforme: Ma ben mi maraviglio, e meco tutti Gli altri pastori siculi, che a Mopso Gli aridi sassi aggradin de' Ciclopi Là presso l'Etna. Avea egli detto, e in quella Già caldo, e tardo per l'ansante gola Melibeo sopraggiunge; ed ecco, o Titiro, A stento pronunciò. Risero i vecchi Al suono giovanil, quanto i Sicani Trar veggendo Sergesto dallo scoglio. Quindi il canuto crin dal verde cespo Alzato il vecchio, a lui che respirava A larghe nari, disse: O giovin troppo, Qual mai novella occasion ti spigne Ad affannar con sì veloce corso I mantici del petto? Egli a rincontro Nulla rispose; ma còm' ebbe unita Alle tremule labbra la sampogna, Che in man tenea, da lei giunse agli orecchi Solo un semplice fischio. Quando poi S'affatica il fanciul, perchè dia voce (Mirabil cosa narrerò, ma vera) La sampogna mandò fuor questo carme:

### 128

#### BGLOGHE

" Forte (18) sub irriguos colles ubi Sarpina Rheno " Et tria si flasset ultra spiramina (19) flata, Centum (20) carminibus tacitos mulcebat agrestes Tityrus, et secum conceperat Alphesiboeus. Tityron et voces compellant Alphesiboei: Sic, venerande senex, tu roscida rura Pelori Deserere auderes, antrum (21) Cyclopis iturus? Ille: Quid hoc (22) dubitas? quid me, carissime, tentas? Quid dubito? quid tento? refert tunc Alphesiboeus, Tibia non sentis quod fit virtute canora Numinis, et similis natis de murmure (23) cannis, Murmure pandenti turpissima tempora (24) regis, Qui jussu Bromii (25) Pactolida tinxit arenam? Quod vocet ad litus Aetnaeo (26) pumice tectum, Fortunate senex, falso ne crede favori, Et Driadum miserere loci (27), pecorumque tuorum. Te juga, te saltus nostri, te flumina flebunt Absentem, et nymphae mecum pejora timentes (28), Et cadet invidia, quam nunc habet ipse Pachinus: Nos quoque pastores te cognovisse pigebit. Fortunate senex, fontes, et pabula nota Desertare tuo vivaci nomine nolis (29). O plusquam media merito pars pectoris hujus

" Viveami a piè degli irrigati collingus man E se Titiro avesse oltre a tre soft Animate le canne, avria lenito Con cento versi i mutoli cultori. Come ben avoisossi Alfesibeo, Il qual rivolto a Titiro con questi Detti il rampogna: O venerando voglio, Oserai tu lasciar le rugiadose Campagne di Peloro, e del Ciclope Girne allo speco? Ed ei: Di che paventi? A che mi vai carissimo: tentando? Ripiulia Alfesibeo: Non senti come Si sa la tibia per virtù del Nume Cantra, e pari alle già nate avene Dal mormorio, che palesò le sconce Tempie del Rege, il qual di Bromio al cenno Del Pattòlo indorar potè l'arena? O fortunato veglio, non dar sede Alla falsa lusinya, che ti chiama Al lito dagli etnei sassi coverto. Delle Ninfe del loco e del tuo gregge Pietà ti prenda. Te lontano i nostri Colli, le selve, i siumi piangeranno, E con meco le Driadi ancor temendo Peniori cose, e avrà l'invidia fine Che lo stesso Pachino oggi ci portu: Ne men sarà l'averti conosciuto A noi pastor di doglia. O fortunato Veglio, deh non voler le fonti e i paschi Dul tuo nome immortal già resi illustri Abbandonar. Titiro allor rispose:

(Atque suum tetigit) longaevas Tityrus inquit, Mopsus amore pari mecum connexus (30) ob illas, Quae male gliscentem timide fugere Pyreneum (31), Litora dextra Pado (32) ratus a Rubicone sinistra Me colere Aemilida (33) qua terminat Adria (34) terram, Litoris Aetnei commendat pascua nobis: Nescius in tenera quod nos duo degimus herba Trinacridae montis, quo (35) non foecundius alter (36) Montibus in Siculis pecudes, armentaque pavit. Sed quamquam viridi sint postponenda Pelori Aetnica saxa solo, Mopsum visurus adirem, Heic grege dimisso, ni (37) te, Polypheme (38), timerem. Quis Polyphemon non horreat, Alphesiboeus, Assuetum rictus humano sanguine tingi (39), Tempore jam ex illo, quando Galatea (40) relicti Acidis eheu miseri discerpere viscera vidit? Vix illa evasit: an vis (41) valuisset amoris, Effera dum rabies tanta perferbuit ira? Quid quod Achaemenides, sociorum caede cruentum Tantum prospiciens, animam vix claudere (42) quivit? Ah mea vita precor, numquam tam dira voluptas Te premat (43), ut Rhenus (44), et Najas illa recludat

#### RGLAGHE

O più che la metà di questo seno Meritamente (e il proprio sen toccossi) Mopso congiunto a me con pari affetto, Merce di quelle dee, che paurose Dal mal saltante Pireneo fuggiro Del Rubicon su la sinistra riva, Pensando, ch'io del Po stommi alla destra Nel suolo u' con Romagna Adria confina. Mi va del lido etneo lodando i paschi; E non sa, che noi due qui su l'erboso Ce ne viviam siciliano monte. Di cui non v'ha nella Trinacria tutta A nutrir greggi e armenti il più secondo. Ma quantunque non sieno al verdeggiante Peloro da anteporsi i sassi d'Etna, Io m'andrei nondimeno a trovar Mopso. Lasciando il gregge qui, s'io non temessi Te, Polifemo. E Alfesibeo: Chi mai In orror non avrà quel Polifemo, Uso di sangue uman lordarsi il ceffo, Ahi! fin d'allor, che Galatea lo vide Le viscere sbranar del misero Aci? Ella appena scampò. Forse d'amore Valse punto il poter, mentre tant' oltre Giunse la bestial rabbia? E ond è, che a stento Achemenide l'alma ritenere Potè, scorgendol sanguinoso tutto Pel macello crudel de' socii suoi? Ah, ti prego, mia vita, non ti prema Voglia sì hera, ch' abbia il Reno, e quella Naiade sua cotesto illustre capo,



130

rclocat

Virgine perpetua fatinat conservation de la Conserv

A property of the property of

# **EGLOGHE**

Cui già lo sfrondator sceglier si affretta Del sacro lauro le perpetue frondi. Titiro sorridendo, e divenuto Favorevole appieno, i saggi detti Tacito ricevè del gran pastore. Ma perchè l'aria i bei destrier del sole Tanto chini fendean, che l'ombra loro Di gran lunga vincea tutte le cose, I pastori attergaronsi ai lor greggi, Lasciando i boschi e la già fredda valle. Dai molli prati avean fatto ritorno L'irsute capre, e se ne giano innanzi. Quivi non lunge intanto erasi ascoso L'astuto Iola, il qual notò ogni cosa, Ogni cosa ridisseci. Egli a noi, E noi, o Mopso, a te la dimostrammo.

Digitized by Google

# NOTE ALL' EGLOGA SECONDA DI DANTE

- (1) Colchis, i. arietis. Rous, equus Solis. Alipedesque alii, equi
- (2) Era dunque il bel mezzo giorno.
- (3) i. Magister Fiducius de Milottis de Certaldo medicus, qui tunc persbatur Bavennae.
- (4) Nel ms. frondi.
- (5) Dubito, se la virgola vada qui, o dopo nove, la qual parola non numero se abbia a prendersi per avverbio, o per nome. In qualinque modo, intendi sanamente; chè se Alfesibeo qui parla da Plataico, egli Dante parla da Cristiano per bocca di Beatrice nel c. IV. del Par. e di Stazio nel c. XXV. del Purg. Alcuni però anche de Padei della Chiesa, che pur abbominavano la sentenza di Platone, usamo talvolta simiglianti espressioni, solo per voler dire, che le anime matre sono da Dio, e ritornano a Dio.
  - (6) i. cignis. Caystrum, flumen Asiae.
  - (7) Cum intrant aquam dulcem. Nerei, Dei marini.
  - (8) Mopeo è terzo caso richiesto dal verbo placeant.
  - (9; Quia parri lucri.
  - (10) Mons Siciliae pro Bononia ponitur.
  - (11) s. Magister Fiducius.
  - (12, i. ser. Dinus Perini.
- (13) Nota qui il Sig. Can. Bendini: Olim senex, deinde correctum
- (14) L'istesso Sig. Bandini: ab cadem antiqua manu addita est praepositio c.
- (13) Siciliani. senior, s. Tityrus. canum, caput. Sustulit, elerarit. effanti, s. Meliboso. infit, dixit.
- (16) Per toglier l'ambiguo m'è paruto bene scriver quam invece di cum, ch'era nel ms.
  - (17) mostras, Tityri et Alphesiboei. Verum, i. sed. ut, i. postquam.
  - (18) Principium Eclogae missae a magistro Johanne.
  - (19) i. cormina.
  - (20) Quia 97 tantum sunt missa.
  - [21] i. Bononiae. Cyclopis, i. tyramni. Ille. s. Tityrus.
- (22) Nel ms. (come dice il Sig. Can. Bandini) prima era hor, poi fa corretto hace. M'è piaciuta la primiera lezione.
- (23) de murmure, servi Midas. Ostendit Mopeum non habere labrem in carminibus bucolicis condendis, nisi sicut fistulae pastorum rem pulsabantur dicebant: Rex Mida habet aures asini.

- (24) Quia hababat eures asisinas.
- (25) i. Bacchi. Pactolida (ma forse l'autore scrisse Pactoli) patronimieum. tinxit, quia fecil eam auream.
  - (26) Nel ms. Aetnee. Potrebbe esser però anche Atmea.
  - (27) s. in quo nune es.
  - (28) Forte ne occidaris. Pachinus, i. mons Siciliae.
- (29) Il Sig. Canonico Bandini: Prius noles, sed postes correctum noles.
- (30) L'istesso Sig. Canonico: In Codice tamen potius conregue, quam connexus.
- (31) Pireneus dum vidisset Musus pluviali tempore, et quari nocturno, dixit ois se relle eas amicabiliter acceptare, et dum intrarent domum ipse eas in-lusit, rolens solus eas habere. At illae evoluverunt per tectum, et ille volens eas sequi projecti se post eas, et magno ictu mortuus est.
  - (32) designat locum in quo stat, scilicet Ravennam.
- (33) Leggerei Aemilia di sesto caso, ovvero Aemiliam; e di sotto al v. 17. Trinacriae, o Trinacridis; ma forse a que tempi si usava così; poichè al v. 79. è pure Acidis. La glosa interlineare all' Aemilida dice Romandiola. qua, i. in ca parte.
- (34) Ammonisce il Sig. Can. Bandini, che per l'ambiguità delle lettere nella glosa, può lezzersi al vocabolo Adria: civitas intra Adriacum mare. Littoris Actuaci, i. Bononiae. Trinacridae, Siciliae.
  - (35) Il Sig. Can. Bandini: prius quod, sed postea correct um fuit quo.
- (36) Era pur Dante a Ravenna, e Giovanni a Bologna: e perchè dunque si finge egli stanziato in Peloro, e l'amico nell' Etna? Perchè voleva preferito al soggiorno di Bologna il suo di Ravenna; cosa che non gli riusciva sì bene senza l'allegoria di cotal finzione.
  - (37) Nel ms. in, ma suggerisce il Sig. Can. Bandini che si legga ni.
  - (38) Cyclops fuit, de quo Virg. Aen. III. circa finem.
- (39) Nel ms. tingui, che viene dalla pronunzia de'secoli barbari, quantunque il Forcellini sull'autorità della stampa d'Anversa (che non è nemmen essa costante) rechi uno o due passi di Properzio a sostenere il suo tinguo tinguis. In alcun vecchio rituale della Chiesa ho trovato tinguere, e, se ben mi ricordo, anche tingure, tutto già effetto della cattiva pronunzia.
  - (40) nomen proprium. Acidis, nomen proprium.
  - (41) Nel codice rix.
  - (42) i. ut non moreretur.
- (43) Ita ego scripsi (dice il Sig. Canonico Bandini) ut versus constet, licet in Codice nexus literae p citius promat, quam premat.

- (11) Flumen. Najas, s. Bononia.
- 45, s. capiti. Virgine, i. Dafne lauro. festinat, ut te, s. coronet in
- (16) . humani, quia medicus et philosophus erat Magister Fi-
- (\$7) In senso attivo.
- (48) Solis equi. vinceret, quia Sol erat circa occasum.
- (49) s. Tityrus et Alphesiboeus, qui quia pastores gerebant virgas.
- (50) Callidus, i. astutus. interea, dum sc. isti pastores inter se ta-
  - (51) Dominus Guido Novellus. Omnia, dicta sc. superius.
- (52) s. Iolas. nobis, Danti. et nos, Dantes. tibi, Mopse, magistro Johanni.
- (53) Nel ms. poymus. E nella glosa interlineare: i. fingimus, rel menutramus. Da un verbo (direbbe il Boccaccio) detto  $\pi \circ i \hat{\omega} = \pi \circ i \hat{\epsilon} \hat{\epsilon}$ , il quale, secondo che i Grammatici vogliono, vuol tanto dire, quanto fingo, fingis.

Digitized by Google

# SULLE POESIE LIRICHE

CHE SI HANNO A STAMPA
COL NOME

DI DANTE ALIGHIERI

DISSERTAZIONE CRITICA

DI P. J. FRATICELLI



# SULLE PORSIE LIRICHE

OHEARS VONNA IS MINO

DI BANTE ALLGHILLI

PROBLEM OF A STATE OF

# CAPITOLO L

#### ANALISI DELLE PORSIE EROTICHE DI DANTE

Le poesie liriche di Dante Alighieri non cedono in bellezza a quelle di Francesco Petrarca. Quando pur non avessimo la Divina Commedia, per cui l'Alighieri sta sopra tutti i nostri poeti antichi e moderni, non potremmo a meno pel suo Canzoniere, di salutarlo primo poeta dell'età sua. Guittone d'Arczzo, Brunetto Latini, Ser Nosso, Lapo Gianni, e tutti gli altri rimatori del 1300, comecchè uomini di dottrina e d'ingegno, non riuscirono a purgarsi della rozzezza di quel secolo; ed i loro componimenti non vanno scevri di maniere e voci plebee. Ma Dante, conceciuto per tempo fino a qual punto potesse essere il volgare linguaggio recato, diede opera a purgarlo dalle barbare costruzioni, dalle maniere e voci sconcie e pedestri, e trovati nuovi modi, nuovi costrutti, nuove forme originali, lo rese più bello e più ricco: colle gravi e peregrine sentenze lo vestì di dignità, coll'affetto e col sentimento lo fece caro ed accetto a chi pure lo dispregiava; e ben conoscendo che le sole cose agevolmente comprese possono trionfare sugli animi, studiò sopratutto alla proprietà e alla chiarezza. Per tal modo colle sue liriche riuscì a far sentire una dolcezza, un'eleganza, una forza, una maestà non per l'innanzi sentite.

La maggior parte delle rime amorose furono scritte da Dante all'entrar della sua gioventù. Così fino da quella prima età potè conseguire il nome d'eccellente poeta e di forbito scrittore nel materno idioma. Socrate facea credere che a lui dettasse un Genio: chi dubiterebbe che in un secolo così rozzo, in cui povero e manco era il soccorso che aver poteasi dalle scuole, Dante non fosse recato alle più

riposte ragioni del bello da uno spirito superiore? Ben sappiana, essere i poeti più formati dalla natura, che dall'arte; ed infatti tutti gli Scrittori della Vita di Dante, e fra questi Leonardo Aretino, dicono che appena cominciò applicarsi allo studio, apparve in lui ingegno grandissimo e attissimo a cose eccellenti. Esiodo fu nella Grecia il precursore d'Omero; Ennio e Pacuvio annunziaron nel Lazio assai più da lunge Virgilio ed Orazio: e in tempi a noi men lontant un esercito di Trovatori, molti dei quali di lode degni, spianaron la via ad un Petrarca, come una schiera di poeti epici preconizzarone un Ariosto ed un Tasso. Ma Dante quando si volesse porre a confronto con alcuno dei Rimatori che il precedettero, a chi potrebbe rassomigliarsi? Con ragione può dirsi di lui quello che i Mitologi fingon di Pallade.

Cosa lontana dal vero, e male affermata da alcuni si è che l'Alighieri, il Cavalcanti e il Sinibuldi abbiano tratto molte idee e il fondo, per così dire, delle loro erotiche poesie da' Provenzali. perciocchè in questi poeti non riscontransi punto bellenze tali da poter in uomini di alto ingegno destar prurito d'imitazione. Des dirsi piuttosto che dall'esempio de'Provenzali furono i toscantingegni incitati a darsi all'arte del dire per rima, e a dettar versi d'amore nel lor nativo linguaggio. È infatti fuor di dubbio, che Dante meditò di per se stesso ne'più incliti autori le leggi della poetica, e primo nel suo secolo conobbe le ragioni della poesia, le quale, com'egli afferma, non aveva allora nè metodi, nè forme, nè lingua (1). Possedendo l'Alighieri un ingegno elevate ed ardito, una mente in sommo grado inventrice, un'anima che fortemente sentiva, potè, come Michelangelo nelle Arti sorelle, trovare un nuovo ed un bello così sublime, che a ben pochi sarà dato il poter fare altrettanto. Dei primi suoi lavori parlando, cioè delle Rime amorose, vi si ravvisa, dice il Ginguéné, non senza qualche sorpresa, che certe figure, certe forme di stile, certe maniere passionate, che si credevano trovate dal Petrarca, erano molto tempo innanzi state inspirate a Dante da un dolore e da un sentimento forse più profondo e da un amore altrettanto verace.

Che il Canzoniere di Dante fosse opera cotanto eccellente da meritare i primi onori nel Parnaso Italiano, era stato veduto e confessato da chiarissimi ingegni. Non volendo riportare le favorevoli opinioni dei due Villani, del Boccaccio, di Leonardo Arctino e di altri antichi, che forse in cose di gusto non andavano molto avanti, dirò

<sup>(1)</sup> Vita Nuova, poco oltre la metà.

che il Muratori, il cui giudizio non potrassi a meno di tener per molto autorevole, partò di questa sentenza: " Si ha pur da confessare che " alcuni di quei poeti (del 1300) sono maravigliosi e degni di somma " lode. Fra costoro occupa senza dubbio i primi scanni Dante il " grande, cioè l'Alighieri, poichè l'altro di Majano è assai barbaro di " lingua, e senza paragone inferiore al primo. Troppo è famosa la " sua, come chiamasi, Divina Commedia; ma io per me non ho mimore stima delle sue liriche poesie, anzi porto opinione che in que-" ste risplenda qualche virtù che non appare sì sovente nel maggior " poema. Ne la rozzezza impedisce il riconoscere nei suoi versi un - pensar sugoso, nobile e gentile. Intanto mi sia lecito il dire che si " è satto in certa maniera torto al merito di Dante, avendo tanti " spositori solamente rivolto il loro studio ad illustrare la Divina " Commedia, senza punto darsi cura de' componimenti lirici. Sareb-" bono essi tuttavia privi di commento, se il medesimo Dante non " ne avesse comentati alcuni si nel Convito e si nella Vita Nuova. , E pure non men della Commedia sua meritano queste altre opere " di essere adornate con nobili e dotte osservazioni " (2).

Anche un altro critico, che gode il nome di giudizioso e valente, il P. Affò (3), non si tenne dall'affermare, come Dante pose studio particolare nelle sue Canzoni veramente divine, e piene d'altissima filosofia, che le rende in ogni parte ammirabili; e come tale e tanta si fu l'energia e la forza d'esprimere in esse i suoi pensieri con evidenza e vivezza, che si rese quasi insuperabile. Ma a che d'uopo d'autorità, delle quali non potremmo aver certamente difetto, quando lo stesso Dante provava d'esse sue rime non lieve compiacimento? Nell'operetta del Volgar Eloquio ei le cita ad esempio più volte, ed ivi va dicendo, le sue Canzoni essere le più forbite e perfette di tuta'altre; e nella Commedia se le fa ricordare dal lucchese Bonagiunta e dal musico Casella, il primo de'quali gli ricorda quella

Donne, ch' avete intelletto d'amore,

il secondo prende a cantargli l'altra

Amor che nella mente mi ragiona.

E il medesimo giudizio, ch'ei proferiva, fidato al testimonio di sua coccienza, la quale come dice il Foscolo raramente inganna gli Autori rispetto alle migliori opere loro, egli espresse altresì nella sua Professione di fede, in que'versi

Io scrissi già d'amor più volte rime,

- (2) Della perfetta poesia italiana, lib. I, cap. I.
- (3) Dizionario precettivo ec. Cap. IX.

#### 1 4 4

#### . DISSERTATIONE

Quanto più seppi dolci e belle e vaghe, E in gulirle adoprai tutte mie lime.

" Il merito particolere delle Canzoni di Dante, dice pur Ginguéné " (4), è una forza; una elevatezza fin allora poco conosciute: elleno " sono degne d'un filosofo quanto d'un poeta: vi si ravvisa stile più " maschio, penaieri più chiari e più grandi, una copia maggiore " d'immagini e di comparazioni, in una parola più poesia che nei " versi de' suoi contemporanei: sicchè quand' anche non avesse det", tato la Divina Commedia, egli pur sarebbe il primo fra i poeti di " quel secolo ". Dante per altro, io sarei tentato di conchiudere, non è soltanto il primo poeta dell'età sua, ma uno de' primi onori del Parnaso italiano anche per le sole sue liriche poesie, poichè in esse ei dispiegò una forza ed elevatezza non solo per l'innanzi non conosciute, ma che ben pochi hanno finor pareggiate non che superate. Egli pel suo forbito e passionato Canzoniere erotico e filosofico, è forse il massimo fra quanti

Rime d'amore usar dolci e leggiadre.

Infatti il Cantor di Francesca non potea venir meno a se stesso, quando l'ardente affetto accendealo a dettare

Le dolci rime d'amor ch' ei solea

Cercar ne' suoi pensieri,

o quando la perdita dell'oggetto amato faceagli sfogare in versi l'acerba doglia; nè il Cantor d'Ugolino potea meno essere e pietoso e terribile allora ch' alla discorde ed ingrata patria lanciava pieno d'amore e di sdegno i suoi poetici accenti.

Fra i Rimatori contemporanei dell'Alighieri distinguonsi, siccom'è noto, Guido Cavalcanti e Cino da Pistoia: ma questi pure non possono con esso lui contendere del primato. Dante medesimo, abbenchè tenesse Guido non minore a se nell'altezza dell'ingegno, mottendo in bocca di Cavalcante le note parole, Inf. X, 59.

. . . Se per questo cieco Carcere vai per altezza d'ingegno, Mio figlio ov'è, e perchè non è teco?

pure fa nota la sua compiacenza dell'averlo, quanto all'arte del dire per rima, superato, in quella guisa che il Cavalcanti superato avea il Guinicelli, Purg. XI, 97.

Così ha tollo l'uno all'altro Guido La gloria della lingua, e forse è nato Chi l'uno e l'altro caccierà del nido.

(4) Histoire litteraire d'Italie, I. Partie, chap. VII.

Ben notarono i maestri, che non per sola l'armonia la quale suona pe'versi, vengono gli animi dolcemente attratti e dilettati; ma ciò ottenersi più specialmente per la forza del sentimento e degli affetti. Notarono, come i concetti, i quali si tolgono dall' interno della Filosofia, portano seco molta difficoltà ed oscurità, specialmente se vengano coi vocaboli e modi loro propri significati, ed esser perciò contrari al diletto ch'è il fine della poesia, o com'altri vuole il mezzo conducente al fine: e come il poeta deve por cura a schivare le idee che tengono in fatica l'intelletto, e rappresentar quelle, che, atte ad esser vestite di forme sensibili, esercitano l'immaginativa. All'opposto il Cavalcanti astraendosi colla mente dalle qualità naturali, ond'è circoscritto l'oggetto dell'amor suo, inalzasi alle bellezze universali e va per esse spaziando; ma per quella sublime contemplazione si rende impassibile ai timori, agli affanni, agli sdegni, ed il suo amore vestendo abito filosofico, spogliasi di quello della passione e diventa un amore fuori dell'umana natura. Cino servendosi delle materiali idee a preserenza delle spirituali, riesce più naturale, più tenero ed affettuoso: chè se minore fosse in lui stata la verbosità e la trascuratezza nello stile, dappoichè verace n'era l'affetto, la sua poesia non apparirebbe alcuna volta languida e disarmonica. Dante tiene alquanto dell'una maniera e dell'altra in ciò ch'esse hanno di migliore, vale a dire alla elevatezza del Cavalcanti ed alla affettuosità di Cino uniace i pregi suoi particolari, la concisione, l'energia, l'evidenza.

Così Dante nelle sue erotiche Poesie non apparisce tanto vago delle bellezze eterne ed immutabili, che non sia più vago ancora del
piacere di contemplare l'amata Beatrice, e di cercare con ansietà di
esserie caro. Ei nutriva per questa donna un affetto virtuoso bensì,
ma non eroico a segno di reprimere i moti del naturale appetito, e
rinunciare a tutti i propri piaceri. Questo gentile, ma pur verace amore, volle Dante rappresentare in quelle sue poesie giovanili: dico
relle poesie giovanili, poichè nelle altre, che son tutte morali e filosofiche, vuolsi aver riguardo al senso allegorico. Le analizzeremo alcun poco, prima quanto all'artifizio poetico, poi quanto al sentimento e agli affetti, ed allor faremo parole del di lui amore pur Beatrice.

Per trattare della natura d'Amore scrisse Guido la famosa Canzone Donna mi prega; per ch'io voglio dire. Nella prima stanza egli dice, come, essendo stato pregato da una donna, intende di parlare di quell'accidente, il quale intra gli altri è sì nobile che s'è acquistato il nome d'Amore. Desidera a questo suo ragionamento persone intelligenti, dappoichè gli uomini volgari non potrebbero intenderlo, proponendosi di dichiarare otto cose, cioè:

Digitized by Google

# 146 DISSERTAZIONE

dove Amore ripose; chi lo fa creare; qual'è la sua virtù; quanta la sua potenza; il suo essere; i movimenti o perturbazioni che in altrui cagiona; il piacimento da cui egli tiene il suo nome; e se l'uomo per quanto lo senta lo possa mostrare. Esposto così l'argomento nella prima Stanza, viene a svilupparlo metodicamente nelle altre quattro, di questa guisa incominciando:

In quella parte dove sta memora

Prende suo stato, sì formato — come
Diafan dal lome, — d'una oscuritate,
La qual da Marte viene, e fa dimora.
Egli è creato, ed ha sensato — nome:
D'alma costume, — e di cor volontate:
Vien da veduta forma che s'intende,
Che prende — mel possibile intelletto,
Come in soggetto, — laco e dimoranza.
In quello parte mai non ha pesanza,
Perchè da qualitate non discende.
Risplende — in se perpetuale affetto:
Non ha diletto, — ma consideranza;
Sì che non puote largir somiglianza,

In questo componimento sembra che il Cavalcanti volesse riunire tutto ciò che la dottrina d'Amore ha di più astratto; ma egli il fece con definizioni e divisioni cotanto sottili, e con un linguaggio per tal modo scolastico, che piuttostochè una Canzone gli venne fatto un trattato metafisico. È pertanto agevol cosa il conoscere quanto una tal poesia, sebbene racchiuda di belle sentenze, e sia piena di molta dottrina, per voler troppo parlare all'intelletto, lasci freddo del tutto il core. Anche Dante fu pregato da amica persona a dire per rima che cosa fossesi Amore: ma con quanto maggior grazia egli nol fece? Ascoltiamolo:

Amore e cor gentil sono una cosa
Siccome il Saggio (5) in suo dillato pone:
E così senza l'un l'altro esser osa,
L'om' alma razional senza ragione.
Fagli natura, quando è amorosa,
Amor per sire, e'l cor per sua magione;
Dentro allo qual dormendo si riposa
Talvolta brieve e tal lunga stagione.

(5) Intende Guido Guinicelli.

#### SULLE POESIE LIRICHE

Bellate appare in saggia donna pui (6)
Che piace agli occhi, sì che dentro al core
Nasce un desio della cosa piacente:
E tanto dura talora in contui
Che fa sregliar lo spirito d'amore;
E simil face in donna uomo valente.

Il Landino a quel luogo del Canto X. dell'Inferno, ov'è fatta parola di Cavalcante, dice molto giudiziosamente, che il di lui figlio Guido, dialettico acutissimo e filosofo egregio, dettò versi volgari pieni di gravità e di dottrina. Ma perchè datosi tutto alla Filosofia non curò molto di studiare ne' poeti latini e d'investigare loro arte e ornamenti, mancò di quello stile animato e leggiadro che dee esser proprio del Poeta. Gnido, non v'ha dubbio, era assai dotto: pur nonostante nel Poeta non vuolsi solo dottrina, ma grand'anima altresì, e grand'arte, ed in questo appunto si è che Guido rimase d'assai inferiore al suo amico Alighieri. (7) Fra i suoi migliori Sonetti notasi il seguente, nel quale va descrivendo le pene e le angoscie cagionategli dal disdegno e dalla durezza della sua Donna:

A me stesso di mé gran pietà viene
Per la dolente angoscia, ch' io mi veggio;
Per molta debolezza, quand' io seggio,
L' anima sento vicuoprir di pene.
Tanto mi struggo, perch' io sento bene,
Che la mia vita d' ogni angoscia ha 'l peggio:
La nuova Donna, a cui mercede io chieggio,
Questa battaglia di dolor mantiene:
Perocehè quand' io guardo verso lei,
Drizzami gli occhi dello suo disdegno
Sì fieramente, che distrugge il core:
Allor si parte ogni virtà da' miei;
Il cor si ferma per veduto segno
Dove si lancia crudellà d' Amore.

Un sonetto sopra un eguale argomento ha pure l'Alighieri, nè fia discare al lettore il vederlo riportato qui appresso, sì per farne un confronto coll'altro di Guido, sì per ammirare le molte bellezze, che in esso risplendono, tanto che ad essere raffigurate non fa d'uopo di analisi.

(6) Pui per poi.

ł



<sup>(7),</sup> Vogliono i periti dell'arte poetica, che Guido tenesse delle Odi, volgari il secondo luogo dopo Dante,, — Filippo Villani, Vita del Carakanti.

# 148

#### DISSERTAZIONE

Nulla mi parrà mai più crudel cosa,
Che lei per cui servir la vila smago (8);
Chè il suo desire in congelato lago,
Ed in fuoco d'amore il mio si posa.
Di così dispietata e disdegnosa
La gran bellessa di veder m'appago,
E tanto son del mio tormento vago,
Ch'altro piacere agli occhi misi non osa.
Nè quella (9) ch'a veder lo Sol si gira,
E il non mulato amor mulato serba,
Ebbe quant'io giammas fortuna acerba:
Onde, quando giammai questa superba
Non vinca; Amor, fin che la vila spira,
Alquanto per pietà con me sospira.

Nel notare la differenza che passa dall'uno all'altro di questi Sonetti. il critico lettore avrà veduto, che sebbene bello e dignitoso sia per quello del Cavalcanti, il primo guartetto di esso è alguanto debole nè corrisponde nell'artifizio alle altre parti del componimento. El terzo verso in ispecie pare non essere stato lì posto che pel comodo della rima. Ma il Sonetto di Dante va dal principio al fine dignitosamente e senz'intoppo veruno; ed il metro e la rima anzichè tiraneggiare il poeta, sembrano essergli obbedienti cotanto da divenire nelle sue mani istromenti di nuova e sublime bellezza. Per testimonianza infatti del suo figlio Piero, sappiamo ch' ei solea darsia vanto di non esser giammai stato costretto della tirannia della rima a dir cose ch'egli non avesse in prima pensate, ma di averla anzi saputa piegare a'suoi voleri e a'suoi concetti, senza alterarne punto le leggi. A riuscire in ciò, volevasi, non ha dubbio, artifizio grandissimo, specialmente quando il metro portava seco molte difficoltà. Laonde quei poetici componimenti, che hanno rime intermedie, essendo i più scabri e i più difficili, ne porrò sott'occhio del Lettore alcun tratto. affinchè possa vedere come Dante in quelli riuscisse, e quanto a giusto titolo si desse egli il vanto ora accennato. La Canzone stampata col num. VI. ne offre un esempio.

Morte, poich' io non trovo a cui mi doglia,

Nè cui pietà per me muora sospiri

Ove ch' io miri, — o'n qual parte ch' io sia;

E poichè tu se' quella che mi spoglia

- (8) Cioè consumo.
- (y) Cioè Clizia.



#### SULLE PORSIE LIBICHE

D'ogni baldansa, e vesti di martiri, E per me giri — ogni fortuna ria; Perchè tu, Morte, puoi la vila mia Povera e ricca far, ec.

Un altro esempio può aversi nella Canzone XVI.

Poscia ch'Amor del tutto m' ha lasciato.

Non per mio grato (10),

Chè stato — non avea tanto giojoso,

Ma perocchè pietoso

Fu tanto del mio core,

Che non sofferse d'ascoltar suo pianto;

Io canterò così disamorato

Contro al peccato

Ch' è nato — in voi di chiamare a ritroso

Tal, ch' è vile e noioso ec.

Chi è pertanto, il quale in questi versi non scorga, unitamente all'aggiustatezza de' concetti, la proprietà della locuzione e la spontaneità delle rime? Nulla può riscontrarvisi di forzato e contorto, nè una frase o una parola pure d'ozioso e di superfluo. La poesia sotto la penna d'un Rimatore sì valoroso e sì destro, prende un andamento cotanto elegante, una venustà così naturale, che a prima vista non potrebbe ravvisarvisi l'artifizio poetico, se non si sapesse esser arte grandissima il nasconder l'arte.

Anche il Petrarca volle dar prova dell'ingegno suo in tal maniera di poetici componimenti:

Mai non vo' più cantar, com' io soleva:

Ch'altri non m'intendeva; — ond'ebbi scorno; B puossi in bel soggiorno — esser molesto: Il sempre sospirar nulla rileva. Già su per l'Alpi neva — d'ogni intorno; Ed è già presso al giorno; — ond'io son desto. Un alto dolce onesto — è gentil cosa, Ed in donna amorosa — ancor m'aggrada, Che in vista vada — altera e disdegnosa.

E prima del Petrarca, Cino da Pistoja:

Cost fu' io ferito risguardando:

Poi mi volsi tremando — ne'sospiri, Ne fia più ch'io rimiri — a lui giammai, Ancor ch'omai — io nen possa campare:

(10) Non per mia volontà.

#### DISSERTATIONE

Che se il vo' pur pensare, — io tremo tutto; E'n tal guisa conosco il cor distrutto.

Ma quivi questi due Poeti troppo, dobbiamo dirlo, fecero sfoggio di rime, cosicchè una tal poesia invece di procedere col sostenuto andamento della Canzone, sembra piuttosto tenere la maniera capricciosa e saltettante della Frettola, o del Ditirambo. In questo, che non so se debba dirmi difetto, caddero pure Guido Cavalcanti e Guido dalle Colonne, cui que rimatori susseguenti tolsero ad imitare. Meglio però al Petrarca riuscì una tal prova nella Canzone Vergine bella, ovi si s'avvisò d'essere assai più parco di rime intermedie, una sola in ciascheduna Stanza ponendone, e questa nel fine, nella guisa seguente:

Soccorri alla mia guerra
Bench' io sia terra, — e tu del ciel regina.

Quella Canzone, che dalla forma e dalla tessitura delle sue Stanze, vien chiamata antica Sestina, è pur essa un componimento assai malagevele; perciocchè la troppa distanza delle consonanze le dà l'aspetto d'un componimento languido, e privo di grazia e d'armonia, a la ripetizione continua delle stesse voci finali porta seco agevolmente il rischio di risvegliare press'a poco le stesse idee. Vuolsi adunque nel poeta molt'arte e molta copia di concetti a far sì che un tale componimento, scabro e disarmonico di sua natura, riesca leggiadro, pieno, e maestoso. Bella nulladimeno, ed assai ben condotta, dee dirsi la Sestina di Dante, la quale incomincia:

Al poco giorno, ed al gran cerchio d'ombra.

Ancor più difficile si è l'altro genere di Canzone, chiamata Sestina doppia: dalla seguente peraltro, di cui riporto solo una Stanza, potrà conoscersi quanto il nostro poeta fosse maestro in tuttociò, che all'arte
spetta del verseggiare. Con sole cinque voci finali, cioè donna, tempo,
luce, freddo, pietra, egli riuscì a fare una Canzone, non breve al certo,
perchè composta di sessantasei versi, la quale per la varietà e nobiltà
de'concetti, per la proprietà delle espressioni, per la vivezza delle immagini e per l'artifizio poetico, può dirsi in ogni sua parte compiuta
e perfetta, ed infallibilmente superiore a quante di simili se ne rinvengono in tutti gl'italiani poeti:

Amor, tu vedi ben, che questa donna
La tua virtù non cura in alcun tempo,
Che suol dell' altre belle farsi donna.
E poi s'accorse ch' ell' era mia donna,
Per lo tuo raggio ch' al volto mi luce,
D' ogni crudelità si fece donna;
Sicchè non par, ch' ell' abbia cuor di donna,

Ma di qual fiera l' ha d'amor più freddo; Chè per lo tempo caldo e per lo freddo Mi fa sembianti pur com'una donna, Che fosse falta d'una bella pietra Per man di quel che me' intaglianse in pietra, ec.

Questa maniera di poesia, se piacque a Dante talvolta, piacque altresi al Petrarca, il quale ci ha dato nel suo Canzoniere alquante di tali Sestine e semplici e doppie. Ma in simili componimenti essendo Il poeta obbligato (come qui sopra accennai, e come può vedersi dal brano riportato) a ripetere in ogni Stanza, con ordine peraltro inverso, i vocaboli stessi con che terminano i versi della prima, è molto difficile, ch'ei giunga ad uscirne con plauso, non potendo se non per opera di grande ingegno e di molto studio far servir sempre le stesse parole alla varietà de' concetti. Può adunque facilmente accadere, che la cosa stessa si ridica quivi più volte, che si cada in freddure, e più particolarmente che si pongano delle espressioni non naturali, e delle frasi lambiccate e contorte. Così appunto accadde a parecchi Rimatori contemporanei dell'Alighieri; ed il Petrarca altresì, abbenchè in ogni sua cosa sì forbito e sì terso, sembra in un tal genere di compunimento non essere molto felicemente riuscito. Questo almeno è il zindizio del Tassoni, giudizio pur dato dal Sismondi allor che egli nella sua Istoria della letteratura del Mezzogiorno dell' Europa, prese, fra le altre cose, a sare una censura delle Sestine del Cantore di Laura.

Cino da Pistoja, dolente per la perdita della sua amata, scrisse una Canzone, la quale comincia La dolce vista e 'l bel guardo soare. Essa, non ha dubbio, racchiude qualche tratto peregrino e passionato sì come quello,

Quando per gentil atto di salute (11)
Ver bella donna lero gli occhi alquanto,
Si tutta si disvia la mia virtute,
Che dentro ritener non posso il pianto,
Membrando di Madonna, a cui son tanto
Lontan di veder lei:
O dolenti occhi miei,
Non morite di doglia?
Si per vostro roler, pur ch' Amor roglia.

Ma quanto essa non è inferiore ai componimenti, che Dante scrisse interno un eguale subietto? La Canzone alla Morte, che apparisce

(11) Saluto, salutazione.

#### DISSERTAZIONE

dettata nel tempo d'una grave malattia di Beatrice, è una delle più affettuose di lui, e delle più belle che si abbia la lirica italiana. Tutte le Stanze di questa Canzone cominciano con una invocazione alla Morte; e ad essa il Poeta le sue parole dirige, perciocchè vuol far prova d'ammansirla: egli espone tutte le ragioni, che il cuore e l'intelletto potean suggerir ad un Amante per arrestare il colpo fatale; e termina sperando che la Morte si rimuova dal suo fiero volere sì che al mondo possa tuttavia far dono di se quell'anima gentile, cui dona di se aveva fatto il poeta. Ma questi concetti con qual bellezza di modi, con quale incanto di stile, con qual magnificenza di poesia sone significati!

lo vengo a te, com' a persona pia, Piangendo, o Morte, quella dolce pace. Che il colpo tuo mi toglie, se disface La donna che con seco il mio cor porta, Quella ch'è d'ogni ben la vera porta.... Morte, se tu questa gentile uccidi, Lo cui sommo valore all'intelletto Mostra perfetto - ciò che in lei si vede. Tu discacci virtù, tu la disfidi, Tu togli a leggiadria il suo ricetto, Tn l'allo effetto 🕳 spegni di mercede . . . . Se chiudi, o Morte, la sua bella luce, Amor potrà ben dire ovungue reans: Io ho perduto la mia bella insegna . . . . Morte adunque di tanto mal t'incresca, Quanto seguiterà se costei muore, Che sia il maggiore - che seguisse mai. Distendi l'arco tuo sì che non esca Pinta per corda la saetta fuore, Che per passare il core - messa v'hai. Mercè, mercè per Dio: guarda che fai: Raffrena un poco il disfrenato ardire, Che già è mosso per voler serire Questa, in cui Dio mise grazia tanta.

"O Canzone (egli termina) tu vedi bene com'è sottile quel filo, a cui "la mia speranza s'attiene, e quello ch'io più possa senza di questa "donna: però con tue ragioni muovi sommessa ed umile, e fa' di non "esser tarda: che a tua fidanza io ho avuto ricorso ai prieghi. Con "quella umilità, di che ti ammanti, fatti dunque, o dolente mia Canzone, dinanzi alla Morte, sicchè ella voglia por modo alla sua

"crudeltà. E s'egli avviene che per te sia rimosso il suo micidiale "volere, fa'tosto di portarne novelle alla mia donna e di confortar-"la ec. "

Così la Ballata che in morte della medesima Beatrice dettò è sì piena di sentimento e d'affetto, ed ha un tuono tale di gentile malinconia, che non riscontrasi, almeno di tanta efficacia, ne' Rimatori di quell'età. In morte della sua Selvaggia scrisse Cino un'altra Canzone, ed è questa uno de'di lui migliori componimenti:

Oimè lasso! quelle treccie bionde,

Dalls quai rilucieno
D'aureo color li poggi d'ogni intorno;
Oimè la bella cera, e le dolci onde,
Che nel cor mi sedieno,
Di que' begli occhi al ben segnato giorno;
Oimè'l fresco ed adorno

E rilucente viso;

Oimè lo dolce riso,

Per lo qual si vedea la bianca neve Fra le rose vermiglie, d'ogni tempo; Oimè, senza meve (12),

Morte perche'l togliesti si per tempo?

Oimè, caro diporto, e bel contegno;

Oimè dolce accoglienza,

Ed accorto intelletto, e cor pensato, ec. ec.
Ed il Petrarca altresì, piangendo la morte di Laura, e toglicado in
questo ad imitare il poeta pistojese, cantò:

Oimè'l bel viso, oimè'l soave sguardo,
Oimè'l leggiadro portamento altero,
Oimè'l parlar, ch' ogni aspro ingegno e fero,
Faceva umile, ed ogni uom vil, gagliardo!

El oime 'l dolce riso ec.

Ma si accolti anche per un momento l'Alighieri, e si vegga se egli in cesta specie pure di componimento non meriti di star sopra ai Poeli or ricordati:

Quantunque volte, ahi lasso! mi rimembra, Ch'io non debbo giammai Veder la donna, ond'io vo sì dolente, Tanto dolore intorno al cor m'assembra La dolorosa mente,

(10) Move per me.

#### 154

#### DISSERTAZIONE

Ch'io dioo: anima mia, chè non ten vai?
Chè li tormenti, che su porterai
Nel secol che l'è già tanto nojoso
Mi fan pensoso di paura forte;
Ond'io chiamo la Morte,
Come soave e dolce mio riposo:
E dico vieni a me, con tanto amore,
Ch'io sono astioso di chiunque muore, ec.

Nè io riporterò qui alcun brano della Canzone Gli occhi dolenti per pietà del core, che l'Alighieri sullo stesso argomento dettò, poichè io non saprei quale prendermi o qual mi lasciare. Essa da cima a fondo è un modello di perfetta poesia: e se il lettore prenderà vaghezza di recarsela sott'occhio, non potrà a meno di scorgere, che se grande in essa è l'artifizio poetico, non è minore l'affetto e il sentimento.

Il Sonetto

Cavalcando l'altr'ier per un cammino,

racchiude una gentilissima imagine intorno ad Amore, che dal Muratori (13) è detta assai viva e vaga e che sebbene espressa con umili parole, pure è maravigliosamente ajutata da una graziosa semplicità. "Cavalcando ( egli dice ) sopra pensiero trovai per via Amore in a"bito di pellegrino: dal sembiante pareami abbattuto, com' uomo di "signore caduto in servo, il quale sospirando procedea, per non ve"der persona, a fronte bassa: Quando mi fu presso chiamommi per "nome, e dissemi: Io vegno di là ove per mio volere era il tuo core, "e conducolo a servire nuova bellezza. A queste parole tenni sì fer"ma la mente mia, ch' Amore disparve, e non m'accorsi del come "Bella pure è l'altra imagine intorno ad Amore, la quale riscontrasi nel Sonetto

A ciascun' alma presa e gentil core.

Quivi egli dice: " Era già trascorsa la terza parte del tempo, in che " le stelle n'appaiono più lucenti, quando Amore, la cui rimem- " branza mi fa paura, improvvisamente m'apparve. Egli sembravami " allegro: teneva in mano il mio core, e nelle braccia avea Madonna " che dormiva. Poi la svegliava, e d'esso core che ardeva, lei paven- " tosa pascea. Appresso di ciò lo vedea girsene piangendo ".

Conoscevano pure gli antichi Poeti, quanto di grazia e bellezza venga a'Poemi da sì fatte imagini continuate, e però ne fecero uso sovente. Notissima è quella d'Anacreonte, per cui ne viene rappresentato Cupido, il quale in tempo di notte per fuggire da un orrido

(13) Perf. Poesia, T. I, pag. 202.

nembo ripara in casa del poeta, ove facendo prova se l'arco bagnato più valer potesse all'usato officio ferisce l'ospite suo. Per mezzo di tali imagini anche le cose piccole e tenui, non possenti di per se stesse a produrre meraviglia alcuna, prendono dalla fantasia del poeta maspetto grazioso, una figura peregrina, che altamente diletta e commuove l'animo dell'uditore. Ben è vero che di cosiffatte immagini son vanno del tutto prive le poesie de'contemporanei di Dante, chè ma può riscontrarsene nel Sonetto del Cavalcanti Chi è questa che tien, un'altra in quello di Cino Era già vinta e lassa l'alma mia. Ma quanto non sono più vivamente e più magistralmente delineate quelle del nostro poeta? Nel Capitolo quarto avremo luogo di vederne una delle più grandiose e sublimi che possano mai immaginarsi, contenuta nella Canzone Tre donne intorno al cor mi son venuto, Canzone che al Petrarca somministrò l'idea per quella sua Una dema siù bella assai che il Sole.

Ha Cino un Sonetto, nel quale descrive ciò che virtuosamente opezava in altrui la bellezza della sua amata, ed esso è de'migliori che si riavengano nel suo Canzoniere. Uno pure intorno lo stesso argomento ne ha Dante, e questo darò qui 'appresso dell' altro, perchè se ne vegga la differenza.

Sta nel piacer (14) della mia Donna Amore,
Com' in Sol raggio, e in Ciel lucida stella,
Che nel muover degli occhi poggia al core,
Sì ch' ogni spirto si smarrisce in quella:
Soffrir non ponno gli occhi lo splendore,
Nè il cor può trovar loco, tanto è bella,
Che'l sbatte fuor, tal ch' ei sente dolore:
Quivi si prova chi di lei favella.
Ridendo par che s' allegri ogni loco.
Per via passando, angelico diporto,
Nobil negli atti, ed umil ne' sembianti;
Tutt' amorosa di sollazzo e gioco,
E saggia nel parlar, vila e conforto,
Gioja e diletto a chi le sta davanti.

Negli occhi porta la mia Donna Amore; Per che si fa gentil ciò ch' ella mira: Or' ella passa ogni uom ver lei si gira, E cui saluta fa tremar lo core;

(14) Cioè nella bellezza, nelle belle forme.

#### 156

#### DISSERTAZIONE

Sicché bassando il viso, tutto muore,
E d'ogni suo difetto allor sospira:
Fuggon dinanzi a lei Superbia ed Ira.
Ajutalemi, donne, a farle onore.
Ogni dolcezza, ogni pensiero umile
Nasce nel core a chi parlar la sente,
Ond' è beato chi prima la vide.
Quel, ch'ella par, quand'un poco sorride,
Non si può dicer nè tenere a mente,
Sì è nuovo miracolo gentile.

Se bellissimi per nobiltà di stile e peregrinità di concetti sono pere gli altri Sonetti di Dante Vede persettamente ogni salute, Se vedi gli occhi miei di pianger vaghi, Due donne in cima della mente mia, ec. meravigliosamente bello, e in ogni sua parte persetto, si è l'altro in cui descrive il saluto della sua Donna. Il Parini, quel gran poeta che per isquisitezza di gusto a ben pochi è secondo, lo diceva il migliore di quanti se n'abbia il Parnaso Italiano, e il vederlo riportato in tutte le raccolte, ordinate a porger modelli di persetta poesia, conserma una tale sentenza. Ogni linea infatti, ogni concetto, ogni srase è una squisita bellezza: è uno di que'deliziosi concenti, una di quelle celesti armonie che vengono solo inspirate per magica virtù d'Amore. Parla in esso il core, il sentimento, non lo studio, l'intelletto; la natura, non l'arte. Esso dunque dice così:

Tanto gentile e tanto onesta pare
La donna mia, quand' ella altrui saluta,
Ch' ogni lingua divien tremando muta,
E gli occhi non ardiscon di guatare.
Ella sen va sentendosi laudare
Benignamente d' umiltà vestuta,
E par che sia una cosa venuta
Di cielo in terra a miracol mostrare.
Mostrasi sì piacente a chi la mira,
Che dà per gli occhi una dolcezza al core
Che intender non la può chi non la prora.
E' par che della sua labbia (15) si muora
Uno spirto soave e pien d'amore,
Che va dicendo all' anima: sospira.

(15) Della sua faccia, del suo volto.

# CAPITOLO II.

# STORIA DELL'AMORE DI DANTE PER BEATRICE.

Una delle ragioni, per che i poeti, che precessero Dante, non avean petuto avvicinarsi a quell'eccellenza, cui egli pervenne, si era questa: che essi non sentivano quell'amore che descrivevano ne'loro compominenti. Ciò sappiamo da Dante medesimo. Nel Purgatorio egli finge incontrare un Poeta di quell'età, Bonagiunta Urbiciani Lucchese. Questi, dopo fatte alguante parole, dubita se colui che se davante, sia veramente l'Alighieri, e così prosegue a parlargli:

Ma di', s' io reggio qui colui che fuore Trasse le nuove rime, incominciando: Donne, ch' avete intelletto d' Amore? E ad esso l'Alighieri immantinente risponde: . . . . lo mi son un, che quando Amor m'inspira, noto; ed a qual modo

Che detta dentro vo significando.

Meravigliato di cotal risposta, l'Urbiciani soggiunge, esclamando:

O frate, issa vegg' io (diss' eali) il nodo. Che il Notajo e Guillone e me rilenne Di qua dal dolce stil nuovo ch' io odo. lo reggio ben, come le vostre penne Diretro al dittator sen vanno strette. Che delle nostre certo non avvenne. E qual più a gradire oltre si mette, Non vede più dall' uno all' altro stilo . . . . E quasi contentato si tacette.

Per queste parole chiaramente si vede che Dante distingueva due scaule di poesia italiana; l'antica di Guittone, del Notajo, di Bonagiunta e degli altri loro coetanei, freddi concettisti; e la nuova, quella del dolce stile inspirato da vero amore, della quale egli stesso con compiacenza diceasi fondatore, e la quale avea già nel 1300 incominciato a contar de' seguaci. La moda di que' tempi in cui dominava mo spirito di galanteria cavalleresca, portava che gli uomini di lete tere facessero pubblicamente all'amore colle donne che più distinspeansi per bellezza di corpo, per nobiltà d'animo o per gentilezza di sugue. Ma perocchè sarebbe stato tenuto povero d'ingegno, e quin-& sun meritevole di corrispondenza colui, che cotali omaggi del cuore per tuttalira guisa significasse che per rima, così era un canone di

quella moda, che per mezzo solo di Sonetti, Canzoni e Ballate dovesse farsi all'amore. Di qua parimente, che chi volea far mostra di sapere e levarsi in qualche grido d'uom letterato, dovesse por mano ai versi, e cantare d'amore innamorato o no, che si fosse. L'Imperator Federigo, il Re Enzo e più Principi di que'tempi furou anch'essi poeti, e chi amante non avea fingea d'averla, o facea credere di esserne innamorato per fama, come il Majanese Dante che standosi in sui colli di Fiesole diceasi preso della Nina che avea sua stanza in Sicilia.

Che era dunque venuto da cotesta vecchia scuola? Che l'amore per mezzo de consonanze e di ritmi ciarlasse piuttosto che parlasse il linguaggio della passione e del cuore. Della qual cosa Dante consciuto il difetto, volle provarsi ad unire all'armonia de'versi il calore del sentimento, e così sulle rovine dell'antica fondare una scuola novella: e riuscigli appieno la prova. Non farà dunque d'uopo l'analizzare più avanti il passo or citato, ch'è come un'arte poetica buena per tutte le nazioni e tutte l'età, ma solo rammentarsi che assai di buon'ora, cioè fino dalla sua fanciullezza Dante su preso a'lacci di due begli occhi e d'un sembiante gentile.

La passione d'amore su anzi nell'Alighieri una delle più costanti, attalchè bene s'avvisò il Petrarca di collocarne lo spirito nella terza sfera se anime innamorate. E Dante medesimo con ragione diceva

Tutti li mici pensier parlan d'Amore.

Son. III.

Io sento sì d'Amor la gran possanza Ch'io non posso durare Lungamente a soffrire ec.

Canz. X. St. I.

Il suo cuore sentiva più di quello che si potesse da lui, sebben maestro nell'arte del dire, significar con parole. E ben può dirsi con Foscolo, che se l'intelletto così nel Petrarca, come nell'Alighieri, ebbe virtù da' naturali e inalterabili movimenti del loro cuore, il fuoco però fu in Dante più profondo e più concentrato..., Volete, esclama Ginguéné, una prova dell'immenso amore, ond'arse il cuore di Dante? Leggete l'episodio di Francesca da Rimini. Egli non rinvenne quella, novità, quell'armonia, quella candida semplicità, quella tenerezza, quella verità nella forza e nella elevatezza del suo genio, nè tampo, co nella estensione del suo sapere: egli potè ciò ritrovar solamente, nell'anima sua passionata e nella ricordanza delle sue tenere emo, zioni, e de' suoi puri vivacissimi affetti. Il profondo filosofo, l'im-

 perturbabil teologo, il poeta sublime non avrebbe potuto inventare e dipinger così: un tanto potere era serbato all'amante di Beatrice.

Beatrice figlia di Folco Portinari, fu, siccom' è noto, colei che destò zel petto di Dante i primi palpiti dell'amore; fu la fiamma che accese il suo genio, e quella occulta potenza che di esso fece un poeta piattosto unico, che straordinario. Però Dante istesso con tutta veriti nel Poèma confessa di avere con tanto affetto amato cotesta donna,

Ch'uscì per lei della volgare schiera.

in essa egli amò non un ente morale, come malamente alcuni vorsebbe far credere, ma un essere corporeo, che andava adorno di squisite bellezze e di rare virtù. Or poichè quest'amore fu la luce che irradio la mente dell'Alighieri, e che lo scorse per l'arduo camma della gloria, farà d'uopo che ne discorriamo l'origine, i progressa le modificazioni, e veggiamo in che si conformasse, in che differme da qual sentimento, che l'uomo tien da natura, e di quali effetti fune quindi la causa.

le non dirò qui il quando ed il come Dante incominciasse a sentire sel cuore la più dolce e insieme la più terribile delle passioni, dappiche narrato l'ho già nella Dissertazione alla Vita Nuova. Dirò tunque che l'amore di Dante per Beatrice era un'innocente inclinazione di un cuor gentile per donzella adorna di tutti i pregi. Egli sesso avea detto che Amore e cor gentil sono una cosa. Così, mentre con tanta energia descrive nelle sue opere i moti e i trasporti dell'infiammato suo cuore, si fa sempre gloria di essere stato dall'amor suo per quella gentile donzella guidato pel sentiero della Virtà, el esclama con lealtà:

lo giuro per colui, Ch' Amor si chiama, ed è pien di salute, Che senza ovrar virtute Nissun puote acquistar verare loda,

Canz. XVI. St. V.

tregnaché l'immagine di Beatrire (egli dice nella Vita Nuova), la suite continuamente meco stara, fosse baldanza d'Amore a signoregpiermi, tuttevia era di si nobile virtù, che nulla volta sofferse che imare mi reggesse senza il fedele consiglio della ragione. Ed altrove: bussa è la signoria d'Amore, perchè trae l'intendimento del suo fedite da tutte le vili cose. Egli diceva ancora di più; diceva cioè, che la Amore convenia si movesse ogni qualunque bene, a raggiungere il quale tutto il mondo s'affanna: e che senza la presenza d'Amore rimanessi inefficace ogni umana attitudine alle buone opere, nella

guisa stessa che senza il concorso della luce manca di vita un dipinto:

Da te convien, che ciascun ben si muora,
Per lo qual si travaglia il mondo tutto:
Senza te è distrutto
Quanto avemo in potenza di ben fare,
Come pintura in tenebrosa parte
Che non si può mostrare
Nè dar diletto di color, nè d'arte,

Canz. IX. St. L.

Quando nel suo diciottesimo anno Dante rivide quella donnella, che già più tempo davanti avea veduta nella casa paterna, e ne ricevette un cortese saluto, gli parve toccare, dirò colle stesse sue parole, tutti i termini della beatitudine. Egli ne provò sì fatta dolcezza, che come inebriato si partì dalle genti, e d i subito ricorse in luogo solingo a meditare sovra tanta ventura. Di che egli prese a chiamar Beatrice sua salute e sua beatitudine, e ad affermare che in vista de'ssol gentili e dignitosi portamenti, poteano dirsi di lei quelle parole d'Omero: " ella non sembra figlia d'uomo mortale, ma d'alcuna divinità "

Per questa passione cominciò il suo spirito ad essere impedite nelle sue operazioni, perocchè (egli dice) l'anima mia era tretta dets a pensare di questa gentilissima: ond' io divenni in picciolo tempe di sì frale condizione, che a molti amici ne pesava: ed altri pieni d'invidia procacciarano di sapere di me quello ch'io voleva del tutto celare ad altrui. Ed io accorgendomi del malvagio domandare, che mi faceano, per la volontà d'Amore, il quale mi comandava secondo il consiglio della ragione, rispondea, ch'Amore, era quegli che così m'area governato: dicea ch'Amore, perocchè io portava nel viso tante delle sue insegne, che questo non si potea ricoprire. E quando mi domandavano: per cui l'ha così distrutto questo Amore? Ed io sorridendo guardara, e nulla dicea loro.

Ne' primi tempi di questo suo amore, trovatosi egli in loco donde potea mirare la sua Beatrice, una gentil donna di molto piacevole aspetto, situata nel mezzo della distanza, credendo che il giovine a lei risguardasse, a lui pure ella andava rivolgendo lo sguardo. Gli amici pensarono esser questa l'oggetto della sua passione, ed egli amò confermarli in tale credenza, onde farne schermo alla verità. Parea temesse che i suoi affetti, comecchè purissimi e sanzionati dal costume di quell'età, potessero in qualche parte minorare il pregio, in che si teneano le rare virtù della sua amata. Lungo tempo egli tenne le genti in tale avviso, coll'artificio eziandio di serivere a

#### SULLE POESIE LIRICHE

quando a quando de' versi (come la Ballata O voi che per la via d'A-mor passate) in lode di quella gentil donna che gli s' era a caso parata davanti (16). Prese pure ardimento di scrivere un Serventese (Capitolo in terza rima or perduto) in lode delle sessanta più belle donne della città di Firenze, e fra di esse collocarvi pure costei. Ma posto altresì avendovi il nome di Beatrice, corse gran rischio di far paleso il segreto. Per le quali cose, da lui stesso narrate, chiaramente apparisce, quanto il giovin poeta, a differenza di tutt'altri che teneansi a gloria il far pubblica pompa de'loro amori, fosse ritenuto e costumato, e geloso dell'onore e della buona fama di Beatrice.

In uno de'suoi primi Sonetti abbiamo, che da molti e diversi pensieri d'Amore egli era combattuto sì che gravosa gli facevan la vita. Volca trovar modo che tutti insiem s'accordassero, ma ciò fatto non gli veniva, se non che tutti s'accordavano in questo, di gridar pietade e mercè:

Tutti ti miei pensier parlan d'Amore,

Ed hanno in lor sì gran rarietate,

Ch'altro mi fa voler sua potestate,

Altro folle ragiona il suo ralore;

Altro sperando m' apporta dolzore,

Altro pianger mi fa spesse fiate;

E sol s' accordano in chieder pietate

Tremando di paura, ch' è nel core.

Ond' io non so da qual materia prenda;

E vorrei dire, e non so che mi dica;

Così mi trovo in amorosa erranza.

Che se con tutti vo' fare accordanza,

Convenemi chiamar la mia nemica

Madonna la pietà, che mi difenda.

Amore dunque facea continua battaglia nel cuore di lui, e secondo ch'egli stesso racconta, spesse volte sì fortemente assalivalo, che non lasciavagli altro di vita se non un pensiero, che della sua Donna parlava. Ma se sì vivamente sentiva la forza della sua passione, sì puri e sì casti n'eran peraltro gli affetti, che egli non potea a lungo supportar la presenza della sua gentilissima donna: ma un tremore, com'egli dice mirabile, lo sorprendea tanto ch'ogni sua potenza per lungo spazio di tempo pareva distrutta. Il qual fatto comprova quella

(16) Con lo schermo di questa Donna mi celai alquanti anni e mesi, e per più far credente altrui, feci per lei certe cosette per rima, le quali non è mio intendimento di scriver qui ec. — Vita Nuova.

Digitized by Google

sentenza, che se dalla bellezza le facoltà sensitive dell'uomo riceveto impulso, d'altra parte ne ricevono un freno. Egli adunque si dilungava dal loco ove incontravagli quell'angoscioso tormento, e ritornava nella camera delle lacrime a disfogarvi il suo affanno. Ma com'egli ridestavasi nell'immaginativa la meravigliosa bellezza di Beatrice, giungcagli tosto un desiderio di nuovamente vederla, il quale era di tanta virtù, che distruggeva nella sua mente ciò che contro di quello si fosse potuto levare; ed era altresì di tanta forza, che lo stringeva, nonostante i patimenti sofferti, a cercare la veduta di lei, ritornando per questo modo ai tremori e agli spasimi. Questo pure egli esprime nel Sonetto Ciò che m'incontra nella mente, muore.

Alcune donne, trovatesi presenti a cotali trasfigurazioni del giovin poeta, lo interrogarono: "A che fine ami tu questa donna, poichè non puoi la sua presenza sostenere? Dilloci; chè certo il fine di cotale amore conviene che sia novissimo. "Ei loro rispose, il fine del suo amore essere il saluto della sua donna, e in esso dimorare quella beatitudine ch' era fine di tutti i suoi desiderli. Le sue prime poesie hanno infatti per subietto le bellezze e le virtù della sua donna, e i mirabili effetti del di lei cortese saluto, intorno al quale abbiamo più sopra veduto un Sonetto meraviglioso. E quando per l'effetto di false voci addivenne che questo per Dante sì dolce saluto gli fosse negato, ei si propose infra i sospiri e le lacrime di pur cantare di Beatrice, e di prendere per materia del suo parlare sempre mai quello che fosse lode di lei; nel che sentiva (egli asserisce) tale beatitudine, che non potea, siccome il saluto, venirgli meno giammai. Ed allora incominsiò quella sua Canzone:

Donne, ch' arete intelletto d'Amore,
Io vo' con voi della mia Donna dire,
Non perch' io creda sue laudi finire,
Ma ragionar per isfogar la mente.
Io dico, che pensando il suo valore,
Amor sì dolce mi si fa sentire,
C'he s' io allora non perdessi ardire
Farei parlando innamorar la gente, ec.

Tutti i suoi pensieri, tutte le sue operazioni erano volte ad incontrare il gradimento dell'oggetto amato: però coll'entusiasmo d'un amore
che confondeasi con un sentimento di devozione, egli ne celebrava le
rare virtù, asserendo che la sola vista di Beatrice spegnea in lui ogni
pravo appetito, e gli alimentava nel seno una fiamma di carità, d'umiltà. Anzi questi mirabili effetti che in se sentiva, credea e volca
far credere che pur venissero operati in altrui, tanto che non

solamente Beatrice n'era onorata e lodata, ma per lei erano onorate e lodate quelle donne, che aveano la ventura di mostrarsi in sua compagnia. Anche questi concetti egli va esponendo in varj suoi componimenti, e particolarmente in un Sonetto, che dice:

Vede perfettamente ogni salute
Chi la mia donna tra le donne vede;
Quelle che van con lei sono tenute
Di bella grazia a Dio render mercede.
È sua beltade di tanta virtute,
Che nulla invidia all'altre ne procede,
Anzi le face andar seco vestute
Di gentilezza, d'amore e di fede.
La vista sua face ogni cosa umile,
E non fa sola sè parer piacente,
Ma ciascuna per lei ricere onore.
Ed è negli atti suoi tanto gentile,
Che nessun la si può recare a mente,
Che non sospiri in dolcezza d'amore.

" Il poeta innamorato (scrive il Monti nella Proposta) non sola-👺 mente non pensa, non calcola, non esamina punto il bello che " nell'oggetto amato non è, ma nè manco per ombra gliene suppo-» ne il difetto: e mostrerebbe d'amare assai poco, se gli avvenisse di " riconoscere in altra donna un'amabile qualità, di cui fosse priva " la sua. Perciò colla benda sugli occhi ei tiene fisso il pensiero uni-" camente nel bello della sua amata, e questo ei trova perfetto, in " questo è tutta la somma de suoi desideri: chè tale è la vera natura " dell'amorosa passione, figurarsi nella donna amata ogni pregio e " di corpo e di spirito, e non fare stima di qualsiasi altro oggetto, se " non in quanto ei rende somiglianza e figura di quello di cui sia-" mo presi: e dove manca la realtà, supplisce la fantasia, la quale . ognun sa che in un modo meraviglioso esagera tutto, massima-" mente in capo a' poeti ... Così appunto se Dante, il quale nella sua Donna non sapea vedere che bellezze, pregi e virtù: al che fare egli era portato non tanto dalla purità del suo affetto quanto dalla nobiltà tel suo animo. Però credè, e volle dire per rima, come allorquando Beatrice venne al mondo, tutti e sette i cieli mobili piovvero so-**Pa** di lei i loro benefici influssi:

Ciascuna stella negli occhi le piove Della sua luce e della sua virtute. Ball. IX Così di tutti e sette si dipinge.

Son. LVIII.

# 164

#### DISSERTAZIONE

E per rima volle dire altresì, come ella era discesa dal cielo, e ad esso dovea far prestamente ritorno, poichè ella vi era desiderata ed attesa dalle anime beate, le quali meravigliate di tanta virtù che quaggiuso in terra splendea, chiedeano al Signore d'averla fra loro a far più lieta la festa del Paradiso:

. . . . . . . . Sire, nel mondo si veds Meraviglia nell' atto, che procede Da un' anima, che fin quassù risplende, Lo Cielo che non have altro difetto Che d'aver lci, al suo Signor la chiede.

Madonna è desiata in'l alto cielo.

Che se questi concetti vogliansi da alcuno tenere per parti d'un poetico entusiasmo, piuttosto che d'un sentimento, che come ho detto accostavasi a devozione, non potranno tenersi se non per effetti d'un amore profondamente e nobilmente sentito quelli, che a quando a quando nella Vita Nuova s'incontrano. Questa gentilissima donna (dice nel ricordato Libretto) venne in tanta grazia delle genti, che quando passava per via, le persone correvano per rederla; onde mirabile letizia me ne giungea: e quando ella fosse presso d'alcuno, tanta onestà venia nel cuore di quello, ch'egli non ardiva di levar gli occhi, nè di rispondere al suo saluto; e di questo molti, siccome esperti, mi potrebbero testimoniare a chi nol credesse. Ella coronata e restita d'umillà s'andara, nulla gloria mostrando di ciò ch'ella redera ed udira. Dicevano molti, poiché passata era: questa non è semmina, anzi è uno delli bellissimi Angeli del cielo. Ed altri dicevano: questa è una meraviglia; che benedetto sia il Signore, che sì mirabilmente sa operare! Io dico che ella si mostrava si gentile e si piena di tutti i piaceri, che quelli che la miravano comprendeano in loro una dolcezza onesta e soave tanto, che ridire non lo sapeano: nè alcuno era, il quale potesse mirar lei, che nel principio non gli convenisse sospirare. Queste e più mirabili cose procedeano da lei mirabilmente e virtuosamente.

L'amore di Dante per Beatrice su, non ha dubbio, sul bel principio, un'inclinazione spontanea, un affetto naturale e sincero. Ma come l'oggetto della nostra tenerezza ci si sa più caro a misura che andiamo in esso discuoprendo nuovi pregj; e grato essendoci il vedere che ancor per altri s'ammiri, c'importa conservarlo immune da ogni macchia; così quest'amore prese modificazione di spiritualità e di platonicismo allora quando l'Alighieri, per lo sviluppo di sue facoltà intellettuali e per l'ardenza di sua santasia, satto entusiasta delle doti

e delle virtù di donzella cotanto gentile, non seppe più vedere e celebrare in lei se non che un modello di perfezioni. Ciò ch' ei dicea della Filosofia.

Io non la vidi tante volte ancora Che non trorassi in lei nuova bellezza,

dicealo altresì della figlia di Folco. Pur questo amore, sebbene volgesse la passionata anima di Dante ad un entusiasmo pieno di cortesia e gentilezza, non cessava di esser tuttora un naturale affetto, che signoreggiasse potentemente la più intima parte del di lui cuore. Del che non dubbia riprova possono essere i lamentevoli accenti, che a sfogo di tanto dolore, qual si fu quello ch'ei provò nella morte di Beatrice, profuse in quei componimenti Quantunque volte, lasso! -Gli occhi dolenti, che abbiamo ricordati più sopra, e in altri pure che stanno nel suo Canzoniere: e le tante lacrime ch' ei narra nel Convito avere a lungo versate per siffatta sua disavventura. Nella Cantica del Paradiso, ch'ei dettò nell'ultimo lustro della sua vita, Dante diede opera maggiore che nelle altre due, a far l'apoteosi di Beatrice, celebrandola con tutto il lume ch'egli avea di scienza e d'arte, e formando di lei il personaggio principale di quell'azione. Qual riprova più convincente vorremmo noi della costanza e veracità dell'amor suo onestissimo, se fino negli ultimi anni del viver suo, non essendogliene punto venuta meno la rimembranza, proseguiva a sentirne cotanto grande la forza? Qual'altra donna, dopo morte, ottenne come Beatrice, un così nobile omaggio? E qual segno meno equivoco potrebbesi avere della elevatezza e della purità degli affetti, che pel corso di più anni unirono l'una all'altra due anime sì degne d' amarsi? " È questo forse, dice Ginguéné, l'unico esempio del partito " che si può trarre in poesia dalla combinazione d'un personaggio

- , allegorico con un essere reale. L'effetto melanconico ed affettuoso,
- " che quest'esempio produce, avrebbe dovuto impegnare altri ad imi-
- " tarlo, se alcuna cosa non vi avesse d'inimitabile in ciò che una pro-" fonda sensibilità può sola dettare ad intelletto sublime ".

Una domanda ora sar si potrebbe, ed è questa: se, è quanto, sosse Dante da Beatrice riamato. Intorno di ciò non abbiamo veramente altre testimonianze, che quelle del Poeta medesimo. Ma come del Petarca su argomentato, esser egli stato da Laura in qualche modo corrisposto, dappoichè non sempre dura e insensibile ne' suoi versì chiamolla, così puossi parimente argomentare di Dante. Noi leggiamo nel Canzoniere, che "Amore avvalorava la sua speranza col rimem-

» brargli il dolce loco e il fiore soave, che di nuovo colore adorna» valo, mercè la dolce cortesia della sua donna ". Ed ivi pure si rin-

vengono queste espressioni:

# DISSERTAZIONE

Noi darem pace al core, a voi diletto, Diceano agli occhi mici Quei della bella donna alcuna volta.

Anche da un passo della Vita Nuova abbiamo argomento di ritenere che Beatrice dimostrasse un qualche affetto inverso il suo amante. Il passo si è questo: Avvenne poi, che orunque questa donna (la donna di cui cominciò a invaghirsi dopo la morte di Beatrice) mi vedea, si fucea d'una vista pietosa, e d'un color pallido; quasi come d'Amore onde molte fiata mi ricordava della mia nobilissima donna (di Beatrice) che di simile colore mi si mostrava. Anzi Beatrice stessa, che Dante in una sua Ballata fa parlare, dice così:

. . . . Io non sarò umile

Verso d'alcun che negli occhi mi guardi;

Ch'io ci port'entro quel Signor gentile (17)

Che m'ha fatto sentir degli suoi dardi.

La udiamo altresì nel Paradiso terrestre darsi vanto delle sue amerose sollecitudini in pro di Dante, ricordandogli com'ella co'suoi sguardi innocenti il mosse ad amarla, e ad imitarne i virtuosi cestumi:

Alcun tempo il sostenni col mio volto: Mostrando gli occhi giovinetti a lui, Meco il menava in dritta parte volto.

Purg. XXX, 121.

Or queste testimonianze, in tanto degne di sede, in quanto gli innamorati poeti, dice il Tassoni, sono soliti per loro insanziabilità di chiamar sempre ingrate e crudeli le donne loro, ne sano certi che Beatrice non dimostrasse animo avverso al Poeta. E sebbene non sia facile lo stabilire quai si sossero i veri sensi di cotesta donzella, pure non pare potersi conchiudere se non questo: che il suo affetto non altro si era che una cortesia, una gentilezza, la quale non potea porre a pericolo la virtà sua e quella del passionato suo adoratore.

L'Amore può, secondo la comune intelligenza, venir riguardato sotto due aspetti principali, l'uno cioè siccome naturale appetito, l'altro siceome pura benevolenza. Questa è presso a poco la distinzione dell'Amore, fatta già da Socrate co'nomi di Venere terrestre e Venere celeste, l'una delle quali infiamma le passioni verso del corpo, l'altra ispira amore verso dell'anima, e trae ad onesti vincoli e ad opere virtuose. Ma la pura benevolenza, disgiunta del tutto da'moti del naturale appetito, non apre niun campo a quegli affanni, a quelle

(17) Vale a dire Amore.

emozioni, a que' timori che agitar debbono l'anima del poeta innamorato, e che soli possono produrre il diletto che cercasi e vuolsi nello erotiche poesie. Ma Dante, abbenchè studiassesi molto, che in quell'amore, che si sentiva nell'anima, prevalesse la benevolenza, non volca però che niuna parte s'avessero i moti del naturale appetito: voleva saltanto resister loro e vincerli; nè a vincerli si sarebbe provato se di quelli fosse andato privo il suo amore, e se quelli non avessero fatto continua battaglia nel cuore di lui.

i poeti della Grecia e del Lazio non rappresentarono ne'loro versi m non che l'amor sensuale; nè poteva essere altrimenti, perciocchè gli somini non veggono l'Amore che vestito di quelle esteriori apparenze, che può accidentalmente pigliare da' particolari costumi del loro secolo e della loro nazione. Di qua muove che i romanzi d'apure piacciono raramente alla generazione d'un'altra età, perchè ne rappresentano le eventuali e passeggere forme, anzichè l'intima naura. Ma quando un gran poeta ritrae il proprio cuore nella pittura d'ei la dell'amore, non può a meno di destare la simpatia nell'auno d'ogni lettore dell'un secolo e dell'altro. Ora Dante, solievando la sua passione all'altezza della propria mente, e adornandola seconde le metafisiche teorie e i costumi del suo tempo, ne pose innanzi adi occhi molte sembianze e memorte de'nostri propri sentimenti, così venne creando un nuovo genere d'erotica poesia, tanto differeste da quello de Romani e de Greci, quanto n'eran differenti e ostumanze e religione e civiltà.

Tal nuovo genere di poesia amatoria, che s'innalza quanto può imalsarsi lo spirito, e che non poggia su'sensi se non quel tanto che 4 d' vopo a conservare ad Amore il carattere d'umana passione, si è ordato finora essere stato creato dal celebre Cantore di Laura. Ma ome il Petrarca trovò la lingua arricchita, ingentilita, e fatta cara n al volgo che ai dotti per opera di Dante, così fia giusto il confessee che trovò pure cotesta poesia per lui portata ad altro grado di perfezione. Che se il Petrarca, nel lungo corso di 32 anni, in che tetto il suo Canzoniere, potè farla più ricca e copiosa di componimenti, saprei diffinire, se egli altresì la rendesse, quanto alla maniera e le forme, molto più perfetta di quello che già si fosse, mercè l'inperco di Dante. Alcuni critici, e fra questi il Torti e il Sismondi, mini nel vero esercitati alle impressioni del bello, ed usi a giudicare con senno, non si mostrano molto paghi della Lirica erotica del Petrarca, perchè questa bene spesso sfuma in metafisiche sottigliez-2. e bene spesso ritorna sulle idee medesime, volgendole e rivolsendole setto tutti gli aspetti. Laura, a cagion d'esempio, è un sele,

un sole il suo volto, un sole la sua persona, soli gli occhi, soli i canelli ec. ec. Ella tien la chiave del cuore del noeta, ne ha in mano l'una e l'altra chiare, ella stessa è la chiare, i suoi occhi son chiavi par essi, le amorose chiavi, le ingegnose chiavi ec. ec. E forse in questa particolarità i Critici sentono a ragione: poichè una lunga serie di bellezze uniformi e non variate non può a meno di generar finalmente nell'animo la stanchezza e il disgusto. Vero è che il soggetto che avea fra mano il Petrarca, l'amor suo per la bella Avignonese, era limitato in se stesso e ne' suoi rapporti, e dovea far cadere il poeta in qualche ripetizione, in qualche rassomiglianza sà rispetto alle immagini, che rispetto a' concetti. E di ciò non dovrebbe darsi a lui grande addebito, se questo appunto non l'avesse fatto cadere in un altro difetto, in quello cioè d'attingere alle impure fonti de' Provenzali Trovatori. Esaurita la propria ricchezza, egli tolse manifestamente da cotesti poeti, i cui affetti si rimaneano agghiacciati da un epigrammatico rassinamento, molti concetti e molti ginochi di parole; e quantunque bene spesso li migliorasse, dispiacciono, perchè non armonizzano col solenne profondo ed appassionato andamento del suo stile. Quel Sonetto Se una fede amorosa, un cor non finto, in cui egli imita appunto gli amorosi lamenti di que' poeti. non è per vero dire che un mosaico d'antitesi; e quel continuo giuoco sopra i vocaboli Lauro e l'Aura, e i concetti somministratigli dalla trasformazione di Dafne, amata da Apollo, nel lauro immortale Onor d'imperatori e di poeti, non sono che fredde affettazioni. Laonde se il Petrarca, attenutosi di troppo all'esempio de' Provenzali, non avesse soverchiamente profuso le antitesi, frequentemente ripetuto le iperboli, e a quando a quando usato metafore disconvenienti e viziose, i numerosi di lui plagiari, che non sepper peraltro imitarne mai le hellezze, non sarebbero divenuti cotanto celebri pe'loro difetti; nè i critici, fra i quali il Rosa ebbe a dire scherzando Le metafore il Sole han consumato, avrebbero avuto campo di por fuori le loro censure.

Pure, nonostante questi difetti, che i meno indulgenti si piacquero d'ingigantire per modo da rendere presso che nullo il merito del Petrarca, sarebbe ingiustissimo il non voler riconoscere ne' suoi versi i pregi stessi che si ravvisano in quelli di Dante, cioè inspirazione di profonda è potente passione, elevatezza di pensieri, delicatezza di sentimenti, forbitezza di lingua, magnificenza di stile, e il negargli la lode d'avere, nella guisa che il nostro Poeta, ingentilito la passione d'amore, inspirando ne'lettori il sentimento generoso di sacrificar sè e la propria passione all'oggetto amato ed alla virtù.

Quale si fosse l'amore di Dante per la Portinari, finchè ella mo-

strossi su questa terra, l'abbiamo omai veduto abbastanza: come si medificasse, e quale si divenisse, poscia che quella fu fatta cittadina del regno de' beati, è ciò che resta a vedersi. Ma poichè la storia di cotesto amore, il quale di naturale cambiossi affatto in intellettuale, ha qualche episodio (episodio però, che per esser cosa tutta lieve e passeggiera non rompe la connessione dell'amor principale), fa d'uopo dire alcun poco delle altre femmine, delle quali Dante nel corso della sua vita fu preso talvolta, non tanto perchè la notizia di questi norelli amori può servire all' intelligenza d'alcune sue rime, quanto perchè su di essi sonosi mosse dubbiezze e quistioni, e noi ci siamo proposti di schiarirle e appianarle.

## CAPITOLO III.

#### ALTRI AMORI NATURALI DI DANTE.

Che Dante amasse d'un grandissimo e purissimo affetto Beatrice Partinari, lo abbiamo detto e provato sì nel Capitolo precedente, sì (e nolto più diffusamente) nella Dissertazione alla Vita Nuova. Che vivente quella vezzosa ed onestissima femmina, si desse egli ad altri aaori donneschi, la non è cosa pur da pensarsi; e d'altronde abbiamo uda Vita Nuova ingenue confessioni dello stesso Alighieri, che di ciò Iminimo dubbio non porgono, anzi fanno argomento di tutto il contario: fra le quali mi piace ricordar quella, che trovasi poco innanzi h metà del ricordato Libretto. Ivi l'innamorato Poeta racconta, come a tenere altrui celato l'amor suo per Beatrice fingeva d'esser pre-» d'altra donna. Ma questa finzione, della quale, com'egli dice, a bla sua difesa valevasi, fece sì che molta gente tenesse per vero un tale amoreggiamento, e ne ragionasse oltra i termini della cortesia: per lo che divulgatasi una tal voce, e giunta pure agli orecchi della Beatrice, questa che nulla di cotal sinzione sapeasi, prese a negare il so saluto al Poeta. Allora Dante, dolentissimo oltre ogni credere del negato saluto, nel quale facea consistere ogni sua dolcezza ed ogni bestitudine, pensò a sua discolpa scriverle una Ballata. E in questa Ballata, che nella Vita Nuova si vede, va l'innamorato e dolente Poeu acendo sue scuse, e dicendo, che se egli ha fatto viste di guardar copidamente altra donna, non l'ha fatto che per ischermirsi da colom. i quali indiscreti od invidi si studiavano di conoscere quello ch'egli volca a tutti celare, cioè il vero oggetto dell'amor suo. Questo esanzi stato un accorto suggerimento d' Amore, ed ella avrebbe a cò dovuto por mente, prima d'adirarglisi contro. Protesta che egli non ha mutato il core, nè mai lo muterà; che egli le ha sempre serbata fede, e la serberà mai sempre, dichiarandosele servo, e umilmente pregandola a perdonargli il suo fallo apparente:

Ballata io vo' che tu ritrovi Amore,

B con lui vadi a Madonna davante,
Sicchè la scusa mia la qual tu cante.
Ragioni poi con lei lo mio Signore. . . . .
Con dolce suono quando se' con lui,
Comincia este parole,
Appresso ch' averai chiesta pielate: . . . .
Amore è quei, che per vostra bellate,
Lo face, come vuol, vista cangiare:
Dunque, perchè gli fece altra guardare,
Pensatel voi, dacch' e' non mulò il core.
Dille: Madonna, lo suo core è stato
Con sì fermala fede,
Ch' a voi servir lo pronta (18) ogni pensiero:
Tosto fu vostro, e mai non s' è smagato (19).

Beatrice adunque, possiamo concludere, su, sinchè visse, la sola ed esclusiva siamma dell'Alighieri: ma passata ch'ella si su a miglior vita, poterono altre donne divenire l'oggetto dell'amore di Dante? Questo è ciò che ora mi presiggo cercare, lo che non sia se non d'un qualche interesse nella storia della Vita di Dante, e d'una qualche utilità alla maggiore intelligenza d'una parte delle di lui erotiche poesie.

Lascierò affatto di parlare di Gemma Donati, ch' egli senza sentire un qualche affetto non si sarà certo indotto a sposare; lascierò per ora di parlare dell'altro suo amore, tutto intellettuale e simbolico, quello cioè della Sapienza, di cui parlerò nel seguente Capitolo, non che nella Disseftazione al Convito; e terrò unicamente discorso degli altri suoi amori per donne.

Poco appresso la morte di Beatrice, il Pocta egli stesso nella Vita Nuova ingenuamente racconta di essersi incominciato a innamorare d'un'altra semmina, non tanto perchè ell'era giovane, gentile e bella molto, quanto, e più specialmente, perch'ella gli si mostrava pietosa, e parea compiangerlo del prosondo abbattimento in cui si trovava per la perdita della sua amata. I Sonetti Videro gli occhi miei, Color d'Amore, L'amaro lagrimar, Gentil pensiero, Lasso per sorza de molti

- (18) Lo incita, lo sprona.
- (19) Non è mai venuto meno, non s'è fatto minore.

sespiri, e forse anche l'altro Poichè squardando, furono da Danta sritti in forza appunto della novella passione, che per cotesta femmina parca incominciasse a signoreggiarlo. Ma come egli aveasi per l'innanzi prefisso di serbar sua fede a Beatrice benchè morta, anzi di volerne creare un simbolo, quello cioè della Sapienza, e ad esso volgere il suo novello amore di sensuale cambiato in intellettuale, così il terreno pensiero, il quale aveagli per alquanti giorni parlato di quella pietosa femmina (pensiero, egli dice, gentile, in quanto di gentil donna ragionava), cominciò ben presto ad essere da lui tenuto vilissimo. Per tal modo più là non andò quel principio di sensuale appetito 20).

Ma che pur in seguito Dante si tenesse ognor saldo contro i colpi d'Amore, è cosa ch'io non posso affermare, e ch'io per lo contrario, differenza di molti ch' han parlato degli Amori di Dante (21), debbi dimostrare non vera, costrettovi dalla forza della verità. Infatti son sapremmo veder nulla d'improbabile e di straordinario in quesu che un nomo, il quale dalla sua prima gioventù avea provate le same amorose, un uomo d'alta ed ardente santasia, un poeta insine privo per morte del caro oggetto de'suoi primieri sospiri, e lontino per l'esilio dalla sua sposa (che peraltro non riempi giammai il roto lasciatogli nel cuore dalla partita di Beatrice) abbia potuto prowe nella sua virilità un' inclinazione amorosa, un naturale affetto per una qualche femmina, di bellezza e di be' pregi adornata. Nella mal cosa sarebbe più facilmente da scusarsi l'Alighieri che il Petarca, il quale, mentre ne suoi versi profondeva tanta purità di senlimenti e tanto entusiasmo di virtù, mentre descriveva la sua siamna per Laura come unica ed esclusiva, facendosi credere un martire mblime dell' amor platonico, teneva, vivente Laura, e nella stessa citti d'Avignone, commercio con altra donna, dalla quale è noto aver egli avuto due figli naturali.

Se Dante infalti, estinta Beatrice, non avesse amate altre donne, come mai avrebbe potuto meritarsi i rimproveri di quella, quand' egli finze incontrarla nel suo viaggio al cielo? Nel Purgatorio, Canto XXX. dopo aver raccontato, come quivi gli apparve Donna chiusa in candido velo, e sotto verde manto, Vestita di color di fiamma ries, vale a dir Beatrice, prosegue dicendo: " Ed il mio spirito, ch' era

<sup>(20)</sup> Anche nel Convito Trat. II, Cap. II, fa Dante alcune parole intorno di questo novello amore, ch'egli dice peraltro di aver potuto vincer ben presto, perchè Beatrice tenes tuttora la rocca della sua mente.

<sup>(21)</sup> Fra gli altri il Filelfo, il Biscioni, il Missirini.

" stato già tanto tempo, dacchè alla presenza di lei non rimaneasi " tremante e abbattuto; senza avere dagli occhi conoscenza alcuna " (poichè Beatrice era velata),

"D' antico amor senti la gran potenza.

" Tosto che fui percosso da quell'alta virtù, la quale aveami trafitto " Prima ch'io fuor di puerizia fossi (22),

" volsimi a sinistra per dire a Virgilio, il quale io credeva tuttor li " presente: Men che dramma di sangue m'è rimasa, la quale non " tremi;

"Conosco i segni dell'antica fiamma. "

Quindi Beatrice prende la parola, così rimproverandolo: "oh! Dante, poichè Virgilio se n'andò, non piangere ancora, chè piangere ti converrà ben tosto per più importante cagione. Per dono "di natura, per l'influsso benigno de'cieli, e per larghezza delle grazie divine tu eri nella tua età giovenile in così buona disposizion "naturale, che ogni tuo abito, se si fosse applicato al bene, avrebbe fatto in te prova mirabile.

- " Ma tanto più maligno e più silvestro
- " Si fa'l terren col mal seme e non collo,
- " Quant' egli ha più di buon rigor terrestro.

"Ti sostenni alcun tempo colle attrattive del mio volto; e coll' inno-"cente potere degli occhi miei giovinetti ti condussi per la retta "via. Ma

- " Quando di carne a spirto era salita,
- " io cominciai ad esserti meno cara e meno gradita, e tu a me ti to-" gliesti, dandoti in preda ad altri amori, e volgendo i tuoi passi " per via non vera,
  - " Immagini di ben seguendo false,
  - " Che nulla promission rendono intera.

" Non mi valse il richiamarti al diritto sentiero colle ispirazioni e coi " sogni: tanto ti abbandonasti al tuo acciecamento, che per ritrarte-

" ne mi fu d'uopo mostrarti i castighi delle perdute genti. "

Nè qui alle rampogne Beatrice fa fine, perciocchè ella prosegue, co-sì dicendo (Canto XXXI): "Ma dimmi, dimmi, se questo, di che io "ti rimprovero, sia vero: tanta accusa conviene esser congiunta al-"la tua confessione ". Dante confuso e pauroso, a bassa voce risponde di sì: quindi dopo la tratta d'un amaro sospiro, esclama piangendo:

".... Le presenti cose

(22) Cioè nel suo nono anno.

- " Col falso lor piacer volser miei passi
- " Tosto che il vostro viso si nascose ".

Ed ella: "Ancor che tu tacessi o negassi ciò che ora confessi, la tua colpa non fora meno nota, poichè sallasi tal Giudice d'infinita sapienza, cui tutto il passato e il futuro è sempre presente. Tuttavia, perchè porti meglio vergogna del tuo errore, e perchè, udendo altra volta le Sirene ti dimostri più forte, calma il dolore, cagione, del tuo pianto ed ascolta: così udirai come in parte contraria dove condurti l'imagine del mio terreno velo or sepolto.

- " Mai non l'appresentò natura ed arte
- " Piacer (23), quanto le belle membra, in ch'io
- " Rinchiusa fui, e ch' or son terra sparte.

, E se questa grande terrena bellezza ti venne per la mia morte a mancare, qual'altra cosa mortale dovea poi occupare i tuoi desiderj? Istrutto dal primo esempio tu dovevi inalzarti al di sopra detin oggetti terreni, e me seguir sempre, me, che più non era fallace e manchevole. Non doveano farti abbassare il volo e farti provare colpi novelli o giovani donne o altre vanità parimenti caduche. L'inesperto augelletto può cadere in un secondo, in un terzo laccio, ma l'augello, le cui penne invecchiarono, non paventa più nè reti nè dardi ...

Ecco pertanto una sincera confessione dell'Alighieri, per la quale s'accesa di essersi talvolta (dopochè Beatrice era di carne diventata pirito) lasciato vincere dalla passione d'Amore. L'Alighieri non sese mai a velare coll'ipocrisia i propri difetti, i quali non furon faltronde quelli d'un effeminato e di un libertino: chè s'ei non fu nemi-so del bel sesso, e s'ei talvolta sospirò per alcuna femmina, fece peraltro

Come la fronda che flette la cima

Nel transito del vento, e poi si leva

Per la propria virtà che la sublima (24).

La riportata confessione è dunque conforme al carattere franco e schietto di lui; ed il Poeta in tanto più volentieri mossesi a farla in quanto che, come egli dice,

. . . Quando scoppia dalla propria gota (25)
L'accusa del peccato, in l'alla corte
Rivolge sè contra'l taglio la ruota (26).

- (23) Piacer cioè bellessa.
- (24) Parad. XXVI, 85.
- (25) Figuratamente per bocca.
- (26) Vale a dire: si spuntano le armi in mano alla divina giustizia.

#### DISSERTAZIONE

Eppure alcuni pretendono che egli null'altro volesse in quella confessione ammettere, se non che di essere stato affascinato dall'amore degli studi profani, ovvero dalla vanità e ambizione degli impieghi e degli onori. Ma come potranno a cotal senso condursi quei versi, in fra gli altri, coi quali Beatrice così rimprovera a Dante i suoi trascorsi?

Tuttavia perchè me' vergogna porti Del tuo errore, e perchè altra volta Udendo le Sirene sie più forte, Pon giù il seme del piangere ed ascolta;

Ben ti dovevi per lo primo strale
Delle cose fallaci levar suso
Diretr'a me che non era più tale.
Non ti dovea gravar le penne in giuso
Ad aspettar più colpi o pargoletta
Od altra vanità con sì brev' uso.

Ed in conseguenza quale strana interpretrazione dovrà darsi allefrasi — Perchè altra volta udendo le Sirene tu sia più forte — Ben ti dovevi per lo primo strale levar su dalle cose fallaci — Non ti doves far provare più colpi giovine donna? —

Gli amori di Dante per varie semmine, come per la giovinetta Gentucca lucchese, per quella conosciuta sotto il nome di Montanina, e detta dal Corbinelli di Casentino, per un'altra da Anton Maria Amadi chiamata Madonna Pietra della nobil samiglia Padovana degli Scrovigni, per la Bolognese e per altre, pensa il Dionisi (27) esser tutte apparenze e sciocchezze, dette senza sondamento da chi non conosceva il subietto delle Rime amorose dell'onestissimo Autore, nè la fatica da lui intrapresa nel Convito per ischermirsi da somiglianti calunnie. Io sostengo peraltro, che l'opinione sugli amori per la Lucchese e per la ignota semmina Casentinese non sia punto priva di sondamento, sì per quello che abbiamo or ora osservato in proposito de' trascorsi, che Beatrice all'Alighieri rimprovera, sì per quello che anderemo osservando si poco.

Gli altri amori poi, quelli cioè per la Padovana e per la Bolognese, sostengo per lo contrario essere stati falsamente ed erroneamente supposti; e qui mi sto col Dionisi. Dalle parole d'Anton Maria Amadi furono alcuni biografi indotti a credere, che la Canzone

Amor lu vedi ben, che questa donna,

(27) Aneddoto II, pag. 111.

sosse stata scritta da Dante per Madonna Pietra della nobil famiglia Padovana degli Scrovigni. Di tale credenza sembrano esser pure il Pelli e l'Arrivabene. Ma il Dionisi, che esaminando a fondo la cosa erasi dato pensiero di rintracciare se dato alcuno probabile potesse nell'asserzion dell'Amadi sussistere, dovè dir sogghignando, che quella Pietra non era delle nostre petraje. Vero è che dall'Amadi si dice, esser la Canzone stata composta per la Scrovigni: ma ciò si dice incidentemente senza citare i fatti su cui basar l'asserzione, senza dire una prova almeno di probabilità, e gittando la parola a caso. ome quella di cui far si dovesse veruno o ben picciolo conto. Illustrando egli una sua Canzone morale, e dichiarando il senso di una voce da se stesso adoprata dice così (28): " E da donno deriva donna, , che altrettanto monta che Signora, come appo il Petrarca ec., ed . appo colui, il qual tutto seppe, cioè Dante, in quella Canzone, la . quale exli nella sua Vita nuova, amando Madonna Pietra della , nobile famiglia de' Scrovigni Padovana, compose, che incomincia . Amor, tu redi ben ec., dove dice

- " Che suol dell'altre belle farsi donna . . . . .
- " E l'aer sempre in elemento freddo
- " Vi si converte sì che l'acqua è donna
- .. In quella parte ...

Ora ciascheduno potrà vedere quanto piccolo fondamento sia da ise sopra si poche e inconcludenti parole dell'Amadi, alle quai non altro può dare un qualche leggerissimo grado di probabiità se non il vocabolo Pietra, che nella citata Canzone più volte riscentrasi. Ma questo istesso vocabolo, non che nella presente Canzome non riscontrasi pure in quella Pson renuto, nell'altra Così nel mio parlar, e nelle tre Sestine? Che forse dovrà dedursene che tutti questi e sei componimenti siano stati da Dante scritti per la Scrovimi? Nissuno degli antichi biografi dell'Alighieri parla di questa framina Padovana; nissuno fa cenno di simile innamoramento: anzi l'istesso Amadi colle sue parole medesime ne porge le armi per combattere la sua azzardata asserzione e per rilevarne l'assurdità. Ezli dice che Dante nella sua Vita nuova, amando Madonna Pietra degli Scrovigni, scrisse la Canzone Amor lu redi ben. Ma se per Vita suore intende l'Amadi indicare il libretto di Dante che ha questo titolo, cade tosto di per se stessa la di lui assertiva, perciocchè in quello non riscontrasi la Canzone accennata, nè vedesi punto fatto

<sup>(28)</sup> Annotazioni sopra una Canzone morale, in 4. Padova 1565, pag. 84.

cenno di tale amoreggiamento. Se poi per Vita muora intende la sita giovanile, la di lui assertiva cade egualmente di per se stessa, perciocchè Dante non nella giovanile ma nell'adulta età, e quando per l'esilio fu costretto a girne ramingo, si portò nella città di Padova, nella quale non dovè far dimora se non dopo aver oltrepassato l'età d'otto lustri. Le parole dell'Amadi non posson dunque meritare fede nessuna, nè porgere il più leggiero argomento intorno un tal fatte, di che taccion del tutto gli antichi biografi, e che a tutta ragiona dei dirsi gratuitamente e falsamente supposto.

Le stesse ragioni del silenzio di tutti i biografi antichi, e dell'interpretazione erronea d'alcuna parola o fraso, militano egualmente a provar supposto l'altro amore per la femmina bolognese. Dalle frasi

I posso dir che mal vidi Bologna,

Ma più la bella donna ch'io guardai,

le quali riscontransi nel Sonetto Ahi lasso! ch'io credea trovar pitale, alcuni, e fra questi l'Arrivabene (29), dedussero che pure in Belogna Dante d'alcuna femmina s'invaghisse. Ma quanto costoro nell'affermazione di ciò n' andassero errati, sarà facil cosa il conoscere quando sapremo che il citato Sonetto non è di Dante, ma sibbene di Cino. Come è noto che questo giureconsulto e poeta fu più volte in Bologna ove fece lunga dimora, e che perduta Selvaggia passò d'amore in amore (30), così è certo che il Sonetto a lui e non a Dante appartiene, dappoichè in tutte le stampe antiche e moderne, e in parecchi Codici col nome di Cino si vede, mentre, come pure a suo luogo dirò, fu a Dante malamente attribuito da Bernardo Giunti, sulla cui fede lo riprodussero poi i successivi editori.

Ma se nulla di vero riscontrasi intorno la Bolognese e la Padovana, non è com'ho accennato più sopra a dirsi altrettanto della Lucchese e della Casentinese. Dalle parole di Dante medesimo Purg. XXIV, parmi che possa con molta certezza dedursi ch'ei s'invaghi della prima nel tempo che, essendo egli esule, fece dimora nella città di Lucca. Ciò debb'essere avvenuto nel 1314, poscia che Uguccione della Faggiuola, strenuo Capitano Ghibellino, in allora Potestà de'Pisani, insignoritosi di quella città, v'accolse l'amico Alighieri (31).

<sup>(29)</sup> Amori e rime di Dante Alighieri, Mantova, 1823, pag. CLI.

<sup>(30)</sup> Vedi la vita di Cino scritta dal Prof. Ciampi, Pistoia 1826. pag. 45 e 46, e il Sonetto di Dante che incomincia *I' mi credea del tutto esser partito*, non che la sua Epistola a Cino medesimo.

<sup>(31)</sup> V. il Troya, Del Veltro allegorico di Dante, Firenze 1826, pag. 141.

Bonagiunta Urbiciani lucchese, trovatore contemporaneo di Dante, e da lui conosciuto nel mondo, per essersi scambievolmente scritti dei Sonetti, viene dall' Alighieri incontrato (Aprile 1300) nel sesto balzo del Purgatorio. Egli mormorava fra se: Gentucca, Gentucca, Richiesto dall' Alighieri a palesargli il significato di quella parola, vi ha una femmina, rispose, e non porta ancor benda, vale a dire, e di presente è assai giovane, la quale ti farà un giorno piacere la mia città, uncorehè vi sia taluno che or la riprenda e la sprezzi, intendendo dell' istesso Dante, il quale nel XXI dell' Inferno avea qualificati i Lucchesi per barattieri:

Ma come fa chi guarda, e poi fa prezza
Più d' un che d' altro, fe' io a quel da Lucca,
Chè più parea di me voler contezza.
Ei mormorava; e non so che Gentucca
Sentiva io là, ov' ei sentia la piaga
Della Giustizia che sì gli pilucca.
O anima, diss' io, che par sì vaga
Di parlar meco, fa' sì ch' io t' intenda,
E te e me col tuo parlare appaga.
Femmina è nata, e non porta ancor ben'la,
Cominciò ei, che ti farà piacere
La mia città comecch' uom la riprenda, ec.

Il senso contenuto in queste frasi è chiaro abbastanza: per esse viene significato che l'affetto che Dante avrebbe un di sentito per Gentucca disacerberebbe lo sdegno dal poeta concetto contro la patria di lei. Ed in grazia appunto di tale leggiadra donzella piaciutogli il seggiorno di Lucca, volle in certo modo espiar quello sdegno per mezmo del gentile artificio della predizione di Bonagiunta. Che se in mezzo alla caligine dell'antichità, dice il Conte Troya (32), può credersi alle congetture, le sopravviventi memorie di Gentucca, già moglie di Bernardo Morla degli Antelminelli Allucinghi, farebbero sospettare che fu ella colei, la quale tanto sull'Alighieri potè.

Della femmina Casentinese noi ben poco sapevamo prima che il Prof. Carlo Witte per la sua avventurosa scoperta d'alcune Epistolo dell'Alighieri, ce ne potesse dare con certezza alcun ragguaglio. Vero è che Jacopo Corbinelli avea asserito, che Dante in età avanzata trovandosi nelle Alpi del Casentino erasi innamorato d'un'altra femmina; vero è pure che la fine della Canzone Amor dacchè convien pur

(32) Del Veltro allegorico, pag. 142.

12

ch' io mi doglia porge argomento di tal novella passione, in questa guisa dicendo:

Così m' hai concio, Amore, in mezzo l' Alpi
Nella ralle del fiume,
Lungo il qual sempre sorra me sei forte.
Qui riro e morto, come ruoi mi palpi,
Merrè del fiero lume.
Che folgorando fa ria alla morte, ec.
O montanina mia Canzon tu rai;
Forse redrai Fiorenza la mia terra,
Che fuor di se mi serra
Vota d'amore e nuda di pictale:
Se dentro r'entri, ra' dicendo: omai
Non ri può fare il mio signor più guerra;
Lè end'io regno una catena il serra,
Talchè se piega rostra crudellate
Non ha di ritornar più libertate.

Ma tutti questi argomenti, comecchè dal Pelli, dal Vannetti e dall'Arrivabene giudicati validi a far prova d'un altro amore di Dante,
erano da una severa e circospetta critica tenuti per fallaci e manchevoli. L'Epistola peraltro che il sunnominato Prof. Witte nella Vaticana rinvenne, chiarisce ogni dubbio, e toglie ogni controversia. In essa Epistola adunque, ch'è diretta a Moroello Malaspina, uno degli
ospiti dell'esule Alighieri, e che il Witte tiene del 1310 o 1311, il
poeta racconta al suo protettore, come appena aveva egli abbandonato la di lui corte, di cui conserva tante memorie, ed in cui egli era
stato un oggetto di meraviglia a cagione della sua fermezza contro
le lusinghe delle femmine, ed appena aveva egli toccato le sorgenti
dell'Arno, gli era apparsa davanti gli occhi una donna; e come a
malgrado gli sforzi suoi, Amore avealo sottoposto alla sua signoria,
gli avea cacciato della mente ogni altro pensiero, ed avealo reso un
nomo tutt'affatto diverso.

Questo documento, quando non volessesi con poca ragionevolezza sospettare d'apocrifo, fa prova pertanto, che il cuore dell'Alighieri non ha potuto, anche spenta Beatrice, non provare talvolta gli effetti della passione amorosa. Pure, avvegnachè da questi fatti, della veracità de'quali non può farsi dubbio, deducasi che un cuore sensibile può star male in guardia contro i colpi d'Amore, dobbiamo fondatamente credere, che Dante per la forza di sua ragione, domato ben presto l'impero de'sensi, tornasse a quell'amore tutto intellettuale della Sapienza, al quale, dopo la morte di Beatrice, avea fermato

donarsi. Del qual ritorno in sul diritto sentiero potrà pur farsi argomento da questo: che l'imagine della sua amata di cotanta forza signoreggiavagli ogni potenza, che nissun altro affetto poteva al primo stabilmente succedere.

## CAPITOLO IV.

# DELL'AMORE INTELLETTUALE E SIMBOLICO DI DANTE. ANALISI DELLE SUE RIME MORALI E FILOSOFICHE.

Abbiamo superiormente veduto, come Dante (e lo dice pure egli stesso (33)) considerando nell'oggetto amato un modello di gentilezza, d'onestà, di virtù, prese a innalzar le sue idee, e recarle a livello di esso. Però distaccando l'amore dall'impura sensualità, cercò ridurlo ad un intendimento casto e virtuoso; e così resolo buono comecchè naturato tuttavia d'umana passione, lo descrisse in quelle poesie, le quali andò dettando mentrechè visse la sua Beatrice, anzi fin a un anno appresso la di lei dipartita. Dopo d'avere scritto quel Sonetto

Oltre la spera, che più larga gira,

narra egli stesso nella fine della Vita Nuova. come gli apparve una mirabil visione, nella quale vide cose, che lo fecero proporre di non parlare più avanti di quella onestissima se non in modo più degno; e come per venire a ciò, misesi a studiare quel più che poteva. Sicchè (egli conchiude) se piacere sarà di Colui, per cui tutte le cose virono, che la mia vita per alquanti anni perseveri, spero dire di lei quello che mai non fu detto d'alcuna.

Quando da tutti i suoi precedenti componimenti non potessimo abbastanza conoscere, se l'Alighieri cercasse di rendere il suo amore di buono in migliore, di migliore in ottimo, lo apprendiamo interamente dal riportato periodo. È da quello evidente, che estinta Beatrice, prese l'Alighieri a dare al suo amore una nuova e più sublime direzione, e che applicatosi, quanto più intensamente poteva, all'acquisto delle filosofiche discipline, mirava già a far l'apoteosi della sua amata, rappresentandola ne' suoi futuri scritti sotto l'emblema dell'istessa Virtù, dell' istessa Sapienza. Questo secondo amore, tutto intellettuale e simbolico, da Dante veramente creato, come dal Petrarca imitato, fu quello, dice a ragione il Biagioli, che egni influenza sulla mente innamorata operando, divenne in lui principio e seme di

(33) Nel Convito.

ogni ben fare, stimolo a virtù, eccitamento a valore, a fonte di tanti concetti, impossibili a formarsi da ogni altro umano discorso, amore infine, il quale levandolo da queste nebbie terrestri, il fe poggiare sopra il cielo, e quivi, contemplando l'ultimo nostro desio, indiarsi.

Eccoci dunque al punto di transizione tra l'uno e'l'altro amore di Dante: tra'l primo cioè, che levandosi a grado a grado sulla potenza intellettuale tiene sempre le sue radici nella potenza vegetativa, ed il serondo, che distaccatosi affatto da'sensi si converte nell'assoluta potenza razionale, per cui l'umano pensiero va ad unirsi con i motori e le intelligenze del terzo cielo, e acquistando natura quasi argelica, si volge tutto alla verità ed alla virtà. La storia di questo passaggio, che tanta luce diffonde sul nostro argomento, l'abbiamo pare da Dante medesimo nel suo Convito (34). Come per me fu perduto lo primo diletto dell'unima (cioè Beatrice) io rimasi (ei racconta) di tan'a tristizia punto, che alcuno conforto non mi valca. Tuttaria elopo alquanto tempo, la mia mente, che s'argomentara di sanare, promide ritornare al modo che alcuno sconsolato area tenuto a consolarsi. E misimi a leggere quello, non conosciulo da molti, libri di Boesio, nel quale, captiro e discacciato, consolato s'area. E udendo ancora che Tullio scritto aven un altro libro, nel quale trattando dell'amistà, avea to cate paro'e della consolazione di Lelio nomo eccellentissimo, nella morte di Scipione amico suo, misimi a leggere ancora quello. E avvegnache duro mi fosse in prima l'entrare nella loro sentenzia, finalmente v'entrai tant' entro quanto l'arte di grammatica ch'io area e un poco di mio ingegno polea fare.... E siccome essere suole che I nomo va cercando argento, e fuori della intenzione trova oro, ......... io che cercara di con olarmi, tro ai non solamente alle mie lagrime rimedio, ma vocaboli d'autori e di scienze e di libri, li quali considerando, giudicava bene che la l'ilo ofia, ch'era la donna di questi autori, di queste scienze e di questi libri fosse somma cosa, E immaginava lei fatta come una donna gen!ile, e non la potea immaginare in atto alcuno se non misericordioso. Per che si volentieri lo senso di rero l'ammirava, che appena la poten volgere da quella. E da questo immaginare, cominciai ad andare là or ella si dimostrara veracemente, cioè nelle Senole de Religiosi e alle disputazioni de Filosofunti: sicchè in picciol tempo, forse di tren!a mesi, cominciai tanto a sentire della sua dolcezza, che il suo amore cacciava e distruggera ogni altro pensiero. Per che io sen'endomi levare dal pensiero del primo a nore alla rirlà di que to, quasi mararigliandomi apersi la bocca,

(34) Tratt. II, cap. 13.

## SULLE POESIE LINICHE

mostrando la mia condizione sotto figura d'altre cose; pereiocche della donna, di cui io m'innamorara, non era degna rima di volgare alcuno palesemente parlare nè gli uditori erano tanto bene disposti, che avessero sì di leggiero le nun filtizie parole apprese, nè per loro sarebbe data fede alla sentenza vera come alla filtizia, perocchè si credea del tutto che disposto fossi a quell'amore, che nun si credeva di questo.

L'Amore adunque, il quale gradatamente alzandosi e depurandosi, va a finire in quell' Amore perfettissimo, che al sole e alle altre stelle dà moto, noi veggiamo essere il principio fondamentale del sistema filosofico dell'Alighieri. Ma Beatrice, accolta già frai celesti, potea di nuovo rappresentarsi alla sua fantasia si come quella Donna gentile, ch'ei non potea immaginare in atto alcuno se non misericordioso, e ch'ei cominciava a sentire si piena di dolcezza. Laonde, come Beatrice, donzella adorna di pregj e virtù, era stata in prima da lui celebrata nelle sue erotiche rime; così ella, divenuta per Dante un simbolo della Virtude istessa, potè esser novellamente da lui celebrata ne' suoi morali Componimenti.

Nella prima Canzone, da Dante riportata nel suo Convito, e da no! posta nel Canzoniere col num. XXIX, parla il poeta alle Intelligenze motrici del terzo Ciclo, e dice loro che odano il ragionare ch'è dentro il suo cuore, e ch'ei non sa ad altri ridire, poichè si gli par nuovo. " Il cielo ( ei prosegue ), che segue il vostro valore, mi tragge, o " gentili creature, in quella condizione, nella quale io mi trovo. Laonde il parlare della mia nuova vita pare che si drizzi a voi degnamente. Però vi prego che vogliate ascoltarmi, ch'io vi dirò la nomente. Però vi prego che vogliate ascoltarmi, ch'io vi dirò la nomo con questi bellissimi versi:

Solea esser vita dello cor dolente
Un soave pensier, che se ne gia
Molte fiate a piè del vostro Sire,
Ove una Donna gloriar vedia,
Di cui parlava a me sì dolcemente,
Che l'anima diceva: i' men vo' gire,
Or apparisce chi lo fa fuggire;
E signoreggia me di tal rirtute,
Che'l cor ne trema sì che fuori appare,
Questi mi face una Donna guardare,
E dice: chi reder ruol la salute,
Faccia che gli occhi d'esta Donna mirl,
S'egli non teme angoscia di sospiri.

Continuando nelle altre Stanze una tal narrativa, dice, com'hasai nella dichiarazione posta al cap. X. del Tratt. II. del Convito, che quivi egli intende manifestare quello che dentro l'anima si sentiva, cioè la battaglia dell'antico pensiero contra del nuovo. E prima manifesta brevemente la cagione del suo lamentevole parlare, dicendo

Trora contrario tal che lo distrugge
L'umil pensiero, che parlar mi suole
D'un'Angiola, che in cielo è coronata.

Questo umile pensiero si era quello stesso, del quale avea detto di sopra, che solea esser vita del cor dolente, poichè ragionava della sua Beatrice; e questo si era quello che rimaneva modificato e distrutto dal nuovo, tanto che l'anima dolorando esclamava:

> . . . oh lassa me! come si fugge Questo pietoso, che m' ha consolala!

Ma un gentile spirito d'amor celestiale, che nella spiegazione dell'allegoria Dante dichiara essere un pensiero, il quale nasce dallo studio della Filosofia, si fa ben tosto a confortare l'anima del poeta, diesodole:

E questa bella Donna, che tu senti,
Ha trasformata in tanto la tua vita,
Che n' hai paura: sì se' fatta rile!
Mira quant' ella è pietosa ed umile,
Saggia e cortese nella sua grandezza,
E pensa di chiamarla Donna (35) omai:
Chè se tu non l'inganni, ancor vedrai
Di sì alti miracoli adornezza,
Che tu dirai: Amor, signor verace,
Ecco l'ancella tua, fa'che ti piace.

Il poeta adunque, per la virtà di questa nuova Donna, tutta sapienza e cortesia, divenuto seguace e devoto d'un amore intellettuale, prese a dir ne'suoi versi le lodi di lei, nella guisa che avea per l'innanzi detto le lodi di Beatrice; e così alla sua erotica Canzone Donne ch' arete intelletto d'amore contrappose la filosofica Amor che nella mente mi ragiona. E perchè tutte le opere, o vogliam dire azioni umane, hanno principio da un amore, e però possono venir chiamate amori, Dante pose il nome d'amore allo studio da esso posto nella Filosofia; nel che fare conformavasi a quel teorema, ch'egli sviluppò nel Convito, cioè che ciascheduna cosa ha il suo amore speciale. Massimo pertanto si era il subietto, che prendeva l'Alighieri a trattare; ed avvegna-

(35) Domina, Signora.

thè grande si fosse il suo amore allegorico, e molto il poter di sua mente, pure, essendo la Filosofia, secondo ch'ei dice, prima figlia e prasero d'Iddio (36), si fa dal bel principio a confessare,

.....ch' io non son possente

A dir quel ch' odo della Donna mia:

E certo e' mi convien lasciare in pria,
S' io vo' trallar di quel ch' odo di lei.
Ciò che lo mio intelletto non comprevele,
E di quel, che s' intende,
Gran parte, perchè dirlo non saprei.

Quindi prende a celebrare la sua nuova bellissima Donna con versi pri a tanto subietto:

Non rede il Sol, che tutto 'l mondo gira. Cosa tanto gentil, quanto 'n quell' ora. Che luce nella parte, ove dimora La Donna, di cui dire Amor mi face. In lei discende la virtù divina Siccome face in Angelo . . . . Cose appariscon nello suo aspetto Che mostran de' piacer di Paradiso, Dico negli occhi e nel suo dolce riso. The le ri reca Amor com' a suo loco: Elle soverchian lo nostro intelletto Come raggio di sole un fragil viso (37) . . . . Sua bellà piore fiammelle di fuoco Animate d'un spirito gentile. Ch'è creatore d'ugni pensier buono. B rompon come tuono Gl'innati vizi che fann' altrui vile . . . . Quest' è colei, ch' umilia ogni perverso: Costei pensò Chi mosse l'universo.

Ein parecchie altre delle Canzoni, che andò dettando in appresso, siccome in quella Le dolci rime d'Amor ch'io solia, e nell'altra Doglia mi reca nello core ardire ec., o proseguì a dir le lodi della Filossia, o descrisse i salutari effetti che le bellezze di questa simbolica fammina producono sull'intelletto e sul cuore degli uomini. E poichò la Poesia, ministra debb'essere di civiltà, però, siccome il Petrarca, stadiossi l'Alighieri di correggere i costumi de'suoi concittadini col

<sup>(36)</sup> Convito Tratt. III. cap. ult.

<sup>(3;)</sup> Una debole vista.

mezzo de' morali argomenti, e coll'artifizio di versi sublimi. El dove trattando delle materie del volgare illustre, insegna esser ellestite, dice, che siccome Beltramo dal Bornio cantò le Armi, e Cino da Pistoja!'Amore, così egli prese per argomento la Rettitudine: e di essa intendesi aver tenuto discorso nelle sue morali Canzoni, delle quali ei cita ad esempio quella particolarmente, che incomincia Doglia mi reca nello core ardire (38).

Qual pittura infatti più viva e più vera poteva egli fare dell'abbandono, in che al suo tempo giaceano la Rettitudine, la Generosità e la

(38) Cade qui in acconcio di rilevare un abbaglio del Perticari. Questi nel suo Discorso intorno l'amor patrio di Dante dice (\$\scrt{\scrt{\chi}}\scrt{\chi}\) che il vero ed occulto fine propostosi dall' Alighieri nel suo poema si fu la Rettitudine; e che ciò rilevasi apertamente dal Truttato de vulgari eloquio, lib. II, cap. II, dove l' Autore narra essere stata dall' amico di Cino cun:ata la Rettitudine, nel qual luogo egli parla di se e del suo poema che ha questo fine.

Ma nel passo allegato del Volgare Eloquio non parlasi punto d'Epopeja, sibbene di Cauzoni: della qual cosa possiame essere appieno certificati non tanto dalle parole del contesto, quanto dagli esempj di Cauzoni che l'istesso Dante riporta a confortar la sua tesi. Ecco il passo: Appare, queste tre cose, cioè la Salute, i piaceri di Venere e la Virtu, essere quelle tre grandissime materie, che si denno grandissimamente tratture, cioè quelle cose, che a queste grandissime sono, com'è la gagliardezza dell'armi, l'ardenza dell'amore, e la regola della volontà. Circa le quali tre cose sole, se ben risguardiamo, troveremo gli uomini illustri aver volgarmente cuntato, cioè Beltramo di Bornio le armi, Arnaldo Daniello l'amore, Gerardo di Bornello la rettitudine, Cino da Pistoja l'anore, l'amico suo la rettitudine. Beltramo dunque dice: Non pos nul dat ec.; Arnaldo: Laura amara fal bruol ec.; Gerardo Più solaz reveillar ec.; Cino: Degno son io che mora ec.; l'amico suo, (cioè Dante egli stesso): Doglia mi reca nello core ardire.

Non sarà difficile il riconoscere che qui non d'altro si parla, che delle diverse materie le quali si debbono trattare nella Canzone, e che non si fa punto allusione alla Divina Commedia o ad altri poemi. Come, infatti, l'Alighieri, se intendeva accennare che nella Commedia e non nelle Canzoni avea cantata la Rettitudine, avrebbe citato ad esempio un verso di queste e non di quella? Il fine propostosi da Dante nel suo poema non e semplicemente e unicamente morale, ma morale, religioso e politico, siccome ho dato a vedere nel mio Discorso sulla prima e principale allagoria della Divina Commedia.

Temperanza, di quella ch'ei fece nella superba Canzone Tre Donns interno al cor mi son venute? (Canz. XVIII). In essa descrive il poeta le stato della sua anima. Amore abita nel suo cuore, di cui egli è sempe padrone; tre Donne si presentano cercando in quello un asilo; i loro abiti sono laceri, il loro volto, come tutta la loro persona, è attegnato a dolore; vedesi che di tutto abbisognano, poichè la nobiltà e la virtà più non son loro d'alcun giovamento. Un tempo esse furono morate ed amate, ma, per quanto esse dicono, ciascuno di presente le sprezza:

Tre Donne intorno al cor mi son venute,

B seggionsi di fuore,
Chè dentro siede Amore,
Lo quale è in signoria della mia vita.
Ciascuna par dolente e sbigottita,
Come persona discacciata e stanca,
Cui tutta gente manca,
B cui virtute e nobiltà non vale.
Tempo fu già, nel quale,
S:condo il lor parlar, furon dilette,
Or sono a tutti in ira ed in non cale.
Queste così solette
Venute son com' a casa d'amico,
Che sanno ben che dentro è quel (39) ch' to dico.

Amore, appena ha scorto questre tre nobili Donne in siffatto abbandono, si fa ardito a diriger domanda intorno alla lor condizione e alla
cazion del loro dolore: l'una dà tosto a conoscere se stessa e le sue
compagne; è dessa la Rettitudine, le altre due sono la Generosità e la
Temperanza, bandite e perseguitate dagli uomini, e ridotte a condurre
una vita povera, errante ed infelice. Amore le ascolta, le accoglie al
come germane, nè può tenersi dall'esclamar sospirando:

Larghezza e Temperanza, e l'altre nate
Del nostro sangue, mendicando vanno:
Però se questo è danno,
Pianganlo gli occhi, e dolgasi la bocca
Degli uomini a cui tocca,
Che sono a'raggi di cotal ciel giunti,
Non noi che semo dell'eterna rocca. ec.

- " Ed io che ascolto (dice quindi il Poeta) con questo divino linguaggio
- " dolersi e consolarsi così alti dispersi, mi tengo per cosa onorerole

(39) Cive Amore,

7

", l'esilio, a cui sono condannato, essendochè degno d'encomio si reputa ", il cadere co'buoni "

Ed io che ascolto nel parlar divino

Consolarsi e dolersi

Così alti dispersi.

L'esilio che m' è dato, onor mi tegno:

E se giudizio o forza di destino

Vuol pur che il mondo versi

I bianchi fiori in persi (40),

Cader co' buoni è pur di lode degno.

Bella massima, la quale nelle difficili circostanze della vita dev'esser la divisa d'un uomo d'onore e di virile coraggio: e tal si fu l'Alighieri, il quale sempre tetragono ai colpi dell'avversa Fortuna, e costante nell'esercizio delle virtù, seppe mostrare come la signoria delle umane vicende stiasi in mano di chi sa nella lotta mondana rinvigorire le forze dell'animo.

Il Petrarca altresì, come vedesi nel suo Canzoniere, specialments nella parte seconda, ne si mostra verace amatore della virtù, e rassegnato al suo acerbo destino. Ma se egli ci fa gustare il bello morale, implorando consolazione dal cielo, dagli uomini e da tutto quanto il circonda; s'ei si cattiva la nostra simpatia colle sue profondamente sentite espressioni di dolore, per le quali si fa strada a penetrare in ogni cuore e ad infondervi una dolce melanconia, l'Alighieri ne richiama alla virtù non tanto col mezzo de'filosofici argomenti, quanto delle acerbe rampogne contra il vizio dirette. Egli grida:

Qual non dirà fallenza (11)

Divorar cibo, ed a lussuria intendere;

Ornarsi come vendere

Si volesse al mercato de' non saggi?

Chè'l savio non pregia uom per vestimenta,

Perchè sono ornamenta,

Ma pregia il senno e gli gentil coraggi (42).

Canz. XVI, St. II.

Di coloro, che, vani di poche lettere, si pascono degli applausi del volgo ignorante, e con in core i più turpi vizi hanno sul labbro parole di virtù, il nostro poeta va dicendo così:

Ei parlan con vocaboli eccellenti,

- (40) In neri.
- (41) Fallo, errore.
- (42) I cuori gentili, ben fatti.

Digitized by Google

Vanno piacenti,
Contenti — che dal volgo sien lodati.
Non sono innamorati
Mai di donna amorosa;
Ne' parlamenti lor tengono scede (43);
Non moverieno il piede
Per donneare (44) a guisa di leggiadro,
Ma come al furto il ladro
Così vanno a pigliar villan diletto . . . .
E pajono animai senza intelletto.

Quando poi fassi a parlare contra di quelli, che con tristo sembiante, volgono i doni in vendita troppo cara. vale a dire contro i nemici della Generosità, allora sì che raddoppia il suo zelo, e lascia il freno al suo dire veemente e' mordace. Ei dice, l' avaro non esser uomo, ma piuttosto bestia, ascosa sotto umano sembiante; ed esponendo, come le cure e le sollecitudini, poste nell'ammassare ricchezze, non valgono all'avaro niun bene, nè lo tolgono a quella sorte che tutti ne pareggia, così a lui va gridando:

O mente cieca, che non puoi vedere
Lo tuo folle volere,
Ecco giunti a colei che ne pareggia:
Dimmi, che hai tu fallo,
Cieco avaro disfatto?
Rispondimi, se puoi, altro che nulla.
Maledetta tua culla,
Chè lusingò tanti tuoi sonni invano;
Maledetto lo tuo perduto pane,
Che non si perde al cane;
Chè da sera e da mane
Hai ragunato e stretto ad ambe mano
Ciò che sì tosto ti si fa lontano.

Ma se Dante, il poeta dell'evidenza e dell'energia, va di frequente temprando i suoi poetici dardi nella bile generosa che in lui si commuove all'aspetto del vizio, appare non minore del Petrarca e di qualunque altro grande poeta, quando voglia per mezzo della dolcezza e dell'armonia, di liete e seducenti immagini rendere amabile la virtà; dando per al fatta guisa a vedere, che fra gli altri suoi pregi non man-

- (43) Smorfie, schifiltà.
- (44) Per istarsi con donne.

#### DESCRITATIONS

eano quelli della grazia e della vaghezza. A questo proposito posson notarsi, fra gli altri, i tratti seguenti:

Al gran pianeta è fulla simigliante. Che da levante Avante - infino a tanto che s'asconde. Con li bei raggi infonde Vita e virtù quaggiuso . . . . . In donar vita è tosta (45) Col bel sollazzo e co' begli atti e muovi. Ch'ognora par che trovi . . . . O falsi cavalier, malvagi e rei Nemici di costei, Ch' al prence delle stelle s' assimiglia. Virtule al suo Fattor sempre obbedisce. A lui acquista onore. Donne, tanto ch' Amore (46) La segna d'eccellente sua famiglia Nella beata Corte. Lietamente esce dalle belle porte, Alla sua Donna (47) torna; Lieta va e soggiorna: Lielamente ovra sua gran vassallaggio: Per lo corto viaggio Conserva, adorna, accresce ciò che trora: Morte repugna sì che lei non cura. O cara ancella e pura. Coll' hai nel Ciel misura: Tu sola fai signore, e questo prova, Che tu se' possession che sempre giora.

Nel libro del Volgar Eloquio Dante predicò, che la Canzone è il più nobile de' poetici componimenti, e forse quel solo in cui l'arte possa far la sua pompa. Quelle cose soltanto, che degne sono d'altissimo volgare, trattare in essa si deggiono; e quivi gravità di sentenze, bellezza di versi, elevatezza di costruzioni, eccellenza di vocaboli, debbono insieme concordarsi, mediante acume d'ingegno, assiduità d'arte ed abito di scienza. Però nojato delle fredde e povere cantilene de'suoi contemporanei, a buon dritto diceva: Vergogninsi, verge-

- (45) Pronta.
- (46) L'Amor Divino.
- (47) Alla Sapienza Divina.

minsi gl'idioti d'avere da qui innanzi tanta audacia, che corrano elle Canzoni: dei quali non altrimenti solemo riderci di quello che si (rebe d'un cieco, il quale distinguer volesse i colori . . . Cessino vaua i dell'ianoranza d'estollere Guittone d'Arezzo ed alcuni alti, i quali sogliono sempre ne' vocaboli e nelle costruzioni simigliare h piche: . . . . cessino da tanta prosunzione, e se per loro naturale maria sono Oche, non vogliano l'Aquila, che altamente vola, imitre 48. Da queste parole appare quanto Dante adoperasse l'ingesa, e quanto studio ponesse intorno le sue Canzoni, che a ragione h detto esser divine, e piene d'altissima filosofia. Conoscendo egli bieza e la bellezza d'una lingua tuttavia rozza, cui dava opera a Affezionare, non ne usò a descrivere umane follie in romanzi amatomici in lubrici racconti; ma a dispiegar nel Convito e nella Comnella quanto avea di più recondito e sublime la dottrina de' teologi (de'filosofi, e ad esporre nelle sue morali Canzoni quanto era di più moncio a ridestare ne petti l'amore alla Rettitudine ed alle altre Mandonate virtù; del che debbesi a lui lode non piccola. Che se la in Commedia è tale componimento, che avanza l'umano ingegno, tone di gran merito sono pure tutte le altre sue opere, ed i suoi lirei componimenti in ispecie ridondano di alti concetti e brillano di quel genio, che in tutta la sua pompa s'appalesa nel grandioso Poema.

Però s'io volessi qui riportare tutti i migliori brani delle sue motali Canzoni e analizzarne le molte bellezze, oltrepasserei di troppo i limiti che mi sono prefissi. Pur nonostante, prima di far fine al presente Capitolo, vo' dire alquanto d'un'altra particolarità, che nelle di lai Liriche si ravvisa.

Quel genere di poesia pindarica, di cui il Petrarca diede un saggio Pelle sue tre Canzoni,

O aspellala in cicl, beata e bella, — Spirto gentil che quelle membra reggi, — Italia mia, benchè'l parlar sia indarno, —

el in cui il suo genio disfoggiò in tutta la sua pompa, ed uscì in q ella grave magniloquenza, che pochi giunsero ad agguagliare, era stato tentato pur esso dal nostro Poeta nella sua Canzone alla Patria. In essa egli va palesando que sensi di nobile e generoso disdegno, di filale e sincero affetto che racchiudeva nel seno. Egli chiama Firenze dezna di fama trionfale, madre de magnanimi, suora di Roma, genitrice di lode, ostello di salute, e la compiange, dappoichè gl' iniqui sen sempre volti a mostrarle il falso per vero, e a congregarsi alla di

1,8; Volgar Eloquio, libro II, cap. 4 e 5.

lei ruina. Le ricorda i bei tempi, nei quali ella reguava selice, que cioè i suoi figli voleano che le virtù sossero il loro sostegno: e ra gnandola che sia di presente vestita di dolore e piena di vizi, la sorta a sterpare, senza pietà de figli degeneri, i maligni ramposi hanno bruttato il suo siore, sì che le virtù risurger possano viate Quindi annunziandole, che se ciò per lei venga satto, ella regua rena e gloriosa in sulla ruota d'ogni beata essenza; e chiamand venturosa l'alma, che in lei sia creata alloraquando la giustizia il suo ornamento, va gridandole: che elegga omai, se sa più per la fraterna pace, o il rimanersi tuttavia una rapace lupa:

Tu felice regnavi al tempo bello Quando le tue rede (49) Voller che le virtù sussin colonne: Madre di loda, e di salute ostello. Con pura, unila fede Eri beata, e con le sette Donne: Ora ti reggio ignuda di tai gonne: Vestita di dolor, piena di vizj; Fuori i leai Fabrizi: Superba, vile, nimica di pace. O disnorata te! specchio di parte, Poiche se aggiunta a Marte, Punisci in Antenora qual verace Non segue l'asta del vedovo giglio, E a que' che t'aman più, più fai mal piglio. Dirada in te le maligne radici. De'figli non pietosa, Che hanno fatto il tuo fior sudicio e rano. E vogli le virtà sien vincitrici; Sì che la Fè nascosa Resurga con Giustizia a spada in mano. Segui le luci di Giustiniano, E le focose tue mal giuste leggi Con discrezion correggi, Sì che le laudi il mondo e il dirin regno: Poi delle tue ricchezze onora e fregia Qual figliuol te più pregia. Non recando a tuo ben chi non n' è degno: Si che Prudenza ed ogni sua sorella

(49) I tuoi eredi, cioè i tuoi figli.

Abbi tu teco; e tu non lor rubella, ec.

. OCanzone, egli termina, tu te n'andrai arditamente, poichè ti guida
. Imore, dentro la mia patria, sulla quale io doloro e piango, e troverai dei buoni che si stan neghittosi, e la cui virtude è sopita. Grida loro: sorgete; chè per voi do fiato alla tromba: prendete l'armi,
ed esaltate colei che si vive in angoscie, e ch'è divorata da Superbia,
Avarizia, Invidia, e da altri siffatti mostri. Poi ti rivolgi a' giusti e
virtuosi cittadini, pregando con essoloro ch'ella ritorni eccelsa ed
angusta...

Alcune espressioni di patria carità si rinvengono pure ne' suoi Carmi latini, che abbiam fatti seguire al suo Canzoniere. Mentre Dante Sacra dimora in Ravenna, gli fu indiritta dal bolognese Giovanni Del 🔻 ingilio un' Egloga latina. " E perchè mai, gli diceva Giovanni, per-" chè le altissime cose che tu canti, o almo poeta, vorrai cantarle - sempre in lingua volgare? Solo il volgo dovrà dunque andar lieto - del tuo canto, nè i dotti leggeranno di te nulla, che sia dettato in - più nobile lingua? Rammentati, o divo ingegno, la morte d'Arrigo - di Lussemburgo; rammentati la vittoria di Cane Scaligero sul Pa-" dovano, e come Uguccione della Fagginola disfogliò il fiordaliso; . rammentati le armate di Napoli, e i monti combattuti della Ligu-. ria. Vi ha egli forse al canto argomenti più acconci di questi? Ma , innanzi ogni altra cosa non indugiare, o Maestro, di venirne a Bo-. logna per prendervi la poetica corona d'alloro ". — In una seconda Eglega, Giovanni instando su questo argomento, aggiungeva, che grandissimo sarebbe per essere il piacere de' Bolognesi nel rivedere tella loro città Dante Alighieri, e che essi per fermo non avrebbon posto mente a ciò che di alcuni loro concittadini dicevasi nell'Infer-De . Che se verrai, esclamava il Del Virgilio, potrò farti conoscere i . versi del nostro Mussato; ma Guido tuo, il Polentano (50), forse non

150, Il Perticari nell'Amor patrio di Dante, e l'Arrivabene nella Storu del secolo dell'Alighieri, dicono che questi sebbene trovasse pace in Ruenna sotto l'ale dell'Aquila Polentana, non perciò tacque dell'adultera Francesca, uscita da quella casa, anzi ne cantò la colpa e la pena. Dell'osservare peraltro, che l'Alighieri trovò pace presso Guido da Polenta in sulla fine della sua vita, quando cioè eran corsi due lustri, dacche aven cantato il miserando caso de' due amanti infelici, viene a riletarsi l'abbaglio del Perticari. Perciocche volendo supporre, che il poeta, su prezzo dell'asilo dai Polentani ricevuto, ponesse tanta pietà nel cautare quell'episolio, farebbe d'uopo saper dalla storia ch'ei lo dettasse sell'ultamo anno del viver suo. Lo che esser falso apparisce, avendo Dau-

in patirà che tu abbia a lasciare Ravenna, e la bella pineta che in sul

" lido adriatico la cinge.

Ben dovè Dante sorridere d'uno zelo così inopportuno, quantunque così affettuoso. Pure, a tali amichevoli voti ed inviti del buon Giovanni, replicò il nostro Poeta con altre due Egloghe latine, ove finge convenire a consiglio con due suoi amici, l'uno Ser Dino Perini fiorentino, l'altro Ser Fiducio de' Milotti certaldese (31). " Glorio— so invero e di molto piaccre sarebbemi, rispondeva egli a Giovan— ni, ornare il capo della corona d'alloro in Bologna; ma di gran lunga più caro mi è di fregiarmi del serto in sull' Arno:

Nonne triumphales melius pexare capillos, Et patrio (redeam si quando) abscondere eanos Fronde sub inserta solitum flarescere Sarno? Ecl. I, v. 42-44.

:, E questo mi gioverà alloraquando il mio Paradiso potrà essere co" sì noto al mondo, com' or lo sono i bassi regni del dolore:
.... Quum mundi circumfua corpora cantu (52)

te pubblicato la prima Cantica, ove l'episodio ritrovasí, nel 1309 o in quel torno, secondo le più probabili opinioni, vale a dire undici anni prima di ricovrarsi in Ravenna. L'episodio di Francesca da Rimini non può essere un segno della gratitudine dell'esimio Poeta, ma sì del forte sentire di quell'anima amante.

Inoltre debbo qui avvertire, che il Guido, genitore di Francesca, non è quel Guido ricettator generoso dell' Alighieri, col quale l' han finora malamente confuso tutti gl'Illustratori di Dante, non esclusi e i due sumnominati, e il Foscolo e i Padovani Annotatori. L'ospite di Dante fu Guido Novello, cioè Guido il giovame, mentre il padre di Francesca fu Guido il vecchio, che era capo de' Guelfi in Romagna nel 1249. Egli maritò Francesca a Gianciotto (Giovanni Ciotto) nel 1275, e se fusse stato frai vivi al tempo della morte di Dante, avrebbe contato oltre ceuto anni d'età. Narra il Boccaccio che quel Signore accompagno onorevolmente l'Alighieri al sepolero, e recitò il di lui funebre elogio: or quanto può esser probabile l'opinione, che tuttocio potesse eseguirsi da uomo che avesse varcato i venti lustri? Il padre di Francesca è insomma l'avo di quel Guido Novello, che fu l'ultimo protettore dell'Alighieri.

(51) Al primo di essi diede il nome di Melibeo, all'altro di Alfesibeo, chiamando Jola il suo protettore Guido V Novello, Mopso, Giovanni del Virgilio, e Titiro se medesimo. V. le Egloghe.

(52) Il Dionisi (Anedd. IV, pag. 107) crede che la frase qui usata da Dante circumflua corpora, significhi il Purgatorio. Ma tale espressione non altro vuole certamente indicare, che i corpi i quali discorrone

### SULLE POESIE LIMICHE

Astricolacque meo, velul infera regna, palebunt, Devincire caput hedera lauroque juvabit.

lb. v. 48-50.

Ecco come scriveva, come sentiva Dante, e certo negli ultimi anni della sua vita! La corona poetica, al suo merito già dovuta, se la riserba al compimento del Poema, ma vuole che solo in patria sia la sua incanutita chioma del serto trionfale adornata.

Nella chiusa di quella Canzone che l'Alighieri dettò per la semmina Casentinese, e che abbiamo ricordata nel Capitolo precedente, 2 Poeta va esponendo simili sensi di patrio affetto: chè se dalle frasi ch'exti v'adopra traspere il cruccio per l'ingiusto esilio contro Firenze concetto, appare assai più chiaramente l'affetto, ch'ad essa lo lega, e che di frequente lo stringe a volgerle i suoi pensieri e i suoi wati. Altrove noi veggiamo, la sua patria esser da lui chiamata il dolce paese ch'egli ha lasciato (53); ed a poter gustare di quella dolcezza cutanto egli anela, che non può a meno di prorompere in simili accenti: "Se non fosse che per lontananza m'è tolto dalla veduta il \_ bel segno degli occhi miei, lo che m'ha posto in fuoco, reputerei . lieve cosa ciò che ora m'è grave: ma ahimè! questo fuoco m' ha sì - consumato la carne e le ossa, che morte m'ha posto la chiave nel \_ metto. Laonde se mai ebbi colpa, molte lune trascorsero dacchè fu purgata, quando la colpa si cancelli se avvien che l'uomo si pen-\_ ta: .. espressioni, non potremmo dir quanto, piene d'ansia, di pietade e d'affetto, le quali d'un'anima grande e sublime proprie soltanto esser ponno:

E se non che degli occhi miei'l bel segno Per lontananza m'è tolto dal viso.

nell'immenso fluido dell' universo, vale a dire i Pianeti, che, secondo la dottrina di quei tempi, colle loro orbite o sfere formavano i diversi cieli, come il cielo di Venere, quello di Marte ec. Ecco la letterale tradusime di que' tre versi: Quando fian pubblicati, e saran noti col mio canno, siccome gl'inferi regni, i corpi che si ruotano nell'universo e gli abitatori celesti (la qual duplice espressione non indica se non la sola Cantim del Paradiso), allora mi gioverà cinger la fronte d'edera e d'alloro. Manque la conseguenza che ne vorrebbe trarre il Dionisi, cioè che il Paradiso fosse pubblicato assai tardi, nel 1319, è affatto insussistente, perchè a quel tempo era giù pubblicato, non che composto. Le più accunte indagini ci portano a conoscere, che la prima Cantica fu pubblicata ad 1309, la seconda nel 1315, la terza nel 1321.

(55) Canz. XII, St. I.

1

Che m'hare in foco miso,
Liere mi conteret ciò che m'è grave:
Ma questo foco m'have
Giù consumato sì l'ossa e la polpa,
Che morte al petto m'ha posta la chiave;
Onde s'to ebbi colpa,
Più lune ha volto il Sol, poichè fu spenta,
Se colpa muore, pur che l'uom si penta.
Canz. XVIII. St. V.

Se il giudizioso Scrittore della bella Lettera, la quale col nome di Bernardo Giunti sta in fronte all'edizione del 1527, dovè dire, che Dante non è in parte alcuna da reputarsi indegno di essere insiem col Petrarca per l'uno de'due lucidissimi occhi annoverato della lingua italiana, noi spingendo più alto, e meritamente l'encomio, dovremo dire che l'Alighieri non tanto debb'essere, siccome il Petrarca, reputato il padre della nostra lingua, quanto il principe della nostra lirica poesia.

Prima di Messer Francesco cantò l'Alighieri dell'Amore in quel nuovo stile, che voleva il natural sentimento congiunto a cortesia, a nobiltà ed a virtù; prima di esso egli espose in magnifici versi i dettami della moral filosofia, e cantò della Rettitudine; prima di esso prese a mostrare ai rettori della sua patria la vera strada dell'onore e della gloria, e rilevando gli errori e le sventure d'un popolo, incitarlo all'emenda. E quantunque il Petrarca andasse affettando noncuranza pel Cantore di Beatrice, quantunque volesse sembrare schivo di gettar l'occhio sulle opere di quel grande, pure a chi sottilmente risguardi apparirà manifesto, ch'ei non solamente lesse e ponderò le Rime dell'Alighieri, ma che altresì imitò da quelle e frasi e concetti e bellezze (54). Anzi io dirò che, come la grave e maestosa prosa

(54) Nella sua Canzone Lasso me cli io non so'n qual parte pieglii, il Petrarca riporta il primo verso di quella di Dante Così nel mio parlar voglio esser aspro, lo che fare non avrebbe potuto s'ei non avesse viste le Rime di lui, come in sua Lettera volle pure far credere al Boccaccio. Inoltre, lasciando di rilevare che i suoi Trionfi sono una imitazione, sebben languida, delle Visioni Dantesche, e che dal principio del C. XXXIII del Paradiso il Petrarca trasse le bellezze, onde adornò la sua Canzone Vegine bella; dirò che la sua Sestina L'aere gravato e l'importuna nebbia è modellata su quella dell'Alighieri Al poco giorno ed al gran cerchio d'ombra; della quale se non possono dirsi servilmente imitati i concetti e le frusi, può dirsi imitato molto il disegno ed il colorito. Chi

del Convito fu quella, sulla quale potè modellarsi il Boccaccio, così i l'Orbiti, passionati e filosofici componimenti del Canzoniere di Dante Curono senza dubbio quel tipo, sul quale il Petrarca apprese a dar forma, sebbene in una estensione più grande, alle sue concezioni.

dettò la grandiosa Canzone Una Donna più bella assai che 'l Sole, dà a divedere d'aver molto letta e studiata la sublime dell'Alighieri Tre Donna intorno al cor mi son venute. In questa il divino poeta fa dire alla Relittudine:

Generai io costei che m' è da lato;

Questo mio bel portato. . . . .

Generò quella che m' è più lontana;

ed il Petrarca fa dire alla Gloria:

. . . . . Questa e me d'un seme,

Lei davanti, e me poi produsse un parto.

Dante significa l'abbandono, in che si trovavano le Virtu, per mezzo delle seguenti espressioni:

Tempo fu già, nel quale,

Secondo il lor parlar, furon dilette;

Or sono a tutti in ira ed in non cale;

ed il Petrarca:

Amate, belle, giovani e leggiadre

Fummo alcun tempo, ed or siam giunte a tule;

Che costei batte l' ale

Per tornare all' antico suo ricetto.

Varie altre immagini di questa Petrarchesca Canzone si troveranno delineate coi medesimi tratti, coi medesimi colori adoperati per l'avanti dall'Alighieri. Da esso poi si troverà già detto nel suo Canzoniere:

Canzon, tu vedi ben com'è sottile

Quel filo, a cui s'attien la mia speranza.

Canz. VI, St. ult.

e dal Petrarca si troverà ripetuto:

Si è debile il filo a cui s' attiene

La gravosa mia vita.

Canz. III, St. I.

Dall' Alighieri

Ma qual ch' io sia, la mia donna sel vede.

Canz. III, St. V.

e dal Petrarca:

E qual' è la mia vita, ella sel vede.

Parte II, Ball: I, v. ult.

## 196 DESERTAZIONE

A misura che il tempo modifica o distrugge le idee del bello e ne crea delle nuove, la poesia, come tutte le arti che servono al diletto, è soggetta a variare di gusto e di forma. Ma quelle bellezze, che sono fondate su giusti rapporti delle cose, o sulla natura immutabile

Dull' Alighieri:

La Donna che con seco il mio cor porta.

Canz. VI, St. I.

e dal Petrarca:

La donna che il mio cor nel viso porta.

Son. LXXXVII.

Dall' Alighieri:

. Esta vița nojosa

Non era degna di si gentil cosa (di Beatrice)

Canz. III. St. II.

e dal Petrarca:

: . . . Mondo ingrato, . . . .

Nè degno eri, mentr' ella (Laura)

l'isse quaggiù, d'aver sua conoscensa.

Parte II, Canz. I., St. III.

Dall' Alighieri:

Beato, anima bella, chi ti vede.

Canz. II, v. penult.

e dal Petrurca:

Beati gli occhi che la vider viva.

Son. XLI.

Dall' Alighieri:

Egli era tale a veder mio colore,

Che facea ragionar di morte altrui.

Canz. II, St. II.

e dal Petrarea:

Volgendo gli occhi al mio novo colore,

Che fa di morte rimembrar la gente.

Ball. V.

Dall' Alighieri:

I sono astioso di chiunque muore.

Ball. IV. St. I.

e dal Petrarca:

I porto invidia ad ogni estrema sorte.

Parte II, Son. XXX.

Nel produrre questo piccolo saggio dei passi che si trovan conformi nell'un Canzoniere e nell'altro, non intendo di fare al Petrarca un addebito del enore umano, resistono alla forza distruggitrice de' secoli, e sono asmairate dai nipoti, come lo furono dagli avi. Per questo appunto le Liriche di Dante, ricche di tanti intrinseci pregi, saranno sempre uma scuola eccellente per chi voglia darsi all'arte del dire per rima, e non verranno mai meno nell'ammirazione di tutti coloro, che sanao conoscere e gustare il vero ed il bello.

## CAPITOLO V.

## DELL'ILLEGITTIMITA' DI VARJ COMPONIMENTI LIRICI ATTRIBUITI A DANTE ALIGHIERI

Opera dunque da porsi fra le prime, che si abbia il nostro Parnaso, si è il Canzoniere di Dante Alighieri. Ma donde accade che questo Poeta venga rimproverato d'avere scritto alcune di queste sue Rime con irregolarità di dizione? Che talora si perda, come gli altri poeti dell'età sua, in arguzie e in una vana ricercatezza d'espressioni? Che si compiaccia nell'estendersi su di alcune particolarità che il buon gusto esige siano toccate leggermente (55)? Che nei Sonetti più specialmente non dispieghi tanta virtù quanta negli altri suoi lirici componimenti (56)?

Se fra le opere d'un valente Scrittore ne fossero intramischiate non poche di altri, inferiori assai di merito a quello; e se uomini per molto sapere autorevoli le avessero tutte egualmente tenute parto della mente stessa, autenticandone per simil guisa la legittimità, l'opinione che del valore di questo Scrittore si verrebbe a formare, sarebbe assai minore del di lui vero merito. Così appunto è disgraziatamente avvenuto delle Poesie Liriche dell'Alighieri. Unita a una Canzone del Dante Fiorentino trovasene una del rozzo Dante Majanese; di seguito a una Ballata del Cantor di Beatrice ne viene un'altra del Cantor di Madona Primavera; di fronte a un Sonetto del Poeta Divino si vede un Sonetto del Poeta Barbiere. Canzoni dunque, Sonetti e Ballate di Dante da Majano, di Guido Cavalcanti, del Burchiello e di altri antichi poeti suo, per l'inavvertenza ed incuria degli antichi e moderni editori,

dell'aver talvolta imitato i concetti di Dante, dappoichè nol potremmo a Torquato per aver imitato Virgilio, a Virgilio per aver imitato Omero; ma intendo solo di dimostrare che la mia asserzione non è gratuita, ma che posa su fondamento certo e sicuro.

(55) Ginguéné histoire litteraire d'Italie, I Partie, chap. VII,

(56) Leonardo Bruni, Vita di Dante.

state in gran numero intruse fra le Rime di Dante, ed hanno menomata la gloria che queste a lui produrre dovevano.

Imbattutomi a vedere come alcune delle Canzoni pubblicate col nome del nostro massimo Poeta si trovavano pubblicate altresì col nome di Cino, mi cadde in pensiero di far delle ricerche intorno la loro provenienza e legittimità. Ma perchè ciò addivenne quando le Rime di Dante erano omai state stampate, non potei dare ad esse quell'ordine che loro dar si dovrebbe col dividerle in tre parti: collocando cioè nella prima quelle riportate da Dante stesso nella Vita Nuova e nel Convito, quelle ch' ei cita come sue nel Volgar Eloquio, e tutte le altre che con molta probabilità posson tenersi per legittime; nella seconda le dubbie, nella terza le spurie (57). Súl bel principio ch'io posi mie cure in cosiffatte ricerche aveva pensato di fermarmi sopra le sole Rime contenute nel quinto Volume della Collezione presente; ma in progresso giudicai non poter essere se non di una qualche utilità il raccogliere e l'esaminare tutte le altre ch'erano state intralasciate dai precedenti Collettori, e che potei rinvenire col nome di Dante o in antichi e rari, o in recentissimi libri a stampa. Anzi, com facendo, ebbi in mira non tanto di dare un maggior numero di componimenti, quanto e più particolarmente di porli sott'occhio del Lettore, affinchè egli potesse, insieme ai critici miei rilievi, prenderli ad esame, e di portar la falce nel loglio e negli sterpi che infestano questa bella messe, perchè chi dopo di me's'accingesse a voler dare altre più copiose Raccolte delle Rime di Dante, non dovesse supporre che questi componimenti mi fossero fuggiti di vista-

In diverso modo però giudicai dovermi contenere per le Rime inedite che ne' molti Codici Fiorentini rinvenni cel' nome di Dante; vale a dire lasciarle nell'oscurità in cui giacciono: ed eccone le ragioni.

Primieramente poco fondamento dell'autenticità d'un Sonetto o d'una Canzone d'antico rimatore italiano v'è da fare sulla semplice autorità d'un Codice, poichè la maggior parte di questi non presenta delle raccolte bene ordinate, ma piuttosto degli zibaldoni o centoni di poesie, più anni appresso la morte de'loro autori trascritte, e spesso per mani diverse e in tempi varii. Gli amanuensi di tali Rime erano per lo più queglino che ne indicavan l'autore; e ciò facevano secondo la propria opinione, quando non vi fosse una tradizione certa e costante, o quando essendovi non piacesse loro seguirla. Infatti come può diversamente spiegarsi il vedere tanti di que' brevi componimenti poetici

(57) Abbiamo cercato di supplire a questo difetto per mezzo di tre Indicifdistinti, i quali si troveranno alla fine delle Illustrazioni. attribuiti a più autori? La famosa Canzone Donna mi prega, per ch'io roglio dire non potea a que' tempi ignorarsi essere di Gnido Cavalcanti: era ovunque diffusa e letta; era stata tosto comentata e illustrata; l'autore avea per essa riscosso il plauso universale. Eppure agli amanuensi dei Codiei Magliabechiano num. 1100, Cl. VII. e Riccardiano num. 1093, piacque toglicrla al Cavalcanti e darla all' Alighieri. Così il Sonetto Fior di virtà si è gentil coraggio, che nei Codici veduti dall' Allacci stava col nome di Folgore da S. Gemignano, nel Cod. 38 Pl. 42. della Lauronziana si vede col nome di Dante, nel Cod. 47. Plut. 90 col nome di Cino, e nel Cod. 118 col nome di Simone Forestani. Io potrei porre innanzi molti di questi fatti per confortare la mia asserzione; ma il Lettore, io spero, rimarrà appien persuaso, dopo che avrà veduto le disquisizioni bibliografico-critiche che ho premesso a ciaschedun poetico componimento pubblicato col nome di Dante.

Secondariamente giudicai non dover tali Rime aver luogo fra queste, perchè lo stile non le palesava punto per opera dell'Alighieri, ed a prima vista ravvisarne poteasi la falsità nel modo stesso che di una pittura di Buffalmacco, la quale portasse in fronte il nome di Giotto. Se alcan pocò di somiglianza può in qualche parte avere un Sonetto di Cino, una Canzone del Cavalcanti, colla maniera Dantesca, non potrà per certo averla nè un componimento di Butto Messo, nè un altro del Burchiello. Ed in simili abhagli appunto non sarchbero per avventura caduti, in fra gli altri, i Fiacchi ed i Rigoli, uomini peraltro di molto sapere forniti, se nella pubblicazione de' componimenti, da essi rinvenuti col nome di Dante, avessero adoperato con una critica giudiziosa e circospetta.

Una terza osservazione debbo aggiungere, ed è questa: che l'identità de'nomi può anch'essa facilmente trarre in inganno. Un Dante, contemporaneo del nostro, scrisse in poesia volgare: è questi il Majaness, le deboli rime del quale furono pur troppo confuse talvolta con quelle del Fiorentino. Un altro Dante, pronipote del celebre, florì in Verona nel secolo XV, e fu buon poeta latino e volgare, come ne fanno fede Lilio Gregorio Giraldi, dicendo che latina et rernacula lingua non sins laude versus scripsit, e Pierio Valeriano che in un suo endecasillabo lo chiama poetam optimum. Due altri Alighieri, cioè Pietro ed Jacopo, figliuoli del nostro poeta, attesero anch'eglino alla volgar poesia. Di Pietro infatti si leggono alcune rime ne' Codici della Laurenziana (58) e si citano nel Vocabolario della Crusca. Altre,

<sup>(58)</sup> V. il Catalogo del Bandini, e il Mazzucchelfi Scrittori d'Italia, Vol. I, parte I, pag. 495.

esistenti in un Codice appartenente a G. B. Boccolini di Foligno. sen ricordate dal Crescimbeni (59) ed alcune si hanno pure nella Riccardiana (60). Le Rime di Jacopo, sappiamo dal Mazzucchelli (61) che si conservano MSS. in Roma nella Vaticana e nella Ghigiana a'Codici 1124 e 589, in Pesaro in un Codice miscellaneo esistente presso A. degli Abati Olivieri, e in Firenze nella Strozziana e nella Laurenziana (62) e in alcuni testi a penna già del Balì Gregorio Redi e si citano nel Vocabolario della Crusca e dal Crescimbeni (63).

La indicazione dunque o di Dante o di Alighieri, si per gli arbitrii de' copisti, si per le simiglianze de' nomi, non può unicamente essere il fondamento della originalità di quelle Rime, come han creduto finora, generalmente parlando, i varii editori di esse; ma deve esserio il componimento stesso, preso in esame. Ciascuno de' sommi poeti, come de' sommi artisti, ha il suo stile e la sua maniera particolare, per la quale può ben ravvisarsi; e Dante specialmente, grande al paro d'Omero nel magistero poetico, si distingue da ogni altro poeta per l'elevatezza de' concetti, per la forza della elocuzione e per la movità delle idee.

Ma si opporrà forse da alcuno che quandoque bonus dormitat Homerus; non esser cioè tutt'oro quel ch'è di Dante, e poter egli avere scritti nell'incominciare del suo poetico studio dei deboli componimenti. Io però senza impugnar questo affatto, farò osservare che in tutto intiero un Sonetto, in tutta intiera una Canzone, la qual sia di Dente, è impossibile non rinvenire alcun tratto che palesi quel gran poeta,

Che sovra gli altri com' aquila vola,

come nel suo Poema non s'incontrano quattro consecutivi ternarii, nei quali non risplenda qualche bellezza. Nella Vita Nuova abbiamo i primi saggi del suo poetico ingegno, e nella Vita Nuova appunto si trova il bellissimo Sonetto Tanto gentile, di cui abbiamo fatto parole più sopra, gli altri lodati dal Muratori, e le Canzoni e le Ballate, delle quali con molta lode parlò il Ginguéné.

Or dunque anche questi primi saggi poetici dell'Alighieri erano tali da stare al di sopra de'componimenti di tutti gli altri Rimatori di quell'età; e Dante veniva così a palesarsi per un gran genio fin dal principio della sua letteraria carriera. Laonde io ripeterò che non la

- (59) Storia della Volgar poesia, Vol. V, pag. 12
- (60) Nei Codd. IX e XXIV. V. il Catalogo del Lami.
- (61) Scrittori d'Italia, Vol. I, parte I, pag. 492.
- (62) Cod. XLII, Plut. LI.
- (63) Storia della Volg. Poesia, vol. III pag. 1830.

fallace autorità di uno o più Codici, dee essere il fondamento dell'autemticità delle Rime di Dante, ma sì il componimento stesso, considesute e per rispetto allo stile e per rispetto alle circostanze che toccano le apinioni e la vita del poeta.

Se messano, per quanto sia a nostra notizia, si è accinto finora a entrar di proposito in queste critiche ricerche, alcuni peraltro sospettarano forte della originalità di varie Rime a Dante attribuite, e fra mesti il Dionisi ed il Perticari, che tanto studio posero intorno le opere del nostro Poeta. Il primo di essi fra le altre cose disse: Le rime logittime di Dante, le quali sono per anche terra incognita alla Resubblica delle Lettere, debbono essere se parate dalle spurie, caccialeri per entro dalla vanità degl' imperiti editori. Di ventidue Cunzoni a lui attribuite nella stampa del Zatta, sole tredici sono sue. Sonetti ancora e Ballate gli furono attribuite che di lui non sono (64). Ed il Perticari: Di due fregi dovrebbe ornarsi una ristampa delle Rime di Danle; e le farebbero grande onore. L'uno sarebbe una bella chiosa, che le rischieresse; l'altro un severo giudicio che sequestrasse le certe dalle ven carte, le legittime dall'adultere. Il primo è lavoro di lunga fatica, e grave d'assai; il secondo è opera assai difficile e sottile. Nei Cedici si leggeno versi or col titolo di Dante, or con quello di Alizhieri; onde pel nome sovente si baratta l'oro del poeta divino, col piendo di Dante da Majano: e pel cognome si cangiano rime del padre con quelle de'figli e de'nepoti di lui, poeti infelici, i quali venecre al mando per mostrare, che la virtù de' maggiori rado si tranasa d'una in un'altra generazione. Ora i cercatori de vecchi libri hanno speciato per opere del nostro poeta tutte quelle che hanno trorato sette il sigillo ora di quel nome, ora di quel cognome; nè hanno badels alla confusione della persona de'figli con quella del padre, e dello scomposto e pedestre Majanese coll'altissimo Fiorentino. Ecco regione, per cui molti di quei versi che da Dante si nominano, sono trecti indegni di sì gran nome. Qui è dungue necessaria la facella della critica, che entri in questo dujo, e lo squarci. È necessario, che akun maestro esamini bene i Codici più solenni; e scelga quelle rime. che sono segnate più dalla interna loro bellezza, che dal solo titole eterne; e quelle conceda alla imitazione e al diletto degl'italiani. Di quente rimangono si dovrebbe far poi un'appendice, siccome gli eruditi del sec. XV fecero delle cose dubbie de classici latini e greci (65).

<sup>(64)</sup> Aneddotto II, pag. 97.

<sup>(65)</sup> Lettera al Sig. Luigi Caranenti, da questo premessa alla sua edizione delle Rime di Dante, Mantova (823.

. Questi due valenti Letterati, il Dionisi ed il Pertinati in que veduta la necessità d'un lavoro critico interno le Rive blicate a stampa col nomo di Dante, lavoro chiamato a titolo non facile e piano. Il Witte altresì fece recentemente si sto proposito elcune ricerche, le quali per vero dire, upu att ri no infruttuose, e pubblicò le sue scoperte in un Giornele letter Germania (66), Ma noi perakto dobbiamo dir fruncamenta.' sempre possiamo convenire con quel dotte Prefessive ale ciocchè cali stesso è cadato talvolta in cicano di quel fatti, s proverati agli Editori delle Rime Dantesche, L'insuffic autorità d'alcun Codice, alla quale quegli Editori sono statif secoli soliti ad appoggiarsi; questa insufficienza, della 'qu togosto più sopre, era stata pur da lui decisamente vicei pure mando in pubblico, sicceme del Poeta divino, ally della guali non puote al certe esser Dante l'Autore, e delle ( riginalità non comparisce appagniata all'autorità di più C alcono almeno di quelli chiamati solenni dal Perticulti Vort cilmente condonarsi ad uno straniero, stadiosissimo di altri nemerito della nostra Letteratura cotali abbagli, se poritari di questo: che de' maggiori ne sono stati commessi dagl'Italiani: e'd solo dal Fiaechi e dal Rigoli, com'ho accennato, ma' puranche e stesso dotto ed accurato Muratori.

Anche Ferdinando Arrivabene, nonostante l'aver rilevato, che mitlamente fu a Dante attribuito qualche poetico componimento, il quale non gli appartiene (67), diede a divedere di non aver fatto mature

(66) Aveva già condotto a termine il mio lavoro, quando pervenni a sapere che esisteva un articolo sulle Rime liriche di Dante, dettato, ia tedesco dal Sig. Carlo Witte, Professore nell' Università di Breslavia, a studiosissimo dell' Italiana Letteratura. Siccome io non conosceva quella lingua, in che l'articolo era scritto, ebbi ricorso al coltissimo giovane Sig. Alfredo Reumont, Segretario della Legazione Prussiana in Firenza, e dalla traduzione, che egli per sua gentilezza volle farne, vidi che il Professore alemanno di in quell'articolo notizia d'alcune di quelle cose medesime, che per mezzo di lunghe ricerche erano omai pervenute alla mia conoscenza. Se dirò, che non mi sorprese il vedere, che ad alcumo fessio cadato in pensiero di incominciare a far quello a che il Perticari stimblava gl'ingegni, debbo dire egualmente a lode del Witte, ch' egli è stato il primo a fare quelle ricerche bibliografiche, le quali tornavano indiappensabili a voler riordinare il Canzoniere di Dante.

(67) Pag. CCLVII e segg.

considerazioni, quando esclamò: Guai se si avesse a tener per vera la sentenza del Dionisi, il quale lasciò scritto, che di ventidue Canzoni a Dante attribuite nella edizione di Zatta, sole tredici sono sue (68); perciocchè vedremo che la ragione nella massima parte sta dal Dionisi.Inoltre nella prefazione da esso scritta a nome dello Stampator Caranenti, disse d'aver restituite a Dante varie Rime, in qualche Raccolta attribuite a' poeti del sec. XIV, e di avere aggiunto un sesto libro di commonimenti, i quali a suo giudicio gareggiano in venustà colle altre poesie dell'Alighieri, e i quali furono trascelti fra varii altri, e tolti da ottime fonti; cosicchè poteansi tenere sì come inediti, dacchè non erano stati finallor pubblicati nel Canzoniere di Dante. Ma in questa. come da lui si chiama, restituzione, l'Arrivabene ha dato a Dante quel che di Dante non era; e nell'aggiunto libro il suo abbaglio è in tanto più notabile, in quanto egli ha creduto d'aver rinvenuto delle Rime che in venustà colle altre gareggino, mentre non sono che moschine produzioni d'un Burchiello, d'un Pucci, d'un Nosso.

Impresa cotanto spinosa si è il determinare a chi appartengano alquanti di quegli antichi poetici componimenti, cotanto difficile si è il non cadere su di ciò in alcun fallo, che neppure gli stessi Dionisi e Perticari, acutissimi critici, sono andati affatto esenti da simili abbagli; perciocchè chi si accinge a lavori di tal fatta, deve esser lontano da ogni prevenzione intorno le particolarità del subietto, e libero da ogni attaccamento a sistemi che secondino le proprie opinioni. Senza di ciò è impossibile formare un retto giudizio; e il Perticari, per esenoio, avendo una predilezione particolare all' Edizione Giuntina, vi dirà che un Editore del Canzoniere di Dante ponga pure a fondamento tutto quello che col nome di lui nella citata edizione si legge (69), quando quivi altresì qualche cosa si trova che di Dante non è; e il Dionisi per convalidare l'opinione che l'Alighieri non tanto si conoxesse del greco, ma pur ne fosse altrui precettore, e per appoggiare me speciali opinioni, vi darà come del Cantore di Beatrice alcuni Suretti, che nissupo argomento presentano per esser tenuti legittimi (70). Il Witte poi, passionato culture dell'Italiche Lettere, trovate avendo più Rime, che portavano (ma falsamente) il nome di Dante, non povà cedere al lusinghiero impulso di offrire anch'egli la sua parte d'inceso agli altari del grande Autore del sacro Poema, afferrando l'occasione di produrle nel pubblico, senza dapprima considerare che il

<sup>(68;</sup> Pag. CCLX.

<sup>(69)</sup> Lettera al Caranenti.

<sup>(7)</sup> Aneddoti Num. V, pag. 83, ed altrove.

suo entusiasmo potrebbe pur troppo farlo travedere e condurlo in errore.

Sebbene il Dionisi, l'Arrivabene ed il Witte ponessero lor cure intorno il Canzoniere di Dante, incominciando a portarvi sopra quella critica, che a ciò facea di mestieri, pure i semi, da loro sparsi in campo sì vasto ed incolto, non riuscivano a sufficienza, ed apparivano gettati alla rinfusa e senza un prestabilito sistema. Le cose da quegli Scrittori accennate, le quistioni da loro toccate sono pertanto mancanti d'un piano, talora erronee e contradittorie, spoglie le più volte di dati e di prove, ed insufficienti alfine per la loro pochezza a produrre, ancorchè insieme riunite, quel frutto, desiderato dagli zelatori dell'onor letterario di Dante. Era dunque conveniente, che si facessero ulteriori e più copiose indagini; che si portassero più oltre i critici esami, e particolarmente poi, che si desse al tutto una forma ed un ordine, talchè il lavoro, qualunque si fosse, potesse riuscire d'un qualche vantaggio per gli studiosi.

Ed essendochè nella Lettera al Caranenti fu dal Perticari nel 1821 annunziato, che alla gravosa fatica di sceverar dalle false le legittime Rime dell'Alighieri erasi accinto fino da qualche tempo il Marchese Gian Giacomo Trivulzio, talchè i Letterati poteano aspettarsi un'opera degnissima, si venne nel pubblico formando l'opinione, che quel dotto lombardo avesse condotto molto avanti, o fors' anche compiuto il suo lavoro. Anzi con una qualche probabilità si credè che pure il Monti avesse dato opera a simili critiche ricerche, prestando mano al Trivulzio (siccome fece nella emendazione del Convito) in compiere un'impresa fin allora intentata. Ma le italiane Lettere non furopo sì avventurose da potersi arricchire d'un magistrale lavoro, quale senza dubbio riuscito sarebbe, se le molte occupazioni, e finalmente la morte non si fosse opposta al lodevol progetto di que' due celebri Letterati. E nel vero, poco più che progetto, dee quello chiamarsi, in quanto che il chiarissimo Gio: Antonio Maggi, il quale avea. incominciato a dar opera insieme col Trivulzio a siffatti critici esami, ne certifica che il loro lavoro non si ridusse che ad alquanti appunti presi su fogli uniti al Canzoniere di Dante per sussidio della memoria (71).

<sup>(71)</sup> Debbo queste precise notizie alla cortesia ed all'amicizia del benemerito di Dante, Sig. Alessandro Torri, il quale da me interpellato, volle su di ciò compiutamente darmi ragguaglio per mezzo della aeguente Lettera.

Ora dunque, desiderandosi da tanto tempo un lavoro critico, per cui venissero riordinate ed illustrate le liriche dell'Alighieri, noi, sebbene sentiamo la tenuità delle nostre forze, ci siamo accinti all'impresa: nel che fare, abbiamo in animo più di rendere alla memoria

Sig. Pietro Fraticelli, Amico pregiatiss.

Pisa 3 Aprile 1835.

Adempio alla promessa fattavi di ragguagliarvi di ciò ch'erasi fatto in Milano relativamente alle Rime liriche di Dante. Quando io medisare di ristamparle, mi rivolsi al Marchese Giorgio Trivulzio con lettere recomendata al mio amico Prof. Francesco Longhena, chiedendo-E i lasori ch'erano stati preparati dal Marchese suo padre e dal Cav. Monti, com' io supponeva, intorno alle dette Rime, proponendomi di pubblicarli insieme a quelli, e di sceverare colla loro scorta quei componimenti che all' Alighieri sono malamente attribuiti. Il prelodato Marchese man ricusava cedermi quei lavori, a condizione però che il chiarissimo. Gior Antonio Maggi, che vi aveva avuto parte, ne fosse pur egli contente: ma questi scrisse all'amico mediatore la Lettera di cui vi do ania qui appresso, e che m'ha determinato di rinunziare al progetto dell'edizione di esse Rime, scorgendola troppo scabrosa a farsi nel modo ch'in avrei voluto, e che voi più pariente di me non rifuggiste dall'intraprendere. Eccovi pertanto la Lettera del Sig. Maggi al suddetto amice mio.

" Pregiatiss. Signore. – Nella riserva posta dul Marchese Giorgio "Trivalzio all' acconsentire alla richiesta del Sig. Torri intorno a quei , levori sulle Rime di Dante, io riconosco la bontà verso di me, e l'ot-, timo discernimento di quel degno Cavaliere. Per corrispondervi quindi , del canto mio con tutta schiettezza, mentre le confermo ciò che a lei " se già dal modesimo partecipato sulla mia cooperazione ai suddetti , leveri, debbo pur dirle, che tutto quanto trovasi scritto di mia mano " in un libro formato di alcuni fogli uniti al Canzoniere dell' Alighieri, , della stampa di Mantova pel Caranenti, non che sopra altri fogli voalanti, non è che un primo abbozzo degli studi che si facevano in co-. mune tra me ed il Marchese Gian Giacomo Trivulzio per sussidio. della memoria, ed in preparazione della stampa che si meditava. Il - fundo, perchè moltissimi erano i dubbi che tuttavia rimanevano, nè " per anco si era determinato pienamente quali fossero i componimenti , de escludersi come malamente attribuiti al sommo Alighieri. La ma-" lattia, e poscia la morte sventuratamente avvenuta dell' esimio cava-, liere, che mi onorava della sua amicizia, lusciò ogni cosa in sospeso; n e mila sua biografia, inserita nel tomo LXI. della Biblioteca Ituliana,

gi Dante un tributo di buon volure e d'affetto, che di riempiere aleanatamente un tal vuoto delle Lettere nostre. Attenenduci pertanta al giudizio del Perticari, noi per l'una parte ci studieremo di rischiarare il senso di questi Componimenti per mezzo di note filologiche ed illustrative; per l'altra di sceverare colla scorta della critica, della storia e de'dati bibliografici, i componimenti legittimi degli squrii, ed in ciò fare procederemo con tutta severità. Imperocchè noi giadithiamo, che il nome di Bante, suonando così alto fra tutte le celle nazioni, ed il suo valore poetico essendo così grande della propria rischesza, non possa ricevere alcun incremento da un altrai oblisto Sanetto, da un altrui obliata Cannone. Che se molti si stimaron ber di trar fuori dalla polvere delle Biblioteche qualche dimenticata zeliquia, che supposero di quel grande, noi ci terramo besti di fur the tornare nell'oblivione que' poetici componimenti, falsamente a Busto attribuiti, i quali, come figli illegittimi'e scostumati, che macul il buon nome e consumano le sostanze del supposto genitore, stanza framezzo le opere di lui, minorando di quelle il merito e deta done la bellezza. er i glade

" io ho già detto, a carte 404, quello ch'io penso di tale imperfetto " lavoro, ec.

Da quanto il Sig. Maggi ha esposto, voi desumerete, che il Monti non concorse punto nel lavoro critico intorno alle Rime Dantesche, e se in elcune Lettere del suo Epistolario disse ch'era già tutto in pronto, convien dire che lo avesse soltanto in idea, o che fosse altro, e suo proprie esclusivamente, del quale però non rimane notizia, ec.

Vostro affezionatiss. Amico Alessandro Torri

Il paragrafo della Biblioteca Italiana, del quale sa menzione il Sig. Maggi nella sua Lettera, è così concepito: Se ne stava il Trivulzio disponendo l'edizione delle Rime di Dante con una lunga chiosa, che le dichiarasse, accompagnata da ben ponderata scelta di varie lezioni; e i Letterati (come avea predetto il Perticari) potevano aspettarsi un'opera degnissima. Mu a tanto non bastò la sanità di Gianjacomo, la quale alteratasi sece sospendere il lavoro, nè sorse potrebbe ripigliarsi, poichè egli solo era guida sufficiente e sicura in quel bujo.

# RICERCHE

# STORICO-BIBLIOGRAFICO-CRITICHE

INTORNO LE POESIE LIRICHE

# PUBBLICATE A STAMPA COL NOME DI DANTE ALIGHIERI

E NOTE FILOLOGICHE E ILLUSTRATIVE

PER L'INTELLIGENZA DELLE MEDESIME.

CANZONE I. Vol. V, pag. 537
Donne ch' avete intelletto d'amore.

Questa Canzone è la prima di quelle riportate per intero da Dante nella Vita Nuova, e quivi da lui comentate. Non può dunque cader nissan dubbio sulla sua originalità, poichè altrimenti dovrebbe suppersi apoerifa quell'operetta, ove la Canzone ritrovasi, la qual supposizione non sarebbe meno strana di quelle del P. Arduino. Anche nel Trattato del Volgare Eloquio, lib. II, cap. XII, e cap. XIII, vedesi questa Canzone da Dante stesso citata siccome sua.

Avendo Dante stabilito di non dir se non cosa, la quale fosse lode di Beatrice, avvenne un giorno, mentre andava per una via campesre lungo la quale un limpido ruscello scorreva, che gli nacque tanta volontà di dire per rima, che la sua lingua parlò quasi di per se sessa, dicendo:

Donne, ch' arele intellello d'amore.

lo ro' con voi della mia donna dire:

etile su il cominciamento di questa Canzone, nella quale trattando di pregj e delle virtù della sua Beatrice, credè conveniente parlare a tane, non a tutte però, ma, come egli dice, alle cortesi e gentili. La Canone è piena di sentimento e di naturalezza, e sebbene sia la prima dal giovine poeta dettata, non manca di quei tratti che appalesano sa arnio.

St. I. v. 1. intelletto, intelligenza, cognizione.

lvi. v. 5. pensando, considerando, quasi ponderando. Questo verbo e qui usato dal poeta siccome verbo attivo: anche altrove si trova aver esti detto:

Mentr' io pensava la mia frale vita, Canz. II, St. III. E spesse fiate pensando la morte.

Canz. III, St. IV.

In questo significate manea nel nostro Vocabolario.

Ivi, v. 9 e 10. Intendi: Ed io non vo'cimentarmi a parlare di lei sì altamente, che poi divenissi vile, cioè abbandonassi l'impresa, per timore.

Ivi, v. 13. Vui per voi. E così altrove abbiamo stampato sui, pui ce. per suoi, poi ec., quando la rima cade in ui, abbenchè in alcune stampe si trovi diversamente. In questo ci siamo conformati al giudizio del Dionisi, il quale a chi volesse opporre, che deesi stampare voi ec. e pronunziare vui ec., risponde che approverebbe la regola, se fosse sempre mantenuta; ma ciò non vedendosi costante ne' testi a penna e nelle edizioni, stima bene di fissare il metodo contrario, di stampare cioè secondo la pronunzia della rima voluta.

St. II, v. 1. chiama, che in altri testi leggesi clama, cioè esclama.

Ivi, v. 9. Chè parla Iddio, che ec., perciocehè parla Iddio, il quale ec. È opinione d'alcuno che questo verso debba leggersi così: Che parla Iddio? che di Madonna intende?

Ivi, v. 10-14. Questi versi fanno prova che Dante fino dalla sua gioventà avesse concepito l'idea del suo tripartito Poema.

St. IV, v. 5. Color di perla quasi informa ec. Intendi: Ella ha il volto d'un colore quasi di perla, cioè a dire d'un color pallido, quale si conviene avere a donna gentile, non però pallido fuor di misura.

Ivi, v. 8. per esempio, cioè col confronto.

St. V. v. 4. piana, dimessa, umile.

Ivi, v. 12. Altri testi leggono tostana, cioè breve, spedita.

CANZONE II, Vol. V. pag. 539 Donna pietosa e di novella etate.

Anche questa Canzone è indubbiamente dell'Alighieri, perchè non solamente vedesi da esso citata come sua nel Volgare Eloquio lib. II, cap. XI, ma perchè trovasi riportata per intero nella Vita Nuova.

Una donna pietosa e di giovane età (era costei consanguinea di Dante), adorna assai d'umane gentilezze, si trovava presso al letto, dove Dante si stava ritenuto da grave infermità. Vedendo ella pieni d'affanno gli occhi del suo congiunto, ed ascoltandone le parole tronche e vuote di senso, poichè farneticava, si diede pel timore a piangere fortemente. Ma altre donne che pel piangere di colei s'accorsero

dello stato in cui trovavasi Dante, si appressarono ad esso, e lo svegliarono. Quindi egli riavutosi alcun poco, raccontò loro la visione
che aveva avuta farneticando, la quale si fu, che gli parca fosse morta Beatrice, e credea vederne il corpo giacente, cui donne dolenti e
starmigliate cuoprivano d'un velo. Questo è il soggetto della presente Canzone, i sensi della quale potrauno esser meglio compresi, leggrado le quattro pagine che nel citato Libretto della Vita Nuova ad
mas precedeno.

St. I, v. 1. di norella etade, di giovanile età.

Ivi, v. 4. di pietade, d'affanno, di dolore.

Ivi. v. 5. le parole vane, cioè vuote di senso.

lvi, v. 10. Ed appressarsi per farmi sentire, cioè e si appressarono ser farmi risentire, svegliare.

St. II, v. 4. con tutta la vista rergognosa, con tutta l'apparenza di

Ivi, y. 7 e 8. Egli era tale ce. Intendi: Il colore del mio volto era tale a vederai, che faceva altrui ragionare di mia prossima morte.

lvi, v. 12. vedestu, sincope di vedesti tu.

St. III. v. 9. eran si smagati, erano così venuti meno, così smarriti. Smagare dal lat. ex e mage, vale propriamente scemare, minorare, e intransitivamente venir meno, smarrirsi.

lvi, v. 11. immaginando, farneticando, vagellando.

lvi, v. ult. Che mi dicien pur: morrati, morrati. Altri testi leggono cu miglior suono del verso: Che mi dicen: morrati pur, morrati, cioè ti morrai pure, ti morrai.

St. IV. v. 1. dubitose, paurose, piene di paura.

lvi. v. 4. disciolle, cioè scapigliate, scarmigliate.

lvi. v. 8. turbar. oscurarsi.

lvi, v. 10. Are, contrazione di aere.

St. V. v. 5 Dono, dietro.

lvi. v. 6. direlo contrazione di direilo.

St. XVI. v. 4 e 5. Il Petrarca nel Trionfo della Morte, cap. I, v. ult., pendendo il concetto da questi due versi di Dante, disse elegantemente: Morte bella parea nel suo bel viso.

lvi, v. ult. Voi mi chiamaste al'or, vostra mercede: Intendi: voi allva, o donne, per la compassione che avevate di me, mi risvegliaste di mio farneticare: e così terminò la visione.

CANZONE III, Vol. V, pag. 542. Gli-occhi dolenti per pietà del core.

R di 9 Giugno del 1290 morì Beatrice nell'età press'a poeo di

cinque lustri. Dante non reputò sufficiente la sua penna a trattare subitamente, e come si convenia, della dipartita di Beatrice, fatta cittadina

Del reame, ore gli Angeli hanno pace.

Ma poichè i suoi occhi ebbero per alquanto tempo lacrimato, nè per cotante lagrime avea potuto disfogare la sua tristezza, pensò disfogarla (egli stesso così racconta) con alquante dolorose parole, e però si propose di fare questa Canzone, nella quale piangendo ragionasse di colei, per la di cui perdita tanto dolore erasi fatto distruggitore dell'anima sua. È questa l'ultima delle tre che si trovano inserite nella Vita Nuova (1), ed una specialmente di quelle che il Ginguéné esalta per la naturalezza, e pel tuono di tristezza e di malinconia, che prima del Petrarca avea l'Alighieri saputo dare assai bene alla Lirica Italiana.

St. I. v. 1. e segg. Intendi: Gli occhi, che per la compassione del enore si dolerano, hanno nel lagrimare sofferto pena così grande, che omai sono restati abbattuti. Ora s'io voglio sfogare il dolore, che appuco appoco mi conduce alla morte, non posso più piangere, (perchè gli occhi sono a questo impotenti), ma conviemmi parlare, traendo lamenti compassionevoli.

St. III, v. 3. Ed essi, e si è, e si sta.

St. V, v. 7. perch'io volesse, per quanto che io volessi.

Ivi. v. 12. labbia, faccia, volto.

St. ult., v. 3 e 4. A cui le tue sorelle, le precedenti Canzoni, erane usate di portar letizia, poichè non parlavano della morte di Beatrice, ma delle lodi di lei vivente.

# CANZONE IV, Vol. V, pag. 545. O patria degna di trionfal fama.

" Io cercava (dice il Dionisi, Anedd. V, pag. 8) Sonetti. Canzoni, " Epistole ed altri componimenti inediti di Dante, onde arricchirne " la ristampa delle sue opere. D'apocrifi n'ho veduti alcuni, ed al-" cuni pur di sinceri. Primieramente una Canzone, la quale col

(1) Si è malamente ingannato l'Arrivabene, quando ha detto (pmg. CCXVII), che nella Vita Nuova trovansi quindici Canzoni e parecchi Sonetti. I Sonetti per il vero non possono dirsi pochi, perciocchè ammontano a ventiquattro; ma le Canzoni sono tre sole; e se per Canzoni si volessero altresì nominar le Ballate, si avrebbe il numero di sette, pur tuttavia molto lontano dal quindici.

\_ prezioso Codice in cui era scritta mi venne in dono dalla singolar cor-. tesia del Sig. Can. Angelo Maria Bandini ,, . Questa è la Canzone, che abbiamo riprodotta col num. IV, la quale, sebbene dal Dionisi creduta inedita, era già stata stampata dal Giunti nella sua edizione delle Rime antiche, Firenze 1527 a carte 128 retro, non però col nome di Dante, ma sotto il titolo d'autore incerto. Col nome del nostro Pecta può bensì dirsi pubblicata la prima volta dal rammentato Diomisi (Anedd. V, pag. 28 e segg.), il quale la corredò d'alquante sue petarelle, non meno che di altre d'antico anonimo. La lezione dataci dal medesimo è molto erronea; per lo che abbiamo giustamente preferito quella, che coll'ajuto di ottimi testi a penna ci presentò l'ezrezio Perticari nell' Amor patrio di Dante, ov'ei stampò la Canzone. Cel nome di Dante l'ho veduta nel Cod. 37, Plut. 90 della Laurenin varii de' Riccardiani, ed in uno posseduto dal coltissimo Sig. Marchese Cav. Francesco Riccardi Vernaccia. Le varianti, che prezzatano i detti Codici, sono nella maggior parte quelle dell'antica ecita lezione, o tali che non possono migliorare la lezione Perticariama: quindi credo del tutto inutile il riportarle. Il Dionisi, il Perticari ed il Witte non ebbero nissun dubbio sull'autenticità di questa Cane chi potrebbe averlo? Oltre la concorde autorità di tanti Codici. lo stile conciso e vibrato, le sentenze alte ed ardite, e l'argomento stesso la palesano per poesia di Dante Alighieri. Ei la dettò nel tempo del suo esitio, e quando avea già composto una parte del sacro poema. E sebbene nel Vol. V, col. 105 del Catalogo del Bandini si trovi riferito che in un Codice viene attribuita ad un tale Alberto della Piaggentina, pure non possiamo, anche a giudizio del Dionisi, dare nissun peso a questa circostanza, perciocchè o costui su nominato a capriccio dal copista, o fu il copista egli stesso, quando pur non si provi che cotesto oscuro Alberto fu sì valente in poesia, da poterne eser egli reputato l'autore. Che poi la Canzone sia incontrastabilmente di Dante Alighieri potranne restar persuaso al solo leggerla diangue conosca alcun poco lo stile e le opinioni del nostro poeta. Quivi troverannosi infatti alcune idee e frasi conformi a quelle da lui altrove adoprate. Nella Divina Commedia (Par. XV e XVI.) esalteà per esempio le antiche glorie della sua patria, e celebrerà le virtù dezi avi. ed in questa Canzone si troverà ch'egli ha fatto altrettanto, in quella (Inf. VI, 74) dirà che Superbia, Invidia ed Avarizia sono k tre faville che hanno acceso i cuori fiorentini, ed in questa gridetà che Capaneo, simboleggiato per la Superbia, Aglauro per l'Invidia, Crasso per l'Avarizia, sono coloro che Fiorenza divorano sì ch' clh vive stentando: nella Divina Commedia (Inf. XXXII, 88) con



# 19 ILLUSTEATION

vecabolo da lei create chiameri: Autonora II luogo dove si pumbetta di traditori della patria, ed in questa Camzone dirà pure Autonora II figoso medesimo. I riportati esempi, che potrebbero pure ausonaturali a gli argomenti sopra allegati, credismo essere sufficienti ad accustanza che la Canzone si è di Dahte Alighiori.

- St. I. v. 1. degna di trienful fama, perchè (chiesa l'antice) sti stata vincitrice di tutti i suoi nemici vicini.
- Ivi, v. 2. Be magnanimi madre, avendo avisto per l'addicire assimi di grand'animo. Così l'antico.
  - Ivi, v. 3. Per suore di Firenze, egli intende Roma.
  - Ivi, v. 4. Quat, qualunque, chiunque.
  - lvi, v. 14. grazia, per affetto, benevolenza:
  - St. II, v. 2 role, erbdi, figli.
- Ivi, v. 3. Tri felies, ec. Intendi: tu regnavi felies a quel bel tenga quando i tuni figli vollero che le virtà fossero il sestegno del di gno tuo.
- Ivi, v. 6. celle sette denne. Intendi: colle sette Virti, le tre tellegali Fede, Speranza e Carità, colle quali tu vivevi cristianamente le le quattro cardinali, Prudenza, Giustizia, Temperanza e Fortenza, chile quali vivevi moralmente. Di queste simboliche Donne V. pare Purg. XXIX, 121 e segg.
  - Ivi, v. 7. ignuda di tai gonne, cioè spogliata di tali virth.
- Ivi, v. 13 e 14. Intendi: tu punisci siccome traditore della patris (in Antenora) chiunque non segue verace l'asta della tua vedoca insegna. Ma perchè dicela vedova? Per la morte, a parere del Dionisi, di Messer Corso Donati capo di Parte nera o per quella di Filippo il bello, di cui era partigiana Firenze. Con miglior ragione io penas peraltro, che Dante chiamasse vedovo il giglio florentino, perchè primo di giuste leggi, e di virtà, e siccome conseguenza dell'antecedente insegnada di lai gonne e della susseguente tuo for sudicio e vano.
  - Ivi, v. ult. più fai mal piglio, più guardi di mal occhio.
- St. III, v. 3. Che hanno fatto ec., cioè che hanno bruttato di vizje reso dispregevole il tuo giglio, la tua insegna.
- Ivi, v. 7. Segui le luci di Giustiniano, ec. È ciò consentaneo alle opinioni politiche dell'Autore nel fatto della Monarchia. Intendi segui le giuste leggi imperiali, e correggi le crudeli tue municipali.
- St. IV, v. 5. potrà. Dal contesto pare evidente doversi leggere petra' cioè potrai, siccome pur vuole il Dionisi; ed è questo il concetto: E il nome tuo, che or male si nota, si vitupera, tu potrai poi dire, chiamare eccelso. o Fiorenza.

١١ ثنيه

, it 100 1

Ivi. Fiorenza. Di qui s'argomenta, dice il Dionisi, che Dante nel nominar la sua terra non fece uso del francesismo Firenze, in cui svaniace tutta la bellezza e la grazia, che ad essa viene dal fiore. E a dir vero ne'buoni testi della Commedia si legge sempro Fiorenza.

Ivi, v. 13. Strida, figuratamente adoperato per angoscie, tormenti, prassi altre volte nelle rime di Dante:

Che per aver di minor doglia strida.

Canz. VI, St. II, v. penult.

Allor mi surgon nella mente strida.

Canz. VIII, St. IV, v. 5.

Con questo significato manca nel Vocabolario.

Ivi, v. ult. Nella Commedia la chiama lonza, nell'epistola ad Arrigo rolpicella, ma qui dicela lupa rapace per rispetto a quelli che negevanta, o meglio tiranneggiavanta, de'quali (Par. XV, 6) si dichiarò nemico: Nemico a'lupi che gli fanno guerra.

St. V. v. 1. fera, baldanzosa.

lvi, v. 7. clango, figuratamente grido.

Ivi, v. 10-13. Sotto il nome di Capaneo vaolai intendere la Superbia, di Crasso l'Avarizia, d'Aglauro l'Invidia, di Simon Mago la Simonia, del falso Greco Sinone la Frode, di Maometto lo Scisma, di Farene l'Ostinatezza, di Giugurta la Perfidia. È Dante istesso che ne fa certi di questa interpretazione, cacciando nelle bolge infernali, ere si puniscono i detti vizi, cotesti rei personaggi.

Ivi, v. 12. Che tiene . . . . al passo, cioè che tiene in guardia.

lvi, v. penult. Per buoni cittadini (nominati al v. 4) osserva bene il Bisaisi, che Dante intendeva quelli, i quali, sebbene forniti di bonti, non erano nella reggenza di Firenze, ma che avrebbero potuto essivi se non fossero stati tanto amanti de'loro piaceri, e de'loro 22 i denestici. Per cittadini giusti (nel verso penult.) intendeva quelli de avevamo parte nel governo, ed erano pur di giustizia forniti, ma sea si attentavano al riordinamento della patria, perchè impeditino dell'ingiusti che prevalevano. Così, all'eccezione di pochi demagoshi, oercava il poeta di conciliarsi la grazia di tutti i cittadini di Firenze.

Ivi. v. ult. sempre s'augusti, sempre sia eccelsa ed augusta.

CANZONE VI. Vol. V, pag. 549.

Morte, peich' io non trovo a cui mi doglia.

Non solo in molti Codici, come per esempio in alcuni della Riccardiana, nei Laurenziani 13, Plut. 90, e 44, Plut. 40, e nel Redigeriano di cui parlasi nel Bante Bartoliniano, ma altreà in tutte le placeioni a stampa, come nella Giuntina c. 21 ec. ec., vedesi quatta Canzone attribuita giustamente a Dante Alighieri. B una delle pla affettuose di lui, ed è marcata da tali bellezze, che non puttoi dubitare un momento (nè alcuno infatti il potè) della sua originalità:

Questa Canzone appariace dettata nel tempo della mortale unitabilità di Beatrice. Tutte le stanze, di che essa è composta, cominciano con un'invocazione alla Morte, ed a questa il poeta dirige le sue parela, perchè vuol far prova d'ammansiria: egli espone tutte le ragioni che il suo spirito potea rinvettire per arrestare il colpo fatale; e tormina sperando che la Morte si rinuova dal suo fiero volere, si che minuta possa al mondo far dono di se quell'anima gentile, cui della di poeta.

St. I, v. 1 e 2. Intendi: Morie, politic io non troco ceruno di val per sa contare il mio dolore, ne remmo a cui la compussione di un dispersa dal petto qualche sospiro ec.

Ivi v. 3. Ore ch'te miri, estingue to miri, o mi volga.

Ivi, v. 9. la mia fact, la mia faccia.

St. II. v. 7 e 8. Intendi: Ah, se la paura del colpo mortale mirilium così disperato, come ahine! mi ridurrà il colpo stesso!

Ivi, v. penult. di minor doglia strida, affanni, angoscie di matest dolore.

St. III, v. 4. la disfidi, la disperi, la fai disperata.

Ivi, v. 9 e 10. Intendi: Quanto conviene che risplenda una cosa, is quale dal lume del cielo è arrecala in una degna creatura. Fors'auco dec leggersi ch'è cosa invece di che cosa; e sebbene il concetto venga ad essere il medesimo, sarebbe questa allora la frasc: Quanto esserene ch'essa risplenda; perciocchè è una cosa, la quale ec.

St. IV, v. 2. seguiterà, seguirà, avverrà.

Ivi, v. 3. Che fia'l maggior che si sentisse mai. Tutti gli editori stamparono maggior e non maggiore, perchè non osservarono che questa parola deve formare la così detta Rimalmezzo, facendo rima con more del verso antecedente, come la fa core con fore più bassu, e come vedesi praticato costantemente in ciascheduna Stanza della presente Canzone e di altre. Ma i due versi, leggendo maggiore e core, verrebbero ad essere alterati nella solita misura; laonde io credo che Dante li scrivesse nella guisa seguente:

Che fia il maggiore — che seguisse mai, (e questa lezione viene autenticata dal contesto), e

Che per passare il core - messa v' hai.
Imperacche in ritengo erronea l'opinione di coloro, che affermano,

avere gli antichi alterata talvolta la misura dell'endecasillaho, di-

Del rostro Uccellatojo, che com' è vinto,

Dante Par. XV, 110.

Ecco Cin da Pistoja, Guitton d' Arezzo,

Petrarca, Trionsi

Di lei, e quindi tanta gioja prendea.

Boccaccio Am. Vis. cap. 26.

Se i primi padri dell'italiano Parnaso non riuscirono ad imprimer supre ne'loro versi quel ritmo armonico e sonoro, che più seppero imprimer vi alcuni grandi poeti moderni, non è per questo che violucro così grossolanamente le prime regole del metro, quelle regole, la giustezza delle quali sente pure materialmente l'orecchio. Laondo is non esito punto ad affermare che essi non dissero come si è credito finora, ma così:

Del vostro Uccellato', che com' è vinto — Bcco Cin da Pisto', Guitton d' Arezzo — Di lei, e quindi tanta gio' prendea —

I provenzali furono soliti di usare frequentemente quest'apocone, e fi Italiani ne presero il modo da loro. I nostri antichi dicevano Del Tegghiajo, Via Maggiore, Santa Trinitate ec. egualmente che Del Tegghia', Via Maggio', Santa Trinita' ec., e quindi tolto l'apostrole, che nella pronunzia era un accento grave, si disse Del Tegghia, Via Maggio, Santa Trinita. Così dicevano Gennajo, primajo, sumpjo, su

Farinala e'l Tegghia', che fur si degni.

Inf. VI. 79.

Ma prima che Genna' tutto si sverni.

Par. XXVII. 142.

Nello stato prima' non si rinselva.

Purg. XIV, 64.

Baccoalier l'aer del sezza' respiro.

Canz, XI, St. I.

Quanto di qua per un miglia' si conta.

Purg. XIII. 22.

Ivi. v. 4. Distendi. Distendere, il contrario di tendere, che oggi per ripetto all'arco diciamo allentare.

lvi, v. 8. Pinta per corda, spinta per mezzo della corda,

Digitized by Google

essere uno de'primi suoi giovenili, e forse riflutati componimenti. Infatti se alcuni Codici e l'edizion Giantina, c. 22 retro, l'attribuiscono a Dante, altri, come per esempio il Laurenziano 15, Plut. 41, l'astrivono ad Incerto. Quindi, finchè non si abbiano maggiori dati o
per l'ammissione o per l'esclusione, io reputo che debba aver luogo
nella Classe seconda, cioè a dire fra quei Componimenti, che lasciano tuttora dubbio se siano o no del gran Cantore di Beatrice.

Pel comodo di coloro, che non conoscendo l'antico provenzale, amassero d'intendere i sensi della Canzone presente, ne pongo qui appresso una versione, nella quale ho cercato di conservare non tanta la forma e la tessitura delle Stanze, quanto la succession delle risse.

> Ahi falso riso, perchè tradit' hai Gli occhi mici? e che cosa a te mai feci, Che fatto m' hai così spietata fraude? Già udito avrian le mie parole i Greci: San tutte l'altre donne, e tu pur sai, Che ingannator non è degno di laude: Tu sai ben come gaude Il travagliato cor di que' ch' aspetta. lo vo sperando, e par di me non cure: Ahi Dio! quante sciagure, E qual si dà rovinosa disdetta A colui, ch' aspettando, il tempo perde, Nè giammai tocca di fioretto il verde. Di te mi lagno, cor soave, in primo, Che, per un matto guardamento d'occhi, Non dovresti ogni legge aver perduto: Ma e'mi piace, ch' al dar degli stocchi, Insorgon sempre contra me dal limo; Dond' io son morto, e per la sè ch' ho avuto, Fortemente mi spiace, ahi me perduto! Ch' io son punito, ed aggio colpa nulla. Ned essa dice: il male egli è di questo; Onde in lagnarmi io resto. Ella sa ben che se il mio cor si crulla A piacer d'altra che di lei; il sa Amore, Gran pena porteriane il falso core. Ben avrà questa donna il cor di ghiaccio, Ed aspro sì, che per mia pena e sorte, Se non avrà pietade pel suo servo,

Canzon, tu gir ne puoi per tutto il mondo,
Perocchè parlat' aggio in lingua trina:
Che per lei dolorosa morte faccio,
Nè, sperando, la vita più conservo.
Guai ad ogni mio nervo,
S'ella non fa che per suo senno vero
Io vegna a riveder sua faccia allegra:
Ahi Dio! quanto è integra.
Ma io ne temo, duol n'aggio sì fero:
Ella amore ver me tanto non cura,
Quanto in me d'essa la speranza dura.
Canzon, tu gir ne puoi per tutto il mondo,
Perocchè parlat'aggio in lingua trina:
Che la grave mia spina
Si saccia per lo mondo, ognuno il senta:
Forse pietà n'avrà chi mi tormenta.

St. I. v. ult. Nè giammai tocca di fioretto il verde, vale a dire nè mai arriva a conseguire l'intento, modo consimile a quello del Purg. III, 135 Mentre che la speranza ha fior del verde.

St. II, v. 3. Non dovresti ogni legge aver perdulo, cioè non dovresti aver perdulo ogni freno, ogni rilegno.

Ivi, v. 4. al dar degli stocchi, al cominciar delle serite.

Ivi, v. 11. si crulla, si muove, si piega. Crollare, come grullare, per crollare. Alcuni Codici hanno si smalla, vocabolo strano e inquistato.

# CANZONE VIII. Vol. V, pag. 553. Così nel mio parlar voglio esser aspro.

Fu pubblicata questa Canzone col nome di Dante nell' Edizione Giuntina a c. 23 retro, e quindi riprodotta in tutte le edizioni delle Rime Liriche di lui. A Dante trovasi pure attribuita dai Codici 89, 90 e 136 del Plut. 90, e 42 e 44 del Plut. 40 della Laurenziana, non che da varj della Riccardiana. Anche il Petrarca citò questa Canzone nella sua Lasso me, ch' io non so'n qual parte pieghi. Ma a comprovarne l'originalità, più che le autorità allegate, tornerà acconcio un breve esame della medesima.

Dante non a caso, ma a bello studio si valse talvolta di rime e modi aspri, perchè ad aspro subietto convenienti; e mentre in ciò fare obbediva all'impulso dell'acre sua natura, seguiva quei precetti che sono da lui dettati nel Volgar Eloquio. Che se questa poesia troverassi acerba e risentita nelle sentenze, non lascerà che desiderare nello

P .- 4

: . . !

stile e nell'artificio poetico. Bellissime comparazioni, e veramente Bantesche, si troveranno fra le altre le seguenti:

Ma come for di fronda,

Così della mia mente tien la cima.

E qui si noti che nel Convito, Tr. II, cap. II, con altra consimile metafora disse, che il pensiero di Beatrice tenea la rocca della sua mente.

Colanto del mio mal par che si prezzi

Quanto legno di mar che non leva onda . . . .

Ahi angosciosa e displetata lima,

Che sordamente la mia vita scemi.

Perché non ti vitemi

Rodermi così il core? ec.

In questa Canzone vuol Dante riprendere la rigidezza della sua anata. Ma questa amata sarà ella la Filosofia, o piuttosto una donna vera e reale? Se fosse la prima, con quanta ragione avrebbe potuto inveire contro di essa, ed in un modo cotanto acerbo, mentre nel suo Carvito va dicendo, che la Filosofia fu la consolatrice delle sue lacrime, quella della quale sentiva grande dolcezza, quella ch' ei non potea immaginare in atto che misericordioso non fosse? A qual fine danque avrebbero potuto tendere tanta rampogne contro la Filosofia? beltre, con quanta proprietà avrebbe detto che la Filosofia, questa femmina intellettuale, avesse biondi i capelli, le dorate treccie dei esti fossero divenute per lui sferza e scudiscio? Ouesta Canzone perla pertanto di donna vera e reale, non però di Beatrice. Per tale vituosa donzella senti Dante un amore che non si diperti mai da cortesia e gentilezza; e di questo suo verace, ma purissimo, affetto ho ri latto parole nella Dissertazione al Canzoniere. Quindi appare afatto improbabile, che l'Alighieri volesse dare a Bestrice il titolo di scherana micidiale e ladra (St. V, v. 6), e dire che se egli giungesse al afferrare le di lei bionde treccie, non sarebbe per esser pietoso (St. VI); ed invitare in ultimo la Canzone a scagliare una saetta nel ore a quella donna, che gli toglieva ciò di che egli aveva il maggior desiderio.

Non essendo nè la Filosofia nè la Portinari, domanderammi il lettere chi sia mai la donna, la rigidezza della quale riprende in questa Canzone il poeta. Nella Dissertazione ho già dichiarato come non può essere quella Madonna Pietra degli Scrovigni di cui parla l'A-madi, e come due sole, cioè la nota lucchese e la casentinese, furono le donne, delle quali Dante restò nella sua virilità passeggieramente invaghito. Laonde il supporre che una di queste si fosse non potrebbe dinsi assurda supposizione; lo che peraltro non oserei asseverantemente.

gir che mi face.

|                       | Total Contract of                      | JAE .                                        |                   |
|-----------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------|
| Sermere, poichè le    | equanture apoplie di                   | i deti positiri, mas:                        | conodi            |
|                       | egili a salah dari da                  |                                              | <b>45</b> ايند، ا |
| St. I, v. 3. impetre  | s, figurat. contras. (                 | l 12. HIXX Jul 600                           | 'imma             |
| rine di fuor tua non  | trarres Più teste s                    | me, che quella d'e                           | ntro im           |
| pelro.                | result agos 21                         | and the second of the                        | iop.              |
| Ivi, v. Q. et chiude  | s, of guopra, in the                   | er of the property                           | lura 🗟            |
|                       |                                        | ors occupia la alma d                        | lello ste         |
|                       | s tiens il primo inog                  |                                              |                   |
| Ivi, v. 5 e 6. Inter  | idi: Colania pare, ch                  | 'olla si sami doi m                          | is mak            |
| _                     | si cidali. A day anare                 | , the non-sollow fu                          | rices i           |
| nde.                  |                                        | B. of the                                    | _                 |
|                       |                                        | timore di rodaviti                           |                   |
| brane il compienzio   | cens is herimore di                    | i palesare altres tie                        | no po li          |
|                       |                                        |                                              |                   |
|                       |                                        | alora to personal que                        |                   |
|                       |                                        | eguardo, più mi tre                          |                   |
|                       |                                        | voprimi il mia pinal                         |                   |
|                       |                                        | nti d'amore già mi i<br>o affevolises la mis |                   |
| he d'eses allenia l'  |                                        | o oliveroreses se mese                       |                   |
|                       |                                        | amente usato da De                           |                   |
| Menglire, communar    | a a non ner <i>tor nia</i>             | siccome dice il Voc                          | aholoria          |
| pfalli dicesi brucare | s il <i>aels</i> o per ispo <i>ali</i> | are il gelso delle su                        | e foelie          |
| imilitudine presa d   | al bruco, che di esse                  | foglie si nasce.                             | , logue           |
|                       | al niego, messo sulla                  |                                              |                   |
|                       | toglie d'ogni fidanz                   |                                              |                   |
| Ivi, v. 5. strida, a  |                                        |                                              |                   |
| Ivi, v. 11. a' egli a | dra, sottintendi la m                  | ano per ferirmi.                             |                   |
|                       |                                        | terza, cioè la mattin                        | 2.                |
|                       | s, il suono dell'Aven                  |                                              |                   |
|                       |                                        | ilmente, dal lat. <i>inci</i>                | ioue, sab         |
|                       | talvolta il significat                 |                                              |                   |
|                       |                                        | la, cioè il poter vag                        |                   |
| l di lei sembiante, a | vendo egli scritto la f                | Canzone Per nendica                          | r la fine         |

CANZONE IX, Vol. V, pag. 556.

Amor che muori tua virtà dal cielo.

Leonardo Bruni dicendo nella Vita di Dante, che le di lui Canana sono periette, limate, leggiadre e piene d'alte sentenze, è che suite hanno generosi cominciamenti, siccome quella che incomincia Amor che muovi, dov'è comparazione filosofica e sottile intra gli effetti del Sole e gli effetti d'Amore, ne porge una prova che la Canzone è di Dante Alighieri. Col nome di lui fu stampata nell'edizione Giuntina a c. 25, e riprodotta in tutte le altre; col nome di lui l'ho veduta in parecchi Codici Magliabechiani, Laurenziani e Riccardiani. Finalmente Dante medesimo la cita due volte siccome sua nel Volgar Eloquio al libro II cap. V e cap. XI.

Il poeta in questa Canzone (3) tiene ad Amore discorso della sua donna, la quale, secondo ch' io penso, altri non è qui che la Filosofia. Una delle più difficili indagini si è il determinare quali delle Canzoni di Dante trattino d'un amor sensuale, e quali d'un amore intellettuale: ma per questa Canzone, non molto difficile riesce la prova, perciocchè i concetti hanno qui dell'elevato e del filosofico assai più che del naturale e del passionato; e l'andamento ed il tuono è tutt'affatto simile alle tre filosofiche Canzoni del Convito, ov' io tengo che la presente Canzone dovesse aver luogo, essendochè l'Alighieri ci fa sapere che il loro numero non dovea a sole quelle tre limitarsi, ma ascendere fino a quattordici. La Chiusa poi chiama la donna, di cui è invaghito il poeta.

. . . colei, che fu nel mondo nala

Per aver signoria

Sovra la mente d'ogni uom che la guala;

le quali espressioni convengono pienamente alla Filosofia, come quella che non sovra i cuori, ma tien signoria sovra le menti degli uomini, facendo delle sue bellezze invaghire chi sia da tanto da poterle affisare. Ciò vien pure confermato da quanto dice Dante stesso nel Convito Tr. III, cap. III presso la fine.

St. I, v. 3 e 4. Intendi: Poiche si conosce più il suo valore là dove il suo raggio va a scrire cosa più nobile.

St. II, v. 2 la Stella, cioè il Sole, che da Dante spesse volte è detto la Stella per eccellenza:

Ma li nostri, occhi per cagioni assai Chiaman la Stella talor tenebrosa.

Canz. XXX, St. ult., v. &

Come virtù di Stella (produce) margherita.

Son. XLV. v. ult.

(3) Dall'Arrivabene (pag. CCXIX) questa Canzone è chiamata Sonetlo: per la quale cosa puossi argomentare che le Liriche di Dante siano state da lui vedute con troppa fretta.

## **HARRENAZIONI**

| Però nella Cans. XVI, St. VI, v. ult. il Solo è da lui chiam<br>ce delle Stelle. | nto il Ruju   |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Ivi, v. 12. Intendi: come il fuoco, lo splendore riverbera                       | nell'acqui    |
| a motivo della di lei chiarezza e trasporenza. Così nel Per                      |               |
| diese:                                                                           |               |
| Quali per acque nitide e tranquille                                              |               |
|                                                                                  | e de de       |
| St. III, v. 12-15. Intendi: in guisa che il Sole è segno d                       |               |
| quale però non dà a lui nè toglie la forza, ma su quali                          | angus: diffe  |
| luogo che sopra di se,fallo sembrare di maggier virtà nei                        | i suo allatti |
| Nota to troncamento di toglio.                                                   |               |
| St. IV, v. 2 e 3. Qui la lezione è forse errata, poichè to                       |               |
| il trarne qualche senso. do credo che debba leggersi cost:                       |               |
| Dunque, Signor, di si gentil natura                                              | ** : 1        |
| ( Che questa nobilitate,                                                         | 4.46          |
| Che vien quaggiuse, è tutta alla bontate)                                        | 4 34          |
| Leva principio della tua grandezza.                                              | 1294          |
| St. V, v. 6. Da tal ch'io non ragiono, cioè tante ch'is                          | 100 - 200     |
| argomentare.                                                                     |               |

CANZONE X, Vol. V, pag. 559. Io sento sì d'Amor la gran possanza.

Col nome di Dante Alighieri fu questa Canzone stampata neil'Edizione Giuntina c. 26, ed in tutte le successive, non meno che
fra le rime di varj autori aggiunte dal Corbinelli alla Bella Mano di
Giusto de' Conti. A Dante è pure attribuita da un Codice di Casa Martelli, dai Codici Magliabechiani Cl. VII, num. 1100, Cl. XXI, num.
85 anon., e num. 102, palch. 4, dai Laurenziani 42, 44 e 46, Plat.
40, e 136, Plut. 90, e da varj de' Riccardiani; ed è citata pur dall'Ottimo Commentatore alla nota 37 del C. XXX del Purg. Tante
autorità di Codici, e il non vedersi mai stampata che col nome di
Daute, porgono non leggiero argomento, che veramente a Dante appartenga, come infatti ne certifica l'andamento e lo stile.

Appare essere una delle sue filosofiche, non tanto per le ragioni alla precedente Canzone accennate, quanto perchè colei, della quale qui si mostra innamorato il poeta,

.... slassi come donna, a cui non cale
Dell'amorosa mente,
Che senza lei non può passare un' ora;

e perchè Dante va quivi dicendo, che non altri che un verace e

ustante Amore (un volontario ed assiduo studio) potea far sì ch'ei degnamente diventasse

Cosa di quella che non s' innamora; cioè a dire potesse degnamente chiamarsi seguace ed amatore della Filosofia, della Scienza della verità e della virtù.

St. I, v. 12. Ch' alla voglia il poder non terrà fede, cioè: che il poter non manterrà la fede (non corrisponderà) alla volontà.

lvi. v. 13. Ma se di buon voler nasce mercede, cioè: ma se la buome volontà merita ricompensa.

St. II, v. 8. Per che mercè, volgendosi a me, fanno, cioè: per lo che, vierndosi a me, usano compassione.

Iri, v. 14-16. Intendi: Perchè bramo così ardentemente l'affaticarzi per lei ed il piacerle, che s'io credessi ottener ciò col fuggirla, sariz liere cosa (essendo io pronto a farlo), ma so che ne morrei.

St. III, v. 3. Quant' io farei quel ch' io dico per lui, cioè: quando in farei per Amore quello ch' io dico.

lvi. v. 9. Piacimento, per forma piacente, e quindi bellezza, venudi, manca nel Vobabolario, ove però registrasi piacente per bello, vap. La voce piacimento, allegata dal Vocabolario col seguente esempidi Dante da Majano.

> Conviemmi dir, Madonna, e dimostrare Come m' ha preso vostro piacimento.

spifica evidentemente venustà, bellezza, e non già piacere, come ivi s'definisce. Ecco un altro esempio del significato di venustà:

.... lo più bel piacimento, Che mai formasse natural potenza In donna di valenza.

Canz. Poscia ch' io ho perduta, St. V, v. 7.

St. VI. Di questa Stanza va priva la Canzone nelle edizioni antide: ed il Pasquali (Venezia 1741), su il primo ad inserirvela, riscontato avendola nella Bella Mano (Fir. 1715, pag. 186) con questo
tiolo: Stanza di più nella Canzone di Dante che incomincia I' sento
ad Amor ec., trorata in un antichissimo libro di dette Canzoni. E
nel vero, questa Stanza è nella tessitura del tutto conforme a quelle
della Canzone presente; e pare molto probabile che sia questo il luomo suo proprio. Se non che la Canzone verrebbe allora ad avere due
Commiati: per la qual cosa io sospetto che il Commiato Canzon mia
bella sosse scritto da Dante per sostituirsi all'altro Canzone, a' tre men
rei, il quale dovrebbe in questo caso eliminarsi, tanto più che non ripete press'a poco che le stesse idee dell'altro; o sivvero che appartenga alla Canzone 1X Amor che muovi, la quale di Commiato va

## 224

#### **ILLUSTRAZIONI**

priva. Ma ciò non potrassi determinare senza l'autorità di più Codici.

Ivi, v. 3. s'avviene, si conviene, s'addice.

Ivi, v. 4. che tu l'assottigli, che tu l'ingegni.

Ivi, v. 9. Spia (o Espia, come porta la stampa del Corbinelti) se far lo puoi della tua sella, vale a dire: guarda attentamente se puoi farlo seguace della filosofia, della virtà.

Ivi, v. 10. E se non puote, e se non puoi.

St. VI, v. 3. fa' che prove, fa' di provarti.

CANZONE XI, Vol. V, pag. 563. E'm' incresce di me si malamente.

La bellezza e sublimità di questa erotica Canzone, dettata con pargata e nobile favella, e piena di passionate espressioni e di alti concetti, la palesano per lavoro di Dante Alighieri. Questa non parla già d'un amor filosofico, ma d'un amor naturale, ed apparisce dettata. vivente Beatrice. Non tutti i poetici componimenti da Dante scritti mentre viveva la Portinari, furono da lui riportati nella Vita Nuova; ed egli stesso lo dice (ivi, pag. 9): che anzi varj di essi, non esprimendo, siccome la presente Canzone, il nome dell'amata, servirono al poeta per farne schermo alla verità, celando altrui l'oggetto dell'amor suo, e facendo credere di essere invaghito di tutt' altra donna, che di Beatrice.

Col nome di Dante su questa Canzone stampata nell' Edizione Giune tina c. 27 retro, ed in tutte le successive; e col nome di esso vedesi ne' Codici Laurenziani 42 e 44, Plut. 40, 136, Plut. 90, ed in varii de' Riccardiani. Quello però, che finisce di provare, che la Canzone appartiene evidentemente a Dante Alighieri, si è che il poeta sa nelle Stanze V e VI la storia del suo innamoramento di Beatrice con tutte quelle stesse circostanze, e quasi colle stesse parole, colle quali ei lo racconta nelle due prime pagine della Vita Nuova.

St. I, v. 2 e 3. In questa Canzone, che, non esprimendo, siccom'ho detto, il nome di Beatrice, servì a Dante per celare altrui l'oggetto dell'amor sue, si lagna il poeta, che la sua anima è rimasta afflitta e piangente, e in sulla mossa d'andarsene fuori di questa vita, pel motivo di non veder più da qualche tempo que'begli occhi, i quali
... aperse Amor con le sue mani.

Di ciò sentiva Dante un martiro, che recavagli acerbo dolore, e scriveva la presente Canzone per muovere la sua Donna a pietà. Come dunque potrà intendersi quello ch' ei qui dice, cioè,

Ch'altrettanto di doglia

Mi reca la pietà, quanto il martiro?

Come mai la pietà, ch'egli implora, potea recargli altrettanto dolore, quanto recavagliene il martiro, del quale lagnavasi? Ciò ch'ho detto di sopra rende facile la risposta. La pietà che recava a Dante altrettanta doglia quanta il martiro, era quella che dimostravangli le donse, delle quali, affinchè sospettar non si potesse di Beatrice, fingeva d'essere innamorato; e questa pietà per tornargli affatto inopportuna, e per fargli palese come altre femmine erangli più benigne di colei, che formava la sua fiamma esclusiva, recava ad esso non già sollievo na doglia.

lvi, v. 6. sezza', sezzajo, ultimo.

Ivi, v. 10. piani, benigni.

St. II, v. 4-7. Intendi: Ma poichè gli occhi della bella donna s'avvitaro, che a cagione del grande amore per lei, io era smarrito e quei fuori di me, si dileguarono ec.

St. III, v. 3. la sconsolata, cioè l'anima.

lvi, v. 5. anzi, innanzi.

lvi, v. 8. Con quella vita, con quel rimanente di vita.

St. IV. v 8. Sopra colei, cioè sopra l'anima.

lvi, v. 12. Avregnaché men duole, cioè abbenchè dolga meno.

St. V. v. 1. Lo giorno che costei nel mondo venne, cioè lo giorno che Beatrice apparve alli mici occhi (come dice sul principio della Vita Nuova), Serondo che si trova Nel libro della mente che vien me
cioè a dire pella memoria labile (così nella Vita Nuova: in quella serte del libro della mia mente ec.) La mia persona parrola (egli così nella Vita Nuova: occepì, una passion nuova ec.

Ivi. v. 7. virtà, potenze dell' anima.

Ivi. v. 10. E se'l libro non erra, cioè se la memoria non erra, lo spirito maggiore, vale a dire lo spirito vitale, tremò sì fortemente, che perve bene, che per lui fosse venuta in questo mondo la morte. Questo effetto su prodotto nel giovinetto Dante dalla prima comparsa di Beatrice: il racconto coincide persettamente con quanto ne dice nel suo bire della Vita Nuova, pag. 2. Lo spirito della vita, il quale dimora ulla segretissima camera del cuore cominciò a tremare sì fortemente, du apparira nelli menomi polsi orribilmente.

hi, v. ult. a quei, cioè ad Amore.

St. VI. v. 4. la rirtà ch' ha più nobilitate, l'intelletto.

lvi, v. 9. Intendi: Sicché (l'intelletto) disse poi prangendo alle altre potenze dell'anima, vale a dire alla Memoria ed alla Volontà: qui giangerà ec.

Ivi. v. 13. donna, signora.

St. VII, v. ult. Che men' ha colpa, che n'ha colpa verso di me.

CANZONE XII, Vol. V, pag. 566. La dispietata mente, che pur mira.

Il poeta in questa Canzone prega umilmente la sua donna ad aver pietade di lui, mandandogli un cortese saluto, il quale possa riconfortare alquanto la sua abbattuta virtù ed il quale, egli dice, esser l'ultima sua speranza. Il saluto di Beatrice fu infatti, siccome nella Dissertazione notai, uno de' maggiori desiderj amorosi dell' Alighieri. Fin dal principlo della Canzone dicendo, che il desio amoroso lo tira Verso il dolce paese ch' ha lasciato.

fa conoscere ch'ei la dettò mentre si trovava lontano da Firenze, la qual cosa dovè più volte succedere ancor nella di lui giovinezza. Dopo tutto questo sarà inutile il dire, che la Canzone non tratta d'un amor filosofico, ma d'un amor naturale: anzi dalla storia dell'amore di Dante dedur potrebbesi, che fosse uno de'primi suoi giovenili componimenti; imperciocchè prima delle lodi di Beatrice, andò l'Alighieri parlando del saluto per lui dolcissimo, di quell'onesta donzella.

Per l'originalità della Canzone, diremo che vedesi stampata in tutte le antiche edizioni, siccome nella Giuntina a c. 29, non meno che in tutte le moderne, e sempre costantemente col nome di Dante Alighieri. Col nome di lui vedesi pure ne' Codici Laurenziani num. 42, 44 e 46 Plut. 40, 47 e 136 Plut. 90, in vari de' Riccardiani ed in altri. Le circostanze della Canzone convengono pienamente ad esso, e concordano esattamente colla storia de' suoi giovenili amori; lo stile terso e conciso, i concetti nobili e passionati sono conformi a quelli degli altri suoi erotici componimenti. Chi non riconoscerà il giovine innamorato Alighieri in quei versi:

Canzone, il tuo andar vuol esser corto: Chè tu sai ben, che picciol tempo omai Puote aver luogo quel per che tu vai?

Se per merito poetico questa Canzone non è superiore alle altre, non potrà dirsi tanto inferiore da doverla escludere dal Canzoniere di Dante.

St. I, v. 2. al tempo che se n' è andato, cioè al tempo felice, quando la Portinari lo consolava col suo grato saluto: e per questo ei dice dispietata la mente, perchè ricordavagli le passate contentezze, in cotal guisa amareggiandogli il cuore.

lvi, v. 12. vo.tra salute, vostra salutazione, saluto.

St. II, v. 3. Poi sol, poichè solamente. Poi per poichè trovasi molte volte adoperato da Dante e da altri antichi Scrittori.

Ivi, v. 4. mai non ristringe il freno, metafor. mai si rattiene.

St. III, v. 3. Sacciate, sappiate.

Ivi, v. 7-9. Intendi: che l'uomo des sosteners i più gravi pesi per infino a quello che sia mortale, prima di aver ricerso al suo maggior amico, cui non sa qual sia per trovare.

Ivi, v. ult. più tosta, più spedita, più breve.

St. IV, v. 7. non osa, dal verbo ausare, cambiato l'au in o, cioè non ha in uso, non suole.

Ivi, v. 8. tututto, tutto tutto, tutt'affatto.

Ivi, v. 10. La fede ch' io v'assegno, la fiducia che in voi ripongo.

Ivi, v. ult. Di fuor conosce che dentro è pietate, cioè dal vostro esterno conosce che nel vostro cuore alberga la compassione: le quali parole convengono benissimo a Beatrice, siccome quella, davanti a cui fuggon superbia ed ira.

St. V. v. 1. Vostra salute, vostro saluto.

Ivi. v. 4. Ma sappi, ma sappia.

Ivi, v. 10. nella mia guerra. Intendi: nella guerra degli affetti che combattono il mio cuore.

Ivi, v. ult. del Signor, cioè d'Amore.

St. ult., v. ult. Puote aver luogo qui sulla terra, cioè può aver vila,

CANZONE XIII, Vol. V. pag. 568.

Amor, dacche convien pur ch' io mi doglia.

Col nome di Dante Alighieri su questa Canzone stampata nell' Edizion Giuntina, c. 30, ed in tutte le altre sì antiche che moderne. Col nome istesso si vede ne' Codici Laurenziani 42, 44, e 46 Plut. 40 ed in varii de' Riccardiani, l' autorità de' quali torna pressochè inutile, poichè non puossi un momento dubitare della sua autenticità.

Il Quadrio nella sua Storia e Ragione d'ogni poesia (Tomo II. P. II., pag. 113. Mil. 1742) dopo aver detto che la Canzone non è un agevol componimento, siccome alcuni han pensato, ma anzi in tutto e per tutto malagevolissimo, così conchiude: "Per metter fine con van, taggio a questi miei insegnamenti, da Dante per la maggior parte "cavati, vo'qui rapportare ad esempio la sua Canzone Amor dacchà "convien. Essa è di quelle ch'egli chiamò elegiache (cioè che trat"tano argomenti umili); nè perciò merita minore estimazione di
"qualche altra sua tragica, che pur è molto stimata. E per dir bre"ve quel ch'io ne sento, questa è forse una delle migliori Canzoni
"che abbia la volgar poesia. "

Il primo verso del Commiato,

O montanina mia Canzon . . . .

fece credere al Quadrio che fosse stata scritta in qualche monte del Veronese, ore il poeta star dovesse a diporto; e quindi dedusse che il fiume accennato ne' seguenti versi,

Così m' hai concio, Amore, in mezzo l'Alpi,

Nella valle del fiume,

Lungo il qual sempre sopra me sei forte,

doveste esser l'Adige. Il Cav. Vannetti poi vuole che fosse stata scritta nel mezzo delle Alpi Rezie e Trentine nella Val Lagarina (4). Io finalmente ritengo col Dionisi, che il luogo, a che quelle frasi accennano, sia la falda delle Alpi del Casentino, nel Valdarno Casentinese. Il fiume dunque qui nominato non è l'Adige, od altro, ma l'Arno, lungo il quale si trovava Firenze, ove per Beatrice avea il poeta provato la forza d'Amore, ed ove avea poi lasciato ogni cosa più caramente diletta. Crede il Witte, che sia questo il poetico componimento inviato da Dante al Malaspina insieme a quella Epistola, nella quale gli da notizia della novella amorosa passione, che egli, appena giunto alle sorgenti dell' Arno, avea incominciato a provare per una bella Casentinese. Ciò, sebbene sembri probabile, io non oserei affermare, sì perchè dal tuono e dall'andamento potrà ad altri apparire che la Canzone si aggiri intorno ad argomento filosofico, come infatti può bene spiegarsi, sì perchè, vero essendo il fatto della Casentinese, e l'invio del poetico componimento, non discende la conseguenza che questa appunto debba esser la Canzone che di ciò fa parole, tanto più che le frasi.

Se dentro r'entri (in Firenze), va' dicendo: Omai

Non vi può fare il mio Signor più guerra, sembrano accennare una data posteriore alla morte d'Arrigo, per lo meno il 1314, e non già il 1310, data, secondo il Witte, della Lettera al Malaspina.

St. I. v. 3. d'ogni virtute spento, privo affatto d'ogni vigore.

Ivi, v. 4. Dammi savere a pianger come voglia, cioè concedimi ch' io sappia piangere sì come io voglio.

Ivi, v. 6. La lezione data dal Quadrio invece di Porti ha Portin, che sembrami migliore. Intendi: Sì che le mie parole portino agli orecchi altrui il duolo che si snoda e scioglie, e lo significhino sì come io lo sento dentro di me.

Ivi, v. 10. sì colto, sì ferito da' tuoi strali, o Amore?

(4) V. Daute Ven. Zatta 1758, T. IV, P. II, pag. 141.

Ivi, v. 11-13. Intendi: Ma se mi dai altrettanta facondia a parlare, quanto mi dai tormento, fa', Signore, che avanti ch' io sia morto,
questa rea de' mist danni non possa udire quel mio parlare, perchè
se ascoltasse ciò ec.

St. II, v. 2. immagine, per immaginativa.

Ivi, v. 3. Intendi: Io non posso fuggir lei se non come posso fuggire il pensiero che ve la mena; lo che è impossibile, perchè non posso non pensare, e ogni mio pensare è di lei.

Ivi, v. 4-10. Intendi: L'anima, che va follemente in traocia del suo mele, se la dipinge ognora, siccome ella è, bella e ria, ed a questa quisa si forma da se medesima la sua pena. Poi riguarda la detta imagine dipinta nella sua fantasia, e quando è accesa del gran desidrio che dagli occhi le viene, s'adira contro se stessa, ch'è la casius del suo male ec.

Come mai, si domanderà da alcuno, può ragionatamente eredersi che himmina, di cui parla la Canzone presente, debba essere la Filosofia, quado questa femmina intelletuale vedesi qui chiamata e rea e fera, e redesi rappresentata siccome avente occhi e siccome capace d'emetre un dolce riso? Ecco la risposta: Tutti questi istessi epiteti, tutti questi istessi attributi si veggiono dati dall'Alighieri alla femmina delle tre Canzoni del Convito. Chi potrà impugnare che in quelle si tatti della Filosofia? Fera e disdegnosa chiama poi il poeta la Filosofia, perchè, com'egli dice (Convito Tratt. III, cap. X ed altrove), ragii duro e malagevole l'entrare addentro nelle sentenze di lei, nomatante ch'ei fosse assiduo suo settatore ed amante. E per gli occhi di essa non altro vuole significare che le di lei dimostrazioni, come pel riso le persuasioni (Tratt. III, cap. XV ed altrove).

Ivi, v. 11, 12. Intendi: Quale argomento della ragione può darmi aine, quando è in me tanta tempesta d'affetti?

Ivi. v. 13-15. Questi tre versi ci ricordano quelli della Commedia,

Lo giel, che m'era intorno al cor ristretto,

Spirito ed acqua fessi, e con anguscia

Per la bocca e per gli occhi uscì dal petto.

lvi, v. 14. st eh'ella s'intende, in quanto che esce fuori per via di

Ivi, v. ult. lor merito rende, cioè rende loro, agli occhi, la debita ricompensa, sforzandoli a piangere.

St. III, v. 3. la virtà che vuole, cioè la volontà, in tal guisa significata per modo di circonlocuzione. Così nel Purg. XXI, 105; Ma non suò tutto la virtà che vuole.

- Ivi, v. 4. Mi fane, cieè mi fa, per licenza chiamata dai Grammatici Epentesi. Anche nel Parad. XXVII, 33 disse il poeta: Pure ascoltando, timida si fane; e nella Canzone XVIII, St. VII, v. 16: creder si puone.
- Ivi, v. 5. Intendi: L'immagine della mia nemica, essendo rimasta vincitrice della mia volontà, vaga di se medesima, cioè invaghita del soggetto che rappresenta, mi fa andar colà dov'ella è vera, cioè dove non in immagine, ma dove realmente si trova.
- Ivi, v. 10. Intendi: fo come quegli che di sua volontà va in potere e forza d'altrui colà dov'egli viene ucciso.
- Ivi, v. 11-15. Intendi: Quando son giunto presso colei, parmi udire chi dica: Via, via, abbi pietà; vorrai tu veder morto costui? Allora io accorgendomi, che mi sovrasta la morte, mi rivolgo altorno per vedere a chi mi debba raccomandare per averne soccorso. E dal contesto s'intende essere Amore; onde il Poeta soggiunge: A questo lacrimerole stato sono condolto d'avere a sentire Amore, tuttochè egli sia il mio crudo tiranno, chieder mercede per me; e d'avermi a raccomandare a lui per aver vita dagli occhi della mia nemica, i quali mi feriscono a gran torto, e m'uccidono.
  - St. IV, v. 2. Sal contar tu, tu Amore lo sai raccontare.
- Ivi, v. 4-7. Intendi: E se l'anima torna poi al cuore, non sa nulla, perchè l'ignoranza e l'oblio sono stati con tei quasi compagni, mentre ch'ella è partita. Ma quando io risorgo ec.
- Ivi, v. 13-15. Intendi: Che se ancora quel tuono fu mosso con dolce riso, e quasi per burla fui minacciato di morte, ad ogni modo la mia faccia resta poi per lungo spazio di tempo turbata ed incerta, perchè lo spirito non sa bene assicurarsi della verità.
- St. V, v. 1-3. in mezzo l' Alpi, cioè fra l'Alpi del Casentino, nella Valle dell'Arno, lungo il qual fiume Amore era sempre forte verso il poeta, siccome ho detto più sopra.
- Ivi, v. 11. sbandeggiata di tua corte, o Amore, cioè non soggetta al tuo dominio.
  - Ivi, v. 14. lì spunta, cioè in quel petto arresta.
  - St. ult., v. 1. montanina, nata, composta frai monti.
- Ivì, v. 7-9. Intendi: Colà dond' io vengo, una catena d' Amore l'annoda in guisa tale, che posto ancora che gli riescisse di trarvi, o forentini, alla sua voglia, e di ammansire la vostra crudeltà, non ha egli più libertà di ritornare fra voi.

CANZONE XIV, Vol. V, pag. 571. Io son venuto al punto della rota,

Col nome di Dante Alighieri vedesi questa Canzone nell'edizione Giuntina a c. 32 retro, ed in tutte le altre posteriori, nel Codice Martelli, nei Codici Laurenziani num. 42 e 44, Plut. 40, e num. 133, Pint. 90, ed in alcuni de' Riccardiani, nè si trova mai stampata, che cal nome di Dante. Tutte le ragioni dedotte dalle prove intrinseche. rale a dire dall'andamento, dai concetti, dallo stile, e portate in camma provare l'autenticità delle Canzoni antecedenti, militano egualmente per questa. Il Castelvetro nella sposizione della Poetica d'Aristotile riprende Dante per avere spesse volte nella Commedia indicabastrologicamente le stagioni e le ore, e parlato di scienze e d'arti ma intese dal popolo. Egli pretende che il poeta non debba senza accessità parlare ne'suoi poemi di cose lontane dalla capacità del vilgo. Ebbene, senza stare a discutere la questione toccata dal Castelvetro, e rinnuovata poi dal Bulgarini, diremo che la Canzone parla atronomia in modo tutto proprio dell'Autore del Sacro Poema, e de ancora per questa parte ci conferma nel giudizio, che essa a Dant appartenga.

Rimane ora a vedersi se nella medesima si tratti d'un amor filosoco, o d'una passion naturale. Se non fosse che va quivi replicatamente dicendo il poeta, che la donna, per la quale egli ha piena la mente d'amorosi pensieri, conta pochi anni d'età, e trovasi nel principio della sua giovinezza, tutto il rimanente porterebbe a credere the dovesse esser questa una Canzon filosofica. Ma come mai si potrà dire, che la Filosofia nel secolo di Dante fosse una Scienza che picciol tempo contasse?

Ma donna gli mi dà, ch' ha piccio! tempo.

Che sosse una Scienza nata allor di recente, sì che pargoletta nominar si potesse?

Se in pargolella fia per cuor un marmo.

O la Canzone parla veramente di Donna, o Dante volle chiamar giovinetta la Filosofia per rapporto a se stesso (ed io propendo per questa opinione), per rapporto cioè al piccol tempo dacchè egli si era invaghito di lei, ed applicato a simile studio; il quale studio, siccomo altrove dicemmo, Dante alquanto dopo la morte di Beatrice solamente intraprese.

St. I, v. 1. rola, cioè giro, circonferenza.

Ivi. v. 3. geminato, doppio.

#### **ILLUSTRAZIONI**

Ivi, v. 6. Inforcar di traverso, per similitudine attraversare, trapassare.

St. II, v. 6. salda, figurat. chiude, serra.

Ivi, v. 10. ragne, reti.

Ivi, v. 11. poggia, soffia, tira.

St. III, v. 3. unque mai, giammai.

Ivi. v. 9. ammortá, ammorza.

Ivi, v. 12. Dal contesto è evidente, che volta di tempo ha in questo luogo il significato di rivolgimento, mutasione, e non già corse di tempo, siccome dice il Vocabolario. Eccone un altro esempio, tratte dalla Canzone Oimè lasso, St. III, v. 9.

Per vol!a di ventura

Condotto fosti sopra gli aspri monti.

St. V, v. 1. fumifere, fumanti.

Ivi, v. 4 e 5. Intendi: Onde il cammino, la strada, la quale nel tel giorno, vale a dire nell'estate, mi piacque (poichè per essa me n'andava a diporto), ora è diventato un ruscello, e lo sarà fino a che es.

CANZONE XV, Vol. V, pag. 574. Amor, tu vedi ben, che questa donna.

La presente Canzone, che può anche dirsi una doppia Sestina (e così vien chiamata dal Quadrio), vedesi col nome di Dante nell'edizione Giuntina, a c. 33 retro, ed in tutte le successive ristampe, nel Codice Martelli, nei Codici Laurenziani 42, 44 e 46 Plut. 40, e 136 Plut. 90, ed in varii de' Riccardiani. Finalmente da Dante istesso è citata s'ecome'sua nel Trattato del Volgar Eloquio, lib. II. cap. XIII, là dove va dicendo che ne'poetici componimenti debbesi schifare la ripetizione d'una stessa rima, salvo che in cosa nuova e intentata dall'arte, siccom'egli s'avvisò di far appunto in questa Canzone.

Questa si è quella Canzone, che l'Amadi ed altri opinarono essere stata scritta per Madonna Pietra degli Scrovigni, l'insussistenza della quale opinione io ho dimostrato nel Cap. III della Dissertazione al Canzoniere. Or io dirò, che il subietto di essa è del tutto filosofico, e che quivi il poeta parla di astronomia e di fisica in un modo tatto suo proprio nella guisa stessa che nell'antecedente, alla quale apparirà manifesto che debba stare unita per l'identità dell'argomento.

Perchè l'Alighieri potesse poi chiamare la sua seconda nobilissima donna, cioè la Filosofia, e disdegnosa e fiera e crudele (e quindi anche pietra) lo dice egli stesso nel suo Convito (Tratt. III. cap. X): Quella Ballata considera questa donna secondo l'apparenza, discerdante dal vero per infermità dell'anima, che di troppo disis ere

presionala.... E in ciò s' intende che considera questa donna secondo la rerità per la discordanza che ha con quella. Ed appresso (Tratt. IV. cap. II): Oc' è da sapere, che non si dice qui gli atti di questa donna essere disdegnosi e fieri, se non secondo l'apparenza. Avendola simboleggiata sotto figura di donna, dicevala dunque disdegnosa e fiera crudele e pietra, perch'ella veniva apparentemente a dimostrarglisi tale ogniqualvolta non fosse stata secolui indulgente. ogniqualvolta cioè le sue dottrine fossero state dure alla di lui intelligenza. V. anche ciò ch'ho accennato alla Canz. XIII, St. II, v. 4.

St. I, v. 4. E poi, e poichè.

lvi, v. ult. Leggi me'e non mi, come portano tutte quante le stamp. sigurando affatto il concetto, ed intendi me' per meglio.

St. II, v. 10. alar, aitare.

St. V. v. 7. forte tempo, per tempesta.

St. ult., v. 5. per tua ferma, per tua deliberazione.

CANZONE XVI, Vol. V. pag. 576. Poscia d'Amor del tutto m' ha lusciato.

Se Dante non è l'inventore della Canzone, n'è certo il perfezionatre. Ne' principi della Volgar Poesia i nostri antichi fecero ogni
secie di versi alla Canzone servire, finchè Dante nel suo Trattato del
Velgar Eloquio, e più coll'esempio, n'escluse alcuni come disdicevoli
di gravità di cosiffatti componimenti. Frai versi, che si solevano in
tre framettere, era il quinario, della quale specie concedeva Dante,
the fino a due solamente potessero nelle stanze di qualche gran Cantre venire adoperati. Ed egli stesso, che il primo fu e gran maestro
tell'arte di ben formare questa maniera di componimenti, usò il quitario nella presente Canzone, la quale ad esempio del suo precetto
tiò nel libro II, cap. XII. dell' Eloquio Volgare.

Tutte le edizioni delle Poesie Liriche di Dante, siccome la Giuntina a c. 40 non omettono di riportare la Canzone presente. A Dante è pure attribuita dai Codici Laurenziani num. 42, 44 e 46 Plut. 40, e c num. 136 Plut. 90, e da varj de' Riccardiani. È questa una delle di lui morali; ed ha per subietto il dimostrare, come non può darsi vera leggiadria senza virtute e saggezza.

St. I, v. 2. non per mio grato, non per mia volontà.

Ivi, v. 8-11. Intendi: contro al difetto ch' è nata in noi di chiamare eveneamente col nome di leggiadro alcuno ch' è vile e nojoso, col nome cioè di quella leggiadriu, che ec.

St. II, v. 1-3. Intendi: Sono alcuni, i quali collo sprecare le loro ricchezze credono di polere moritamente aver luogo frai buoni.



### 234

#### ILLUSTRAZIONI

ivi, v. 8. Perchè'l tenere savere fora, cioè perchè l'essere in passent di ricchezze sarebbe allora saggezza.

1. 100 h 21

Ivi. v. 13. fallenza, fallo, errore.

Ivi, v. ult. gli gentil coraggi, i cuori gentili. Coraggio per con trevasi molte volte in Dante e negli antichi Scrittori. L'uno pure l'Arriosto.

St. III, v. 4. so', sono.

Ivi, v. 1-6. Intendi: Ed altri sono, i quali per aver prento il rise el il sogghigno in sulle labbra pretendono d'esser giudicati uomini di mgace discernimento da quelli peraltro, che restano ingannati caggande rider su cosa che costoro voglion sembrare d'aver compresa, mentre il loro intelletto non per anche la vede.

Ivi, v. 10, 11. Non sono innamorati mai di donna amorasa. Il professarsi innamorato di vaga femmina era un'onesta e gentile cutamanza di quell'età.

Ivi, v. 12. No parlamenti lor tengono scede, cioè tengono dissert, pieni di smorfie e di schifiltà. Così il Boccaccio Giorn. 8, nov. 4: Con suoi modi e costumi pieni di scede e di spiacevolezze.

Ivi, v. 13, 14. Non moverieno il piede per donneare a guisa di leggiadro, cioè, non farebbero un passo per gire a conversare genialmente con donne a guisa d'uomo che possegga la vera leggiadria.

St. IV, v. 1-5. Intendi: Non è pura gentilezza quella che devia del retto sentiero, poichè è biasimata e negata dove richiedesi un maggior corredo di virtù, cioè nell'oneste persone di vita spirituale, o in quelle altre che fanno professione d'una qualche scienza.

Ivi, v. 13, 14. Sollazzo è che convene con esso Amore e l'opera perfetta, cioè la Giocondità è quella che si congiunge collo stesso Amore, e rende perfetta la Gentilezza.

St. V, v. 4, 5. Intendi: Ed io che a lei, alla vera leggiadria, son cognito mercè d'una femmina gentile, cioè di Beatrice, che la dimostrava in tutti gli atti suoi, quando era vivente, non tacerò ec.

Ivi, v. 9. giunto, unito.

Ivi, v. 12. ma non so a cui trattarne, imperciocchè, come dice nel fine della Canzone, coloro, che virono, fanno tutti al contrario.

Ivi, v. ult. con virtù s'annoda, yale a dire, che la vera gentilezza non si diparte da virtù.

St. VI, v. 12. accosta, arreca.

Ivi, v. 13. tosta, pronta. spedita.

Ivi, v. ult. prence delle Stelle, il Sole.

St. VII. In questa Stanza il Poeta va facendo il ritratto morale del Savio, ed i sensi che v'espone fanno accordo con quelli esposti nel Convito. Tratt. I. cap. 9: A vituperio dico, che non si deono chiamar latterati que' che non acquistano le lettere per loro uso, ma in quanto per quelle guadagnano denari o dignità, ec.

Ivi, v. 11-14. Intendi: Per i suoi propri meriti è tenuto caro dalle presene savie quegli che colanto apprezza la lode quanto'i biasimo delle persone non gentili.

lvi, v. 16. gl' incontra, gli accade, gli avviene.

CANZONE XVII, Vol. V, pag. 580.

Doglia mi reca nello core ardire.

Questa Canzone, ch'è una delle morali, fu col nome di Dante publicata nell'edizione Giuntina a c. 42, ed in tutte le successive rispe. Col nome di Dante riscontrasi pure nel Codice Martelli, in rij de' Riccardiani, e nei Laurenziani num. 42, 44 e 46 Plut. 40, e 136 Plut. 90. Fu anche riportata dal Quadrio nella Scelta di Poesie Dente in aggiunta alle di lui Rime Sacre. Non evvi alcun dubbio originalità della medesima, poichè, oltre gli argomenti addotti, rissi citata da Dante istesso siccome sua nel Volgar Eloquio, lib. II, ne egli dice aver in essa trattato argomento morale.

De un passo del Convito si rileva chiaramente, che questa Canzone leves far parte di quella filosofica opera. Nel Cap. VIII del Tratt. I rigiona l'Alighieri intorno la Liberalità, virtute opposta al vizio del-Avarizia; e dopo aver parlato di quello si conviene al donatore e al ricevitore, per mezzo di tutti quegli argomenti medesimi discorsi nella Canzone presente, e da Dante tolti in gran parte da Seneca, de'Benetici, lib. II, cap. II, va così conchiudendo il suo ragionamento: Il motivo pel quale si caro costa quello che si priega, non intendo qui ragionare, perchè sufficientemente si ragionerà nell'ultimo Trattato di questo Libro, cioè nel Trattato quindicesimo, al quale dovea il Convito terminare. In quel Trattato volea dunque l'Alighieri porre e concentare la presente Canzone, il cui subietto si è parlare acremente centre gli avari, ed in cui (St. VI) riscontrasi accennato il motivo, pel quale si caro costa quello che si priega:

Qual cor tardare, e qual con vana vista,
Qual con sembianza trista,
Volge il donare in vender tanto caro,
Quanto sa sol chi tal compera paga.
Volete udir, s'è piaga?
Tanto chi prende smaga,
Che'l negar poscia non gli pare amaro:
Così altrui s sè concia l'avaro.

#### **ILLUSTRAZIONI**

St. 1, v. 7. Amore in voi consente, a voi concede. Quest' Amore and è il faretrato Capido, ch' avea sua reggia in Tespi; ma quell' Amore celestiale, che fa soggiorno, come dice il poeta nella St. II, nella honta Corte.

Ivi, v. 14. Ed a costut, cioè ed Amore.

Ivi, v. 17. Intendi: Poichè la bellezza non può essere per se stimi una virtù, la quale peraltro si aveva in mira da Amore, quanda, e Donne, eravate da esso formate sì belle.

St. II, v. 6. Sottana, sottoposta, sommessa.

Ivi, v. 12. Alla sua donna, alla Sapienza divina.

St. III, v. 1, 2. Servo non di Signor, ma di vil servo, cioè del vizio, si fa quei che si scosta da cotal Signore, cioè dell'Amore della virtà.

Ivi, v. 9. all'altrui poela, a piacimento altrui.

St. IV, v. 6-9. Corre l'avaro, ma più fugge pace col numero ellegnora a passar bada. Nel Convito, Tratt. III, cap. XV troviano in dichiarazione di questo passo: E in questo errore cade l'avaro unite detto, e non s'accorge che desidera se sempre desiderare, andando dietro al numero impossibile a giungere.

Ivi, v. 10. Che infinito vaneggia, cioè che vaneggiando s'imagina poter diventare grandissimo, infinito.

Ivi, v. 11. a colei che ne pareggia, cioè alla Morte, che mette alla pari poveri e ricchi.

Ivi, v. 18. Che non si perde al cane, perciocchè il cane presta pure un alcun utile servigio all'uomo.

St. V, v. 10. ne riga, ne divide, ne separa.

Ivi, v. 12. io son presa, cioè sopraffatta, sottintendi la ragione.

Ivi, v. 13. com', troncamento di come, frequente negli antichi.

Ivi, v. 14. a cui servo sormonta, cui il servo sopraffà.

St. VI. v. 6-17. Intendi: Poichè la Viriù (quella Virtù ch'è opposta al vizio dell'Avarizia, cioè la Generosità) si è aggirata d'attorno all'Avaro, invitandolo ripetutamente a venirle dappresso, ella, cui tanto cale l'emenda del vizioso, gilta il pasto verso di lui, cioè espone a lui i suoi filosofici argomenti; ma quegli, immerso nel fango, non vuole, aprire le ali della sua mente. E se talvolta si piega alle persuasioni di essa Virtù (facendo cioè alcun atto di generosità), quando ella poi è partita (fatto cioè ch'egli abbia quell'atto generoso), tanto par che gl'incresca, quanto non può far sì che non esca lode alcuna del fatto benefizio. Io voglio (qui prosegue il Poeta) che m'oda ciascuno: Chi con tardanza, chi con atto vanitoso, chi con rincrescevol sembianza volge il dono in vendita tanto costosa, quanto se

mio chi è contretto a pagare un simile acquisto, cioè quanto sa solo chi è contretto a ricevere un benefizio porto in simil guisa. — A questo passo di Dante si conformò il Boccaccio, dicendo (Giorn. 10, nov. 1; le quali (cortesie) molti si sforzano di fare, che, benchè abbian di che, sì mal far le sanno, che prima le fanno assai più comperar che un vegliono. Dante poi avea detto nella Commedia, che il pane altri se di sale.

St. VII. v. 5. lado, laido, brutto.

lvi, v. 6. In ciascuno è ciascuno vizio assembro, cioè in ciascheduto è assembrato, riunito ogni vizio.

hi, v. 16. si puone, si può.

hi, v. 19. dischiera, discompagna, disgiunge.

hi, v. ult. fuor d'orto, fuor di principio.

In tutte le Edizioni questa Canzone si vede andar priva del Comniuc, e frai tanti Codici da me veduti, il solo Martelli (5) si è quello de contiene la Canzone intiera. Ecco dunque l'ultima Stanza, secuio che sta nel detto Codice:

Canzone, presso di qui è una donna,

Ch'è del nostro paese,
Bella, saggia e cortese:
La chiaman tutti, e niuno se n'accorge,
Quando suo nome porge,
Bianca, Giovanna, Cortese chiamando:
A costei te ne va'chiusa ed onesta;
Prima con lei t'arresta,
Prima a lei manifesta
Quel che tu se', e quel per ch'io ti mando:
Poi seguirai, secondo suo comando.

CANZONE XVIII, Vol. V, pag. 585.
Tre Donne intorno al cor mi son venute.

Questa Canzone è un perfetto modello di filosofica e moral poesia, si che quand' anche non avessimo altri dati che il sommo suo pregio, el'autorità dell' Edizione Giuntina, che col nome di Dante la riporta

(5) Questo Codice è membranaceo, in fol. picc., ed appartiene al sec. XIV; contiene un frammento d'un antico Novelliere, Proverbia Salomonia, le Vite de' Filosofi e loro sentenze, Nomina Lapldum et (eorum) virtutum. Expositio Somnium, varie Rime di Dante e del Cavalcanti, et m fine la Vita Nuova.



# 238

#### ILLUSTRAZIONI

a c. 44 retro, potremmo con tutta sicurezza lucaria nel suo Canactica. Ma già nissuna delle edizioni omise di riportarla; molti Codici, sicremo quello Martelli, varj de' Riccardiani, e i Laurenziani 42, 44, 46 Plut. 40 e 136 Plut. 90 a Dante l'attribuiscono, ed uomini dottissimi: alci come Dionisi, Ginguéné, Perticari, la tennero incontrastabilismento per lavoro Dantesco. Finalmente ad esuberanza d'argomenti aggidingerò che di essa fa parole Leonardo Bruni nella Vita di Dante, webbad essa, e precisamente ai seguenti versi della St. III,

Soura la vergin enda
Generai io costei che m' d da lato,
E che s' asciuga con la treccia bienda:
Questo mio bel portato
Mirando se nella chiara fontana,
Generà quella che m' d più lontana,

fa allusione nel sue Poema intitolato l'Acordo quell'audace dispirgiatore di Dante, e suo contemporaneo, Francesco Stabili, metermini il nome di Cecco d'Ascoli, là dove parlando della Nobiltà ed sistecamente in tal guisa dicendo (lib. HI, cap. 10):

Ma qui mi scrisse dubitando Dante:
Son duoi figliuoli nati in uno parto,
E'l più gentil si mostra quel d'avante,
E ciò e converso come tu già vedi.
Torno a Ravenna, e di lì non me ne parto:
Dimme, Ascolano, quel che tu ne credi.
Rescrissi a Dante; pensa tu che leggi ec.

Le quali frasi se per una parte confermano ad evidenza l'autenticità della Canzone, porgono per l'altra argomento per dedurre, ch'essa sia stata dettata dall'Alighieri negli ultimi anni della sua vita, quando cioè egli era per portarsi presso Guido Polentano in Ravenna.

St. I, v. ult. quel ch' io dico, cioè quell' Amore ch'io ho nominato di sopra. Non intendasi però l'Amor sensuale, ma l'Amore della virtà-

St. II, v. 3. succisa, tagliata dalla parte di sotto, recisa.

Ivi, v. 5. lo raggio, metaforicamente le lagrime.

. Ivi, v. 13. O di pochi vivanda. Così dice la Rettitudine ad Amore, perchè dell'amore della virtù pochi si cibano.

Ivi, v. 16. trista, mesta, dolente.

Ivi, v. 17. suora alla tua madre, cioè sorella della Giustizia, la quale è madre dell' Amore della virtù.

St. III, v. 10. Di fonte nasce Nilo piccol fiume, vale a dire il Nilo ha origine da una fonte, e così nasce piccolo fiume, sebbene nel suo corso diventi poscia grandissimo.

Ivi, v. 11, 12. Intendi: Ivi dove le frondi de' salici tolgono alla teru la gran luce del sole ec.

Ivi, v. 16. portalo, parto.

lvi, v. 17. nella chiara fontana, cioè in quella limpida fonte che derigine al Nilo, e che ha nominata di sopra.

St. IV. v. 1. Fenno, fecero.

bi, v. 6. drizzate i colli, modo scritturale; alzate le fronti. Così nel brad. II. v. 10:

Voi altri pochi, che drizzaste il collo Per tempo, al pan degli Angeli.

lii, v. 8. lurbatc, oscurate, appannate, le armi.

lvi. v. 15. dell' eterna rocca, metaforicamente del cielo.

lvi, v. 16. punti, offesi.

lii, v. ult. Che questo dardo farà star lucente. Ecco la solita spema dell'Alighieri: egli si dà a credere che pur verrà gente, la quakitornerà lucenti gli oscurati dardi delle derelitte Virtù.

St. V. v. 6. che il mondo versi i bianchi fiori in persi, cioè che il mudo cangi in neri i fiori bianchi, vale a dire che perseguiti siccorei gli uomini giusti e virtuosi.

lvi, v. 8. degli occhi mici il bel segno. Qui allude a Firenze, la cui imazine stavagli sempre sugli occhi e nel cuore; tormento solito deli esuli infelici.

St. ult. v. 5. man piega, stende, porge la mano.

CANZONE XIX, Vol. V, pag. 589. lo miro i crespi e gli biondi capegli.

Questa Canzone non è di Dante Alighieri. In essa non ravvisasi il mito stile elevato, sentenzioso e conciso, ch'è proprio di tutte le altre che sono di lui. In essa si parla della donna, di cui mostrasi interprio di poeta, in un modo minuzioso e prolisso che è non il proprio di Dante; come per esempio:

Poi guardo l'amorosa e bella bocca,
La spaciosa fronte e'l vago piglio,
Li bianchi denti, e'l dritto naso, e'l ciglio
Polito e brun, talchè dipinto pare....
Poi guardo la sua svelta e bianca gola,
Commessa ben dalle spalle e dal petto,
E il mento tondo, fesso e piccioletto....
Poi guardo i bracci suoi distesi e grossi,
La bianca mano, morbida e pulita,
buardo le lunghe e sottilette dita.

E nonostantechè al tempo dell'Alighieri non fosse il gusto an tutto formato, pure quel paragonare la sua donna ad un pare una gru,

> Soave a guisa va d'un bel pavone, Diritta sopra se come una grua,

pone vie più in dubbio che la Canzone possa essere di quel poeta, il quale fu il padre della maschia e grave poesia italian quale parlò sempre di Beatrice in un modo gentile sì, ma di Infatti nella Proposta alla voce induare ci dice il Monti, che Canzone ha tutta l'aria dello stile di Fazio, a cui realmente t zioso Codice già posseduto dal Perticari, ed un altro della Lau na, segnato di num. 46 Plut. 40, la restituiscono.

Col nome di Dante Alighieri non ritrovasi in alcuni de' tai dici Magliabechiani, Laurenziani, Riccardiani ed altri, da mati; col nome di lui non ritrovasi nell'edizione giuntina, ma si c. 122 retro con quello d' Incerto. Su quale autorità la pot dunque tener di Dante, quando nissun Codice a Dante l'attri quando lo stile esclude la possibilità che a Dante appartenga do l'edizione principale e la più sicura a Dante la nega? Ver col nome del nostro poeta vedesi atampata nella veneta edizio Rime antiche datata del 1518, sulla cui sola autorità la ripro poscia il Pasquali, lo Zatta ed altri; ma quella edizione pei ta strafalcioni e inesattezze non merita alcuna o ben picciola fede di si ritenga che la Canzone è spuria (6).

# CANZONE XX, Vol. V, pag. 592. La bella stella, che il tempo misura.

Anche questa Canzone non è del nostro poeta. Per darla al simo non avremmo che la fallace autorità della Veneta edizic le rime antiche del 1518, sulla cui fede la riprodussero il Pi lo Zatta e i successivi editori. Infatti io non l'ho rinvenuta in

(6) La Canzone, da cui il Prof. Ab. Melchior Missirini trae il le argomento per delineare il ritratto di Beatrice, e dedurne qui deutità con quello ch'ei possiede in una dipinta Tavola antica, è to questa che noi dichiariamo apocrifa. Quindi (senza peraltro ella possibilità che quella pittura rappresenti Beatrice) ognun ved fondamento, dal Missirini tratto da questa Canzone, posa in sul fil Commentario sull'amore di Dante, e sul ritratto di Beatria 1832, pag. 21).

de tanti Codici, da me esaminati, contenenti Rime liriche di Dante; nè col nome di Dante l' ho riscontrata nella Giuntina edizione del 1527, ma sivvero con quello d'Incerto a c. 118 retro. Niccolò Pilli fino dal 1559 l'aveva collocata fra le Poesie del Pistojese Cino, del quale egli mise in ordine e pubblicò il Canzoniere; e il Prof. Sebastiano Ciampi la riprodusse nella sua più compiuta edizione del 1813: l'uno e l'altro editore s'appoggiarono all'autorità di più Codici.

Se le ragioni sovraccennate non bastassero a far conoscere, che manchiamo di dati sicuri od almeno probabili per attribuire questa Canzone al nostro Alighieri, aggiungerò che nella Raccolta de' Poeti del primo secolo della lingua italiana (Vol. I, pag. 96, Firenze 1816), ov'è riportata, si dà la notizia, che l'antico Codice Vaticano 4823, il quale s' intitola ricopiato dall'antichissimo 3793, l'assegna a Guido Guinicelli. Inoltre collo stesso nome del Guinicelli si legge nella Raccolta di Rime antiche toscane, stampata a Palermo nel 1817, Vol. I, pag. 410, e nel Parnaso Italiano, Venezia Andreola 1819, Vol. I, pag. 64.

La Canzone non appartenendo a Dante, resterebbe a vedersi a chi degli altri due, od a Guido od a Cino, appartenga. Sebbene il suo merito non agguagli quello delle Canzoni Dantesche, pure non gli cede d'assai. È dettata in uno stile elegante e polito; gli affetti vi sono ben maneggiati; cosicchè Guido Guinicelli bolognese, il quale per consentimento dello stesso Dante fu il principe de' poeti dell' età sua (cioè del 1220), ed il quale, colle sue dolci e leggiadre Rime d'amore, procurò l'avanzamento dell' italica poesia, potrebb' esser pur troppo l'autore di essa. Ma queste medesime ragioni militano pur anco per farne credere autore l'amico dell'Alighieri, cioè Cino da Pistoja. Chè anzi paragonato lo stile a quel dell'uno e a quello dell'altro, io veggo maggior conformità, specialmente nella lingua meno antica e men rozza, colla maniera del Pistojese, che con quella del Bolognese; ed a tale opinione più decisamente m'attengo, inquantochè i versi della Stanza II,

S'io fossi là, dond'io mi son partito Dolente, sbigottito,

e gli altri del Commiato,

Com' io non spero mai

Di più vederla anzi la mia finita,

sembrano accennare le dolorose circostanze dell'esitio (volontario o coatto che fosse) del Cantor di Madonna Selvaggia. Ma non appartiene a me il pronunziar su di ciò definitiva sentenza: bastami solo il poter dire, che la Canzone, non avendo dato nessuno per esser tenuta di Dante, debbesi escludere dal di lui Canzoniere.

Digitized by Google



### ILLUSTRAZIONI

# CANZONE XXI, Vol. V, pag. 595. Perché nel tempo rio.

Ouesta Canzone fu malamente attribuita a Dante Alighieri da veneta edizione del 1518; i Giunti peraltro non fecero ad essa lungo nella loro raccolta del 1527, se non che stampendola in fine del Velume a c. 127. sotto il nome d'incerto autore. Di oltre venti Collei da me esaminati, nissuno porta questa Cansone col nome di- Danie; mentre in alcuni, siccome nel Laurenziano 37, Plut. 90, sta cel 180me di Cino. Fra le poesie infatti di questo Giureconsulto Pedia la stamparono il Pilli ed il Ciampi sull'autorità di più Codici. E Col. Bossi, il Cod. Bembo, il Cod. Medici, ora nella Trivulziana (duiti li dà ragguaglio il Ciampi nella sua edizione del 1813) l'attrib no altresì al medesimo poeta. Il Corbinelli nella Bella Mano, il Tilisino nella Poetica, il Quadrio nella Storia della Volgar Poesia, la ditano pur essi non come di Dante, ma come di Cino. Finalmente le stile meno conciso e meno forte di quello delle Canzoni Dantesche, ne sa piena prova, che non a Dante, ma veramente al suo amico Cno Pistojese appartenga.

# CANZONE XXII, Vol. V, pag. 597. Giovane Donna dentro al cor mi siede.

Abbiamo omai veduto bastantemente, come Dante s' adoperasse a dar lustro all'italica lingua, atteggiandola ad ogni maniera di componimento, forbendola ed arricchendola, e quanto studio ponesse intorno le sue Canzoni. Infatti le licenze di lingua da lui adoperate, non sono realmente, (se pur debbonsi chiamare licenze) nè tante nè tali, quante alcuni critici, non sapendo considerar lo Scrittora nel suo secolo, vorrebbon far credere, e quante se ne riscontrano e più frequenti e più sconcie in tutti i suoi contemporanei. Ora ponendo a ciò mente, sarà agevole il riconoscere che la Canzone presente non può esser opera di Dante Alighieri; imperocchè essa è si languida e meschina, scritta in uno stile sì plebeo e contorto, piena di tante licenze e brutture di lingua, di grammatica e di sintassi, che, non che dell'altissimo poeta, ma neppure di un mediocre rimatore può repetarsi.

" Una sola parola, dice il Quadrio, non istimo qui di tacere is-" torno alla Canzone Giovane donna ec. da me citata coll'occasiono " de'due vocaboli chiar e affan; e questa è, che oltre alle addette " due storpiature altre e tante io ne trovo in questo peraltro non lun" go componimento, al maggior Dante attribuito, ch' io non so per" suadermi, che quel grand' uomo, il quale ne' suoi Sonetti e nelle
" sue Canzoni è stato oltre misura più che nella Commedia amante
" della purità e della pulizia, siasi poi all' improvviso lasciato in que" sta occorrenza trascinare a tante sconcezze, come sono vede per ve" dono, vego per veggo, asciso per reciso figurat. privo, sego per se" con, conserba per conserva, palegiar per palesare, si coviglia e strin" ge per si congiungono e stringono, le person per le persone, l' in" tenda per l' intendano, ec. Per le quali cose e per altre molte, onde
" odora di Dante da Majano, io di questo porto opinione che sia,
" piuttostochè di quel maraviglioso poeta, a cui potè facilmente es" sere ascritta per la somiglianza del nome ".

E di costui debb'essere appunto la Cauzone presente, perchè se il Dante fiorentino si valse talora, ma assai raramente, nelle sue Liriche Rime, di qualche licenza, non ne abusò sì immodicamente, siccome ognora il Dante Majanese, da inserirne cotante in un breve componimento quale si è la Canzone. Se fra le poesie del nostro poeta v'è, come v'è di fatto, Canzone alcuna illegittima, questa la prima debb'essere. Col nome dell' Alighieri non trovasi infatti in veruno de' tanti Codici da me consultati; e se col nome di lui fu stampata nella trascurata veneta edizione del 1518, fu bentosto rifiutata dai Giunti, i quali nella loro Raccolta la stamparono non già fra le poesie dell' Alighieri, ma fra quelle degli autori incerti a c. 120.

CANZONE XXIII, Vol. V, pag. 599. Dacchè ti piace, Amore, ch' io ritorni.

Questa Canzone, malamente attribuita all'Alighieri dalla veneta edizione del 1518 e giustamente rifiutata dai Giunti, i quali nella loro edizione del 1527 la stamparono a c. 117 sotto nome d'incerto, appartiene a Cino da Pistoja. Tutte le stesse ragioni che ho portate alla Canz. XXI per provarne l'illegittimità, militano parimente per questa.

CANZONE XXIV, Vol. V, pag. 601. L'uom che conosce è degno ch'aggia ardire.

Anche questa Canzone non è di Dante, ma di Cino. Al primo fu erroneamente attribuita dalla veneta edizione del 1518, mentre dalla Giuntina fu posta a c. 124. frai componimenti d'autore incerto.



## 244 ILLUSTRAZIONE

Al secondo vien data da tutti gli editori delle Rime di quel pesta, conforme portano molti e molti Codici. Oltre le ragioni medesime che ho prodotte per la Canz. XXI, e che possono prodursi pure per questa, aggiungerò un'osservazione. Dante, siccome poeta di somme socorgimento, a non togliere alla Canzone quell'andamento grante e sostenuto che dev'esserle proprio, fu parchissimo nell'uso della Rimalmezzo; e dov'ei l'adoperò, lo fece con grandissima grazia, come può vedersi nella Canz. Morte poich'io non troco, e nell'altra Pescis ch'Amor. Ma Cino prendendo in questo ad imitare Guido dalle Colonne, e Guido Cavalcanti, scrisse più Canzoni, nelle quali feca sieggio di rime intermedie. Ora la presente Canzone L'uon che canece, sente pure per questo lato più della maniera di Cino, che di quella di Dante, dappoichè le Stanze della medesima sono così architettate.

Perchè mai non area veduto Amore,
Cui non conosce il core, — se nol sente,
Che pare propriamente — una salute,
Per la vertute, — della qual si cria;
Poscia a ferir va via — come un dardo
Ratto, che si congiunge al dolce squardo,

CANZONE XXV, Vol. V, pag. 603. Io non pensava, che lo cor giammai.

Dalla veneta edizione del 1518 fu questa Canzone erroneamente attribuita a Dante Alighieri, mentre nella Giuntina del 1527 non si vede che fra le rime degli autori incerti a c. 125. Io non l'ho incontrata in alcuno de'tanti Codici da me esaminati, contenenti Rime dell'Alighieri. Al contrario, nei Codici Laurenziani 20, 34, 37 del Plot. 41 (dice Antonio Cicciaporci nell'edizione delle Rime di Guido Cavalcanti da lui procurata in Firenze nel 1813), nel Riccardiano 1050, nei Magliabechiani 1108 e 1187 Palch. 18, e nel Ghigiano, è data a Guido. Di più in quest' ultimo Codice trovasi la nota seguente: "Da " alcuni questa Canzone viene attribuita a Cino da Pistoja, ma per " per quello si vede nella terza Stanza, pare debba essere di Guida, " poichè quando dice Amor, tu sai allora ch'io ti dissi ec., accenna " il Sonetto V, che incomincia Gli miei folli occhi ec. "...

Sette Codici adunque l'attribuiscono a Guido Cavalcanti, mentre non la potremmo dare a Dante Alighieri che sull'autorità della mal sicura veneta edizione. Lo stile infatti meno forte e meno conciso di quello di Dante la fa credere piuttosto di Guido, fra le Rime del quale la stampò con tutta sicurezza il sovracitato Cicciaporci nella sua effsione a pag. 31. Anche il Muratori (Perfetta poesia, Vol. I, pag. 12. Von. 1724) citando questa Canzone, dice d'averla veduta in un MS. col nome del Cavalcanti, e col nome di esso si vede pure nella Raccolta de'poeti del primo secolo, Fir. 1816, Vol. I, pag. 292. Si tolga tunque a Dante, cui non appartiene, e si restituisca liberamente a Goido.

CANZONE XXVI, Vol. V, pag. 605. L'alla speranza, che mi reca Amore.

Per questa Canzone, che, sebbene attribuita a Dante dalla veneta estione del 1518, e riprodotta nella Giuntina fra le Rime degli Autrilocerti, c. 121, pure appartiene a Cino da Pistoja, vedi ciò che ho esto alla Canzone XXI, perciocchè le ragioni per quella allegate, resono tutte egualmente per la presente.

CANZONE XXVII, Vol, V. pag. 608. Oimè lasso quelle treccie bionde.

Totte le medesime ragioni or ora prodotte a provare l'illegittimità da Canzone XXI, e di altre, militano ancora per questa; vale a direche su per questa erroneamente attribuita a Dante dalla trascurata meta edizione del 1518, e che i Giunti saviamente la risiutarono, sinitandosi a ristamparla in fine della loro Raccolta a c. 128 col nome d'incerto autore; che nei molti Codici, da me veduti, non trovasi mai col nome di Dante, mentre in altri sta col nome di Cino; che il lilli ed il Ciampi appoggiati a buone autorità la produssero siccome di Poeta pistojese, e che quale componimento di Cino, e non già dell'Alighieri, la citano il Trissino, il Quadrio ed altri; che lo stile passionato si, ma verboso, ne persuade appartenere al Cantor di Selvaggia, mentre che niun dato, niun argomento abbiamo per supporta del Cantor di Beatrice, perciocchè sulla mal sicura sede della veneta rammentata edizione la riprodussero il Pasquali, lo Zatta e il Caranenti.

Ma a togliere ogni scrupolo che nei più dubbiosi potesse tuttaviarestare, basterà il dire, che la donna, della quale qui si piange la perdita, si è Selvaggia Vergiolesi, l'amorosa di Cino. Che questa donzella
facesse non breve dimora alla Sambuca (Castello piantato sugli aspri
monti dell'Appennino nella Pistojese provincia, ov'erasi rifuggito per
le cittadinesche fazioni il di lei padre Filippo), e che ella poi vi morisse, lo dicono gli Scrittori della Vita di Cino, lo dice lo storico Pandello Arfaroli, lo dice finalmente lo stesso Cino nelle sue poesie:



### ILLUSTRAZIONI

Com' io passai per il monte Appennino,
Ove pianger mi fece il bel sembiante,
Le treccie bionde, e'l dolce sguardo e fino,
Ch' Amor con la sua man mi pose avante.
Cino, Son. LXXIX.

Io fui'n sull'alto e sul beato monte, Ove adorai baciando il santo sasso, E caddi in su la pietra, ohimè lasso! Ove l'onesta pose la sua fronte.

Cino, Son. LXXV.

Ora, la donna, della quale nella presente Canzone si deplora la perdita, non si dice forse con vocaboli chiari e precisi morta in sugli aspri monti dell'Appennino, lo che certamente non accadde di Bostrica, perchè morta in Firenze, nè per quanto sappiamo, della lacches Gentucca?

Oime! vasel compiuto
Di ben sovra natura,
Condotto fosti suso gli aspri monti,
Dove l' ha chiuso ohime! fra duri sassi
La Morte.... St. III.

Qual senso pertanto più naturale e più vero possiamo dare a queste parole, se non quello, che il poeta parli della morte di Selvaggia, accaduta nel tempo della ritirata sua del padre in montagna? Ad essberanza d'argementi farò osservare, che il ritratto della sua donsi fatto qui dal poeta, è pienamente conforme a quello di Madonna Selvaggia, fatto altrove da Cino. Nel Sonetto CLIV ei dice così:

Treccie conformi al più raro metallo,
Fronte spaciosa, e tinta in fresca neve,
Ciglia disgiunte, tenuette e breve,
Occhi di carbon spento e di cristallo;
Gote vermiglie, e fra loro intervallo
Naso non molto concavato e leve,
Denti di perla, e parlar saggio e greve,
Labri non molto gonfi e di corallo;
Mento di picciol spazio e non disteso,
Gola decente al più caro monile,
Petto da due bei pomi risospeso,
Braccia tonde, man candida e sottile,
Corpo non già da tutti ben inteso,
Son le bellezze di Selva gentile.
Nella presente Canzone va poi delineando l'immagine della sente.

Google

sonna coi tratti medesimi: ei va piangendo le treccie conformi al metallo il più raro:

Oimè lasso! quelle treccie bionde,

Dalle quai rilucieno

D'aureo color li poggi d'ogn'in!orno;

u piangendo le gote vermiglie:

Oimè'l fresco ed adorno,

E rilucente viso;

(Lo che non potea dirsi di Beatrice, la quale avea, siccome rilevammo, m color pallido, un colore di perla); va piangendo i candidi denti e i lebiri di corallo:

. . la bianca neve

Fra le rose vermiglie d'ogni tempo, ec.

Im si voglia dunque più togliere a Cino la presente Canzone per terla a Dante, cui non appartiene per certo.

CANZONE XXIX, Vol. V, pag. 612. Voi che intendendo, il terzo ciel movete.

La presente Canzone è la prima di quelle riportate da Dante e conentate nel suo Convito: laonde non può esservi il minimo dubbio sula sua originalità (7). Cotanto l'Alighieri si compiacque di questa sua filosofica Canzone, nella quale ei narrò l'origine del suo seconto amore, vale a dire dell'amore per la Filosofia, che volle rammentura nel Paradiso, Canto VIII, v. 37. A maggiore intelligenza della medesima si potrà leggere il Trattato II del Convito.

St. I. v. 1. Voi ehe intendendo, cioè, voi angeliche intelligenze, the ec.

Ivi, v. 4. Il ciel ec. Intendi: Il cielo, che gira per vostra virtà (che è quello di Venere), m'ha tratto nella condizione presente.

St. II. v. 2. Un soare pensiero ec., cjoè il dilettoso pensiero di Bea-

(: Per provare l'originalità di questa e d'alcun'altra Canzone, l'Arrivabene (pag. CCXX) ricorre all'autorità o del Petrarca o del Tasso o del Trissino ec. Ma a che serve qui l'autorità di questi Scrittori, quando abbiano quella di Dante medesimo? Può affacciarsi forse alcun dubbio sulla sua autenticità, quando Dante istesso ci manifesta esser questa opera sua, quando ce ne dichiara tutti i sensi più ascosi, tutte le allegorie le più recondite? Non per quelle Canzoni, la cui legittimità era certissima, ma per quelle più particolarmente, le quali erano dubbie ed incerte, doren l'Arrivabene impiegar le sue indagini e le sue critiche analisi



#### ILLUSTRAZIONI'

trire, il quale mi portava a contemplare il regno de' Beati, ore si trova in gloria quella mia prima donna.

Ivi, v. 6. l'anima dicea: i' men vo' gire, cioè me ne voglio anders colà ove se ne gla il soave pensiero, di cui ha parlato di sopra.

Ivi, v. 7. Ora apparisce chi lo fa fuggire. Intendi: Ora apparisce il pensiero del filosofico amore intellettuale, il quale fa fuggire il primo dilettoso pensiero dell'amor sensuale.

Ivi, v. 10. Questi mi face una donna guardare. Intendi: Questo nuevo pensioro mi fa guardare una donna; e questa era la Filosofia.

Ivi, v. 12. gli occhi d'esta donna, cioè le dimostrazioni, come dichiara lo stesso Dante, d'essa Filosofia.

Ivi, v. ult. S'egli non teme angoscia di sospiri. Intendi: Se non teme fatica di studio.

St. III, v. 6. Questo pietoso, cioè quel primo pietoso pensiera, che avea consolato l'anima del poeta, dolente per la perdita di Bestrica.

Ivi, v. 8. che tal donna gli vide? cioè che gli occhi di tal donna incontrarono i miei?

Ivi, v. 11. gli miei pari. Col Cod. Palatino e con altri io leggerei piuttosto le mie pari, perchè è l'anima che parla. E là dov'e' dies le mie pari, s'intende le anime libere dalle miserie, e vili dilettazioni, e dalli volgari costumi, d'ingegno e di memoria dotate. (Convito Tratt. II, cap. XVI).

St. IV, v. 3. uno spiritel d'amor gentile, cioè un pensiero che nasce dallo studio della Filosofia.

Ivi, v. ult. Ecco l'ancella tua: fa'che ti piace. Intendi: fa'di me ciè che vuoi, ch'io (l'anima) son divenuta tua ancella.

St. V. v. 2. tua ragione, cioè tuo ragionamento, tuo discorso.

lvi, v. 3. forte, cioè oscura. Così nel Convito, Tratt. I, cap. IV: s questa scusa basti alla fortezza del mio argomento, cioè all'oscurità, come bene interpetrò il Perticari.

Ivi, v. 8. diletta mia novella. Parole d'affetto dirette dal poeta alla Canzone.

# CANZONE XXX, Vol. V, pag. 614. Amor che nella mente mi ragiona.

B questa la seconda Canzone del Convito, nella quale l'Autore prede a dire le lodi della Filosofia, da lui simboleggiata sotto l'immagiste di bellissima femmina. Dante la ricordò pure nel Purgatorio Canto II.

v. 112, e la citò nel Trattato del Volgare Idioma, lib. II, cap. VI.

St. I, v. 2. della mia donna. Ricordo al Lettore, che questa donna.

ezzetto del secondo amore di Dante, si è la Filosofia, che l'amore per essi è lo studio, gli occhi sono le dimostrazioni, il riso le persuasioni e. A maggiore intelligenza de' mistici sensi della Canzone presente poò leggersi il Tratt. III. del Convito.

Ivi, v. 6. che ascolta e che lo sente. Ascoltare, quanto alle parole, e zetire quanto alla dolcezza del suono (Convito Tratt. III, cap. III).

Ivi, v. 9-13. Il senso di questi versi è così da Dante dichiarato: non pure a quello che l'intelletto non sostiene, ma eziandio a quello che so intendo, sufficiente non sono a parlare, perocchè la lingua mia non è di tanta facondia, che dir possa ciò che nel pensiero se ne ragiona. (boc. cit. cap. 1V.).

Ivi, v. 14 e 15. Intendi Però se queste mie rime, le quali tratteranme delle lodi di essa Filosofia, non saranno pari all'altezza del subietso, se n'accagioni ec. A tulta ragione il Monti biasimò gli Accademici ed il Biscioni dell'avere invece di entreran letto interran, dando
al verbo interrare il significato metaforico d'imbrattare, mentre
quell'antico interràn non è che un idiotismo e uno storpiamento d'interan o entreran. Altri testi leggono entraron, ma la prima lezione
è da preferirsi.

St. II, v. 1. il Sol che tutto il mondo gira, secondo il sistema Tolenaico e Aristotelico, comunemente adottato nel secolo di Dante.

Ivi. v. 5. Ogni intelletto di lassu, cioè ogni intelligenza del terzo cielo.

lvi, v. 6. qui, quaggiù in terra.

Ivi, v. 11. il dimando, la domanda: oltre di quello che chiede nostra natura.

St. III, v. 2. in Angelo che 'l rede, cioè in Angelo che, stando in celo, vede Dio, indicato per la virtù divina nel verso antecedente.

Ivi, v. 3. Per donna gentile intende qui Dante la nobile anima d'ingegno, e libera nella sua propria potestà (Conv. Tr. III, cap. XIV).

Ivi, v. 5. Si dichina, discende.

lvi. v. 6. Un Angelo dal cielo. Leggasi piuttosto Uno spirto del ciel, come portano alcune stampe e varj Codici; perciocchè quando Dante nel Convito (Tratt. III, Cap. VII) dispiega ciò ch'egli ha qui inteso, dice: un pensiero d'Amore, il quale io chiamo spirito celestiale.

Ivi, v. ult. Intendi: Perocchè la donna (da cui la fede nostra è afutate), fu ordinata tale ab eterno. Secondo quel passo dei Prov. 8, 23: ab aeterno ordinata sum,

St. IV, v. 6. un fragil viso, una debole vista, un debole occhio.

St. ult. I primi quattro versi di questa Stanza,



### HLUSTRAZIONI

Canzone, e' par che tu parli contraro Al dir d'una sorella che tu hai; Chè questa donna, che tant'umil fai, Quella la chiama fora e disdegnosa,

fecero credere al Dionisi (il quale acremente sestenne, che Dante, morta Beatrice, non provasse più per femmine pessione alcuna), che volessero accennare la Canzone Così nel mio parlar, e quindi che pur questa trattasse argomento filosofico. Ma che il poetico componimento, a cui quelle frasi alludono, sia non già la Canzone dal Dionisi voluta, ma la Ballata Voi che sapete, lo vado provando nelle illustrazioni alla Ballata medesima: e che la sorella della Canzone presenta, quella sorella che parla in un modo contrario, sia una Ballata, e nen già una Canzone, lo manifesta Dante medesimo nel Convito, Tinti. III, cap. IX, e cap. X. Quindi per questa parte non vien punto a distruggersi quello che intorno la Canzone Così nel mio parlar he già detto, vale a dire ch'essa parli d'un amor sensuale.

· Ivi, v. 8. la stella, cioè il Sole, così chiamato per antonomasia.

# CANZONE XXXI, Vol. V, pag. 617. Le dolci rime d'amor ch' io solia.

In questa Canzone, ch'è la terza ed ultima del Convito, tratta il poeta della vera Nobiltà. Dante la dichiarò in ogni sua parte nel Trattato IV di quella sua filosofica Opera (8).

St. I, v. 1. e segg. Comincia il poeta dicendo, che è costretto a lasciare le dolci rime, cioè le dolci maniere, le pacate persuasioni, perchè la sua donna, la filosofia, non vuole per adesso ragionare coi freddi argomenti logici, ma tuonare colle rampogne e colle invettive, riprovando il giudizio falso e vile dei vanitosi e dei superbi ec.

Ivi, v. 12. Valore. Qui si prende quasi potenza di natura, ovvere bontà da quella data (Conv. Tratt. IV, cap. II.)

(8) Riesce affatto inutile e inconcludente quello che dice l'Arrivabese (Amori ec. pag. CCXXXIII), cioè che i sensi della filosofica Canzone Le dolci rime sono consentanei agli espressi nella prosa del Convito, ove leggesi che la stirpe non fa uobili le singolari persone, ma le singolari persone fanno nobile la stirpe, inquautochè il Tratt. IV del Convito fu scritto appositamente dall'Alighieri per dispiegare i filosofici sensi di quel suo poetico componimento. Era dunque ben naturale che i sentimenti della poesia dovessero essere consentanei a quelli della prosa, subitochè questa era un commento a quella.

Ivi, v. 13. gentile, cioè nobile. Così il poeta poco appresso adopera il rocabolo gentilezza siccome equivalente di nobiltà.

Ivi, v. 18, 19. chiamo quel Signore, ch'alla mia donna negli occhi dimora, cioè chiamo la verità che sia meco, la quale è quel Signore, che negli occhi, cioè nelle dimostrazioni della Filosofia, dimora (Tr. IV, cap. II).

Ivi. v. ult. Perch'ella di se stessa s'innamora. Perocehè essa Filosofia sè medesima riguarda, quando apparisce la bellezza degli occhi
suoi a lei; che è a dire, che l'anima filosofante non solamente consempla essa verità, ma ancora contempla il suo contemplare medesimo (Ivi).

St. II, v. 1. Tale imperò, che ec., cioè tale regnò, tenne impero, il quale ec. Intende qui Dante di Federigo di Svevia Imperatore nel aecolo XIII.

Ivi, v. 3. antica possession d'avere, cioè antico possesso di ricchezze, o come dice Dante nel Comento, antica ricchezza.

Ivi, v. 4. Con reggimenti belli, cioè con belli costumi, belli nel parlare e negli atti bene ordinati.

Ivi, v. 7. E l'ultima particola della sentenza dell'Imperator Federigo ne tolse, cioè i bei costumi.

Ivi, v. 20. l'erra, lo sbaglia.

Ivi, v. ult. che è morto e va per terra. Intendi: che ha cessato d'eser nomo, e va qual bestia aggirandosi sulla terra.

St. III, v. 5-8. Intendi: Similmente andò errato quegli che tenne inpero (cioè Federigo di Svevia nominato di sopra), poichè prima pene il falso, e quindi procede con errore ec.

Ivi, v. 11. Perocchè vili son di lor natura. Ed essendo vili ne viene che per loro viltà sono contrarie a nobiltà. E qui s'intende viltà
per degenerazione, la quale alla nobiltà s'oppone (Tratt. IV, cap. X).

Ivi, v. ult. per lor discorrimento, pel loro dileguarsi, figuratamente per la loro perdita.

St. IV, v. 5. par che s' offenda, par che si confuti di per se stessa.

Ivi, v. 9, 10. Ancor segue . . . . che siam tutti gentili ovver villani.

Cal disse Boezio:

Omne hominum genus in terris Simili surgit ab ortu: Unus enim pater est, Unus, qui cuncta ministrat: Mortales igitur cunctos Edit nobile germen, etc.

Ivi, v. 15. I lor diri, cioè i loro parlari, i loro discorsi, essendo diri

il plurale della voce dire, considerata siccome nome. Anche nel Son. XXXIV l'Alighieri disse:

A danno nostro e delli nostri diri.

St. V, v. 1. Che nobiltà vien da virtà. Così Giovenale, alla cui autorità pure appoggiasi Dante nel relativo commento, cantò:

Nobilitas sola est atque unica virtus:

Paulus vel Cossus vel Drusus moribus esto:

Hos ante effigies majorum pone tuorum;

Praecedant ipeas illi, to consule, virgas, etc.

Eguali sensi espose Cicerone nel lib. III S. 7. ad Herennium.

Ivi, v. 6. Un abito eligente, lo qual dimora in mezzo solamente, vale a dire, l'abitudine, acquistata coll'esercizio, di fuggire gli estimi che sono sempre viziosi, e di attenersi al giusto mezzo: secondo l'antico dettato, in medio consistit virtus.

Ivi, v. 15. ch' en, ch' enno, cioè che sono, modo che si conserva ancora fra nostri contadini.

St. VI, v. 4. e converso, cioè al contrario, viesversa. È un latiaismo, ed uno di quegli avverbi, i quali, come e contrario, ex opposite, ab asterno ec. erano dai nostri antichi, e più particolarmente dai prosatori, intromessi nelle loro scritture volgari. Così Matteo Villani: esempio di mirabile carità intra padre e figliuolo, ed e converso.

Ivi, v. 5. in età novella, cioè in persone d'età giovanile.

Ivi, v. 9. il perso, color turchino.

Ivi, v. 12, 13. nessun si vanti, dicendo: per ischiatta i son con lei, cioè colla nobiltà; imperocchè Qui genus laudat suum, aliena laudat, Seneca; ed Ovidio Et genus et proavos et quae non fecimus ipsi, Viz ea noura voco.

Ivi, v. 15. fuor di tutti i rei, fuori d'ogni colpa. Reo per reate, come nel Poema Inf. IV, 40: Per tai difetti e non per altro rio Semo perduti; e Purg. VII, 7: l'son Virgilio, e per null'altro rio Lo ciel perdei.

Ivi, v. ult. ben posta, cioè disposta in ogni sua parte perfettamente.

Ivi, v. 7. acconcia. Le altre edizioni hanno adorna, che a me sembra lezione migliore, abbenchè il Trivulzio nelle Note al Convito dica essere da preferirsi l'altra lezione. In ambedue i casi questa voce è peraltro adoperata non come nome, ma come verbo, e nel significato di ornare, abbellire.

Ivi, v. 12. senetta, vecchiezza.

Ivi, v. 15. dell'altrui prode, dell'altrui prò, dell'altrui utilità.

St. ult., v. 1. Contra gli erranti, mia, tu te n'andrai, cioè o mis Cansone, tu te n'andrai contra coloro che sono in errore. lii, v. 3. la donna nostra, la Filosofia morale.

Ivi, v. 4. il tuo mestier, il tuo officio.

Ivi, v. ult. dell' amica vostra, cioè della vera Nobiltà, amica della Morale e della Virtù.

CANZONE XXXII, Vol. V, pag. 622. Non spero che giammai per mia salute,

Nelle antiche stampe delle Liriche di Dante non si rinviene questa Canzone. Col nome di lui fu stampata nell'edizione di Rovetta 1823, Della quale si dà la notizia che su tratta dal Cod. 7767 della R. Biblioteca di Parigi. Conforme a quel testo, che presenta una lezione assai lacera e guasta, fu riprodotta dal Ciardetti nel Vol. V della Col-Lezione presente: ma essa non è dell'Alighieri. Non solo non ritrovasi melle antiche edizioni, ed in quelle più recenti del Pasquali, dello Zatta, del Caranenti, ma neppure nei tanti Codici che io ho esamimati. Se chi ordinò l'edizione Rovettana avesse gettato l'occhio almeno sull'edizione delle Rime di Cino, procurata dal Ciampi in Pisa nel 1813; o almeno avesse consultata la Raccolta dei Poeti del primo secolo, Firenze 1816, e quella delle Rime antiche toscane, Palermo 1817, non sarebbe caduto nel grave abbaglio di reputare inedito e di Dante quello che già era edito e di Cino. E di Cino infatti dobbiamo dirla, non solamente perchè trovasi in tutte le edizioni del Canzoniere di lui e in parecchi Codici, come nel Laurenziano 49 Plut. 40; non solamente perchè vedesi siccome di Cino citata dal Trissino e dal Quadrio; non solamente perchè per lo stile apparisce essere del pistoics: poeta: ma perchè questa Canzone (nonostante che nella Raccolta di Firenze sovracitata, Vol. I pag. 154, e nell'altra di Palermo 1817, Vol. I, pag. 280, stia col nome di Nosso d'Oltrarno), ma perthe io diceva, dall'istesso Dante Alighieri, cui fu senza verun dato probabile attribuita, vedesi citata nel Volgare Eloquio, lib. II, cap. V. non già come sua, ma precisamente come cosa di Cino da Pistoja. Se l'istesso Dante ne certifica, che la Canzone è di Cino, resterà inotile un altro argomento, che potrebbe dedursi da quell'avvertenza interno la Rimalmezzo. fatta già per la Canz. XXIV, e che potrebbe larsi pure per questa, perciocchè qui pure è sfoggio di rime intermedie.

CANZONE XXXIII, Vol VI, pag. 51.
L'alta virtù che si ritrasse al cielo.

Questa Canzone, in cui si piange la morte dell'Imperatore Arrigo

VII, pubblicata col nome di Dante da chi diresse la truscarata vassala edizione del 1518, fu rifiutata da tutti i successivi editori, perchè riconosciuta appartenere a Cino da Pistoja. Non si rinviene nè nella edizione Giuntina, nè nei molti Codici delle liriche di Dante da seconsultati; e il Quadrio nel Vol. II, P. II della sua Storia citandola, mostra
tenerla di Cino piuttosto che di Dante. Ed infatti per poesia di Cino
la tenne Faustino Tasso inserendola nella sua edizione delle Rima
di quel poeta, e per poesia di Cino la tenne pore il Ciampi, ripredecendola nella Raccolta delle Rime del pistojese Giureconsulta. Ili giadizio di questi editori nei dobbiamo pienamente assentire, ritemendola
per cosa di Cino, e rifiutandola siccome di Dante, perciocchè le sile
esclude affatto la possibilità che al nostro poeta appartenga.

## CANZONE XXXIV, Vol. VI, pag. 54. Poecia ch'io ho perduta ogni speranea.

Nel num. 69 dell'Antologia (Settembre 1836) il Sig. Prof. Carté Witte pubblicò corredata d'illustrazioni la presente Canzone Profit ch' to ho perduta ec., la quale egli avea tratta dal Cod. CXCI della Marciana di Venezia. Nel pubblicarla, ei non la diede già come incdita, perciocchè sapevala impressa nella Veneta edizione del 1518, nell'aggiunta di Rime posta dal Corbinelli appresso la Bella Mano del Conti, e nel Giornale Arcadico (Vol. XXXVII, Roma 1822), quivi stampata per cura del Cav. Tambroni, ma la diede siccome migliorata d'assai nella lezione, e siccome appartenente a Dante Alighieri.

Vuolsi dal Witte, che il poeta esule dalla patria pianga in questa Canzone la morte dell'Imperatore Arrigo VII, e che diriga le sue parole a Firenze, rappresentata sotto figura d'amata donzella, a riveder la quale ei dice con rammarico, non poter più pervenire, dappoichè Morte coll'involare quel suo benigno Signore ha pure involato ogni sua più cara speranza. Noi però non conveniamo punto col Witte, che la Canzone debba appartenere a Dante Alighieri, 1. perchè per attribuirla al nostro poeta nissun dato probabile abbiamo; 2. perchè Dante non ha mai simboleggiato Firenze sotto figura di donna; 3. perchè nella presente Canzone non si dirigono le parole a femmina simbolica, cioè a dire a città, sì bene a femmina in carne e in ossa; 4. perchè le circostanze, alle quali fa allusione la Canzone presente, non corrispondono punto a quelle della vita di Dante; 5. perchè i modi, le frasi, lo stile, l'andamento (e quest'è la chiave principale) non sono i propri del Cantore di Beatrice, è perchè in essa non

1. Se la Canzone sta col nome di Dante nell'edizion Veneziana del 1518. edizione che più volte ho detto non meritar fede nessuna, nella lella Mano peraltro, e nel Giornale Arcadico sta col nome di Senmccio Del Bene o Benucci. A ciò debbesi aggiungere, che i Giunti aella loro accurata edizione del 1527, e tutti i successivi editori del Canzoniere di Dante, non fecero ad essa luogo: che nel Codice Magliabechiano 1192, nel Marciano 292, nel Riccardiano 1100, nel Vaticano 3213, nel Ghigiano 580, nei Laurenziani 46 Plut. 40 e 37 Plut. 90, ed in varj altri, riscontrasi non già col nome di Dante, ma con quello di Sennuccio: e che ne' molti Codici, da me consultati, contenenti Rime liriche dell' Alighieri, non l'ho giammai ritrovata. Possiamo altresì rilevare, che il Corbinelli nel pubblicare colla Bella Mano del Conti altre rime di vari antichi poeti, si valse dell'autorità di due Codici, l'uno del Sadoleto proveniente da Roma, l'altro di Mons. Bernardo Del Bene nepote di Sennuccio, proveniente da Avimone, ove credesi aver Sennuccio terminato i suoi giorni; e che pure il Tambroni nel riprodurre alguanto più corretta la presente Canzone, non dubitò punto che non fosse di quel poeta, cui fu dal Corbirelli attribuita. Questi inoltre si trova che in un esemplare della Iela Mano, da lui postillato e trovato in Padova nella Biblioteca di S. Giustina così dice: " è da sapere che la Canzone Poscia ch' io ho , perduta ec. si vede fra certe di Dante, a lui falsamente attribuite in " m piccolo libretto stampato a Venezia nel 1518 ". Nissun dato sorico o hibliografico abbiamo dunque per poterla a Dante attribuire, siacchè le autorità d'una trascurata edizione, qual'è la veneta del 1518, e d'un Codice del sec. XVI, qual è il CXCI della Marciana, sorra cui il Witte si fonda, non possono essere di peso nessuno.

2. Lo stesso Witte è costretto a confessare (9) che la personificazione d'una città, secondo la quale Firenze si nominerebbe Madonna, è strana e fuor di costume. Ma non possiamo limitarci soltanto a questo: dobbiamo altresì dire che ella è cosa affatto improbabile, specialmente per rispetto a un poeta, quale si fu l'Alighieri. Io non so redere nessuna ragione, per la quale Dante, scrittore sì libero e sì disdegnoso, potesse esser costretto a velare i suoi sensi sotto figura d'un'allegoria sì inusitata e sì oscura, ascondendo nel vocabolo Madonna, la sua patria Firenze, e convertendo un nobile componimen-

(9) Nell'Articolo, del quale ho fatto parole alla nota 66 della Disserlazione, e del quale riporterò un brano un poco più sotto. to in una bessissima nenia. Ansi negli altri suoi scritti in trava anno mento di tutto il contrario; perciocchè io veggo che nelle Rima didiche, nel Convito, nelle Egloghe, nelle Epistole, nella Commedia, ed ovunque, Dante la ricordò sempre pel proprio di lei nome; e se tabrolta le diè i titoli di Lonza, di Volpicella, di Vipera, ciò fa a made d'epiteto, nè si troverà che l'abbia giammai con continuata allegeria simboleggiata sotto il nome di donna o, madonna. Quindiaper questo lato non regge in nessun modo la supposizione del Wittag.

3. Che poi in questa Canzone si parli non già di femmina allegarica, ma di donna vera e reale, lo palesano ad evidenza quei seni della Stanza V.

O crudel morte e prava,
Come m'hai tolto'l dolce intendimento,
Di rivider lo più bel piacimento
Che mai formasse natural potenza
In donna di valenza,
La cui bellezza è piena di virtute;
e gli altri del Commisto.

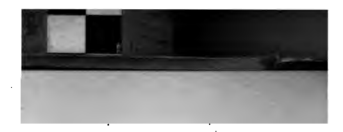
Canson, tu te n' andrai dritto in Toscana A quel piacer, che mai non fu'i più fino.

Imperciocchè per rispetto ai primi, non possiamo supporre il poeta si stravagante da voler simboleggiare una città materiale sotto l'immagine della più virtuosa e leggiadra creatura, cui potesse mai formare naturale potenza, ch'è quanto dire accoppiamento sessuale; e per rispetto ai secondi, il vocabolo piacere (siccome nella Stanza II, v. 2. (10)) non altro significa che la leggiadria, la venustà, la bellezza del carnale oggetto che si ama. Quindi anche per questa parte chiaramente s'appalesa l'insussistenza dell'allegoria fantasticata dal novello editore.

- 4. Si crede dal Witte, siccom'ho detto in principio, che in questa Canzone il Poeta, cacciato dalla sua patria fino da più di due lustri, pianga la morte dell'Imperatore Arrigo VII; e che deplori la sua sciagura di non poter ritornare in Firenze, essendo morto colui che devea, armata mano, ricondurvelo. Ma nella Canzone non è la più leggiera parola, che possa autorizzare a dire, che il poeta parli d'un esilio coatto: il poeta non accenna in essa che una volontaria assensa; la
- (10) Ecco altri tre esempj della voce piacere nel significato di legindria, venustà, bellezza. Amor mi prese del costui piacer si forte, Inferno Canto V, v. 104. Piacer di forma, dato per natura, Rim. Ant. Son Molti volendo dir. E recolo (lo tuo cor) a servir nuovo piacere. Dante, Son IL

m non dice altro se non che asser volontariamente partito da colei de egli ama; dice non avere abbandonato l'amata se non per ritorme con maggior pregio e con maggiore grandezza. E siccome il Poeta, per la morte del Personaggio ch'ei s'era messo a seguire, videsi vair meno la speranza di ritornare presso l'amata donna nell'onomole guisa ch'egli avrebbe voluto. così egli dice che la sventura gli la precluso la via di ritornare a lei. Si voglia per un poco por mente aprincipali passi, nei quali il Poeta parla della dileguata speranza di sno ritorno e della sua, comunque fossesi, motivata assenza, ed aparirà la ragionevolezza delle nostre riffessioni. Eccoli:

Qui dunque senza alcun velame d'allegoria dice il poeta, che l'avversa Fertuna gli ha chiuso la via di poter ritornare all'alto valore della son donna; dice che fu la speranza guella che il fece allontanare da suel vago sembiante che a lui sempre più piace; dice che Amore gli avea promesso consolarlo appieno, fermando la sua povera mente, vale a dire inducendolo, ad usare una fatica, che avrebbe potuto arrecargti Elette; e che lo stesso Amore si fu quegli che il fece da lei partire colla fiducia la più grande di poter ritornare in maggior pregio ed in maggiore grandezza. E Dante sì ingiustamente cacciato dalla sua patria, si acremente perseguitato dai suoi concittadini, sì harbaramente denato alla pena del fuoco, poteva egli mai parlare in un tuono sì fredde e dimesso? Quel disdegnoso ghibellino, che nell'Epistola ad Arriso, nella Canzone alla patria, nella prima Cantica del sacro poema, ed ovunque, cogli scritti e colle armi, avea tanto inveito e tempestato contro Firenze, poteva egli mai adoperare frasi sì pacate e sì dolci? Dente, cacciato dalla patria, poteva mai egli dire che su la speranza quella che lo sece da lei lontano? che su Amore quegli che l'indusse



## TLLUSTRAZION

ad allontanarsi da Fireine? che id la brami di gratificate e di comi quella che gli fece lasciare la patria? No per certo: Imperciolitis di Dante, morto Arrigo, rimesse alquanto della sua fore vencione, di secse però giammai a bassezza e a villà, tanto che possa ritoriali di suo questo componimento, il quale vion altro che un'insipidali dilla verrebbe ad essere, quandoche in esso fosse veramente l'allegiati del Witte voluta.

Non essendori pertanto alcun dato per attribuire questa Calificanti Alighieri, cade di per se stesso il sopposto che sia in bash tall'aligoria a Firenze. Il poeta che la dello, chiunque egli fossesi: sollittà che amasse donna di alto lignaggio, e che partisso dai suo loco fatti per seguire un Personaggio eminente; sperando acquistare onori, ricchezze, dignità, e quindi ritornare più degno dell'amore di quella:

Seguii I Signor, che, s' egli è uom che dica Che foise mai nel mondo il migilor Sire, Lui stesso par mentire. — St. II. ... ragione e buon voler mi mosse A seguilar Signor colanto caro . . . .

Vennimi a lui fuggendo il suo contraro. - St. III.

Ed ammesso per un momento, che in questi versi si parli d'Arrigo, siccome d'altronde sembra in essi accennarsi la circostanza che il poeta concomitasse il personaggio medesimo; come potremo farne l'applicazione all'Alighieri, il quale abbenchè tutto si desse al partito Imperiale, non seguì personalmente Arrigo in tutta la di lui italica peregrinazione, ma soltanto, nè più ch' una volta, s' andò ad ischinarlo? E volendo concedere tutto quello che il Witte pretende, e volendo pure ammettere che Dante seguitasse ognora Arrigo, e gli stesse mai sempre a flanco, come mai il poeta alla morte di quel Principe, successa a Buonconvento sul confine della Provincia Sance presso agli Stati del Papa, potea dire ch'ei trovavasi rispetto alla Toscana in paese settentrionale, quand'era tutto all'opposto?

Canzon, tu te n'andrai dritto in Toscana A quel piacer, che mai non fu'l più fino; E fornito il cammino, Pietosa conta il mio tormento fiero; Ma prima che tu passi Lunigiana Ritroverai il Marchese Franceschino, ec-

Se la Canzone per entrare in Toscana, dovea prima attraversare la Lunigiana, è cosa evidentissima, che veniva di Francia o di Provezza, od almeno della Liguria. Ma Dante, seguita la morte d'Arrisonon si porto in quelle provincie; anzi è certo che andò per qualche

Anno aggirandosi in varj luoghi, particolarmente di Toscana e di Romagua, fino a che nel 1317 riparò alla Corte dello Scaligero in Verona. Andiamo avanti. Concedendo pur questo, cioè che qui si parli d'Arrigo e di Madonna Firenze, come mai l'Alighieri poteva di aver lasciato questa sua amata per girne dietro a quel Signore Largo, prudente, temperato e forte,

quando Arrigo non scese in Italia se non che nove anni appresso l'ecilio di Dante? Come mai ciò che, secondo il Witte, avvenne dappoi, poleva essere cagione motrice di ciò che realmente era avvenuto davanti? Gli effetti dunque precedon le cause? Le parole del poeta non apprettono dubbia interpretazione:

> Quella speranza, che mi fe' lontano Dal vostro bel piacer . . . . Per acquistare onor mi fe' partire Da voi pien di desire, ec.

Ora, essendo Dante stato esiliato nel 1302, non poteva dire d'aver l'asciato la patria per seguire Arrigo, il quale non fu eletto imperatore che nel 1308, nè si portò in Italia, che sull'incominciare del 1311. lootre, siccome per l'autorità de' biografi di Dante, certissimo è, che questi, seguita la morte d'Arrigo, s'aggirasse per varj luoghi del Casentino, di Romagna, e di altre toscane provincie, avrebb'egli potuto lagnarsi di trovarsi lontanissimo dalla sua patria, quasi fosse fuori del suo italiano, quando invece era, per così dire, in sulle porte di Firma ?

Che'n mia lontana assenza

Giammai, vivendo, non spero salute.

Per qualunque lato si confrontino queste ed altre espressioni della Cazone colle circostanze della vita di Dante non potremo trovar via Peruna di conciliarle insieme.

5. Dopochè il Prof. Witte ebbe prodotto col nome di Dante la Canline presente, sursero alcuni a contrastarne l'autenticità, e fra queli il Sig. E. Repetti ed il March. G. G. Trivulzio. Che sè il primo
la d'opinione, che la Canzone di altri non fosse che di Sennuccio
lenucci (11), e se il secondo s'ingegnò di provare, ch'esser dovesse
la Cino (12), ambedue però si accordarono pienamente a negarla a

(t1) V. l'Antologia di Firenze, Num. LXXIV, Febbraio 1827.

(12) In un opuscoletto di poche pagine stampato a Milano nel 1827, il March. Trivulzio prende a provare che la Canzone Poscia ch'io ho perduta ec. si è di Cino da Pistoja. Essendosi dal Witte opinato, che le circostanze della vita di Sennuccio non troppo bene si adattassero alla



#### ILLUSTRAZIONE

Dante Alighieri. Ma il Witte non s'acquietò alle loro ragioni, e die reputare l'opinion sua tanto meno confutata in quanto che arm

Canzone in discorso, il Trivulzio, non potendo assentire all'opinione del dotto Prussiano, il quale volca farne autore l'Alighieri, credè trovare una muggiore analogia colle circostanze della vita di Cino., Le ragioni (agli " dice) che ci spingono ad assegnarla al Poeta pistojese sono dues la ggi-" ma, che lo stile ne sembra tenere più della gentilezza di costui, di " della gravità del suo amico Dante; l'altra, la quale naturalmente si la ", ga colla prima, che se le circostanze toccate nella Canzone non e " vengono pienamente a Sennuccio, convengono però benia " Cino, a quel modo istesso che potrebbono forse convenire alla " lighieri, siccome sarà chiarissimo a chiunque abbia cognizione del " vita e delle opinioni di questi due poeti. Perciocche Cino. et Dante, era esule dalla patria per le sazioni de' Bianchi e de' Re , ri, ed era com'esso di parte Bianca, cioè Ghibellino, e gran fas " tore dell'autorità dell' Impero, il che dimostrano le spe scritture la " gali; com'esso avea relazione co' Marchesi Malaspina, essendo anzi sta-" to innamorato d'una donna di quella casa; com'esso finalmente aver " riposta la speranza del ritornare nell' Imperatore Enrico VII, di cai " pianse amaramente la morte anche con altri componimenti, che ler-" gonsi fra le sue poesie. Ma di più, Cino aveva lasciata nella sua città " natia un'amica cui si struggeva di rivedere (cosa che non sappiamo di " Dante), ed a cui volavano frequentemente i suoi pensieri: chè non fu " sola Selvaggia, per la quale abbia sospirato il volubile Sinibuldi, co-" me raccogliesi da un Sonetto dell' Alighieri (Io mi credea ec.) che ne " lo riprende, ed al quale con un altro Sonetto si scusa il cattivello " Quell'amica sarà dunque la Madonna della Canzone, cui ci sarà sen-" pre duro l'intendere per una città (la città di Firenze) come suppose " il Sig. Witte. Rimarrebbe la difficoltà della tornata, ove dice alla Can-" zone d'andar dritto in Toscana, ma di trovare il marchese Franceschi-" no (Malaspina) prima di passar Lunigiana; per il che dovrebbe sup-" porsi che, al tempo della morte d'Arrigo, Cino si trovasse in pees " settentrionale per rispetto alla Toscana. Ma quella incertezza sul las-" go ove Dante soggiornasse precisamente in questa stagione, colla " quale il Sig. Witte risolve quanto a se la questione, combatte pure in " nostro favore per riguardo a Cino, il quale verso il tempo della morte " d'Enrico viaggiò in Francia, e peregrinò in varie parti d'Italia, senza " che da' suoi biografi venga asseguata l'epoca precisa della sua dimora " nei diversi paesi ".

In tal guisa accennato, che il soggetto e le circostanze della Canzoni convengono al pistojese poeta più che a qualunque altro, il Trivulsio discoperto che pure un Codice Trivulziano a Dante l'attribuiva (13). Ora però, che noi siamo andati parte a parte rilevando l'improbabilità e la insussistenza della sua congettura, speriamo che un uomo

riportando tutto il componimento, ponendovi sotto a maniera di note alcuni passi delle Rime di Cino, i quali per analogia d'allusioni, di pensieri e d'espressioni finiscono di render molto probabile l'opinion sua, che questa Canzone cioè sia, non già dell'Alighieri, ma bensì del celchre di lui amico. La qual cosa potrà acquistare un grado maggiore di verisimiglianza se si rifletta che la Canzone accenna, come dicemmo, un esilie più volontario che coatto, e tale appunto sappiamo essere stato quello di Cino, perciocchè questi si alloutanò dalla patria per non incontrare le persecuzioni della Parte Nera, quando la Bianca, cui egli seguiva, restò la più debole, e quindi la soccombente.

(13) Ecco come il Witte in quell' Articolo da me citato poche pagine più sopra, prese a rispondere alle obiezioni che furono fatte contro la sua congettura.

" Nell'Antologia (Settemb. 1826) io cercai di rendere al suo vero autore la Canzone Poscia ch'io perduta ec., che il Corbinelli sull'auto-" rità di più MSS. disse essere di Sennuccio Del Bene, ma che l'edizione " del 1518 e il Codice Marciano 191 portano come opera di Dante. Le mie osservazioni sopra questo soggetto hanno trovata molta opposisizione, e mentre G. P. nell'Antologia (Novemb. 1826) ed E. Repetti " ivi (Febbr. 1827) si dichiarano per Sennuccio, un piccolo scritto stam-🛖 pato a Milano nel 1827 porta che Cino ne sia il vero autore. Ma reputo la mia opinione tanto meno confutata, quanto è ancora della mia parte " l'autorità d'un piccolo Codice in 12. di poesie antiche nella Trivul-" ziana e l'opinione degli Editori della Collezione di Zane, Ven. 1731. " Che la concordanza poi del Cod. Marciano e della edizione del 1518 " non risulti, come vuole il Repetti, dall'esser questa copiata da quella, " lo dimostrapo le differenze della lezione e del contesto. Io mostrai che " le particolarità menzionate nella Canzone non possono concordare con " quello che sappiamo della vita di Sennuccio, mentre concordano " colla storia e colle opinioni di Dante: cosa che i miei avversari non " hanno punto confutata. Che la Canzone tratti veramente della morte " d'Enrico VII e del desiderio di Dante di poter ritornare in patria, " com'io pretesi, è dimostrato da un'iscrizione comunicata dallo stesso " Repetti, la quale è posta in altro MS. La laude, che, secondo la mia di-, chiarazione, si dà a Firenze nella Canzone, non è una ragione per ne-" garla a Dante, come vuole il Repetti; perchè, benchè Dante sia molto " duro nelle sue espressioni contro la patria nel Poema e in altri scritti, » parla di essa però con dolcezza e bontà subito dopo la morte d'Envica-



### ILLUSTRAZIONI :

dotto, sicoom'egli è, amantissimo delle cose degli italiani, benessanto delle Lettere nostre e di Dante Alighieri, non vorrà più estimento ad attribuire a questo sommo poeta una Canzone, in cui non scorppisi nè l'energia, nè la forza dell'autore del sacro Poema, nè il nobile stile de'suoi lirici carmi, nè quella elevatezza e quella concisiona, quell'evidenza e quella verità che sono proprie del Cantore di Battrice, e che con più o meno di lucentezza traspajono sempre in qual lunque di lui poetico componimento.

# CANZONE XXXV, Vol. VI, pag. 57. Folli, pensieri e vanità di core.

Questa Canzone, nella quale si prendono a dire le lodi della gine Madre, fu tratta da un Codice della R. Biblioteca di Paristi pubblicata con illustrazioni in Padeva coi tipi della Minerva 1888 dai Sigg. C. G., Dott. F. A., Dott. T. P., che di loro congettura plirono quelle poche parole poste in corsivo, le quali per la valual del Codice più non si leggono.

Nella loro Prefazione hauno gli editori discorse le ragioni, per la quali tengono, esser questa Canzone di Dante, nè hanno mancato di portare le altre, che militano per l'opposta sentenza, e che a me sembrano d'un peso maggiore. Le prime riduconsi all'antichità del Codice, donde la Canzone fu tratta, antichità che risale al secolo XIV; all'asserzione dell'amanuense, che dice Questa è l'oracion che fa Dante alla Morte, e al riscontrarvisi quando a quando alti e peregrini concetti e immagini bellissime attinte a'sacri Libri. Se la dizione di questo componimento è (come dicono gli stessi Editori) semplice, ingenua e naturale, è però rozza talvolta, plebea e deturpata da licesse e idiotismi, come occede per uccide III, 17, desprata per dispersis IV, 12, tico per teco e per far rima con amico VI, 16, si pute per si

" come lo dimostrò bene il Foscolo. Non voglio negare che la diziene " non sia così vigorosa, ed in particolare così concisa, come lo è ordina, riamente quella di Dante; e che la personificazione d'una città, secondo " la quale, come spiegai, Firenze si nomini Madonna (benchè non seam " esempio), sia dura e fuor di costume. L'autore da me molto venerale " dello scritto milanese adduce queste ragioni, ed aggiunge tanti losgii " paralleli delle poesie di Cino, che ascriverei anch' io la Cansone a " questo se fossi a ciò autorizzato dai Codici. Tanto quanto questi son " si troveranno, continuerò a credere, che anche Dante scrivesse talsolta " inegualmente,»

pute e per rimare con compiute VIII, 7, mene per me X, 4 ec. Quanto mi allo stile, esso è bene spesso ineguale, e talvolta negligente più che agrave scrittura non converrebbesi. Hannovi inoltre certe forme e certe ridondanze d'aggiunti, contrarie alla concisa e sobria maniera dell'Alighieri, ripetizioni di voci e di concetti non consone alla mirabile economia di quel sommo poeta, una certa confusione di pensieri, un disordine di costrutti singolarmente nella Stanza II, da non potersi ascrivere a quel sovrano intelletto che su si gran silososo e amico dell'ordine; e sinalmente un verseggiare quà e là trascurato, e maniere di dire, proprie più della prosa, che dell'alta poesia.

I quali difetti se indussero i Padovani Editori a supporre che questa Canzone fosse da Dante stata in fretta dettata, e quindi guasta dai capiatori, indurranno altri a riporla fra gl'incerti componimenti, fino ache non si rinvengano altri dati che in qualche modo ne provino l'ariginalità, non essendo, per vero dire, bastanti quelli prodotti dagli Editori sunnominati. Ai quali peraltro si debbe saper grado si per la diligenza da essi posta in questa pubblicazione, sì per l'opportana dottrina sparsa nelle illustrazioni di questo poetico componimento.

SESTINA I, Vol. V, pag. 638.

Al poco giorno ed al gran cerchio d'ombra,
SESTINA II, Vol. VI, pag. 63.

Amor mi mena tal fiata all'ombra.
SESTINA III, Vol. VI, pag. 64.
Gran nobiltà mi par vedere all'ombra.

Quel genere di Sostina, di che tanto si piacque il Petrarca, era un romponimento proprio de' Provenzali, e per esso erasi distinto Arnaldo Itaniello, il quale se ne dice altresì l'inventore. Il primo peraltro, che imitando i Provenzali, arricchisse l'italiana poesia d'un cosiffatto componimento, si fu Dante Alighieri colle Sestine presenti, colle quali diè fin d'allora a divedere, che la lingua nostra poteva atteggiarsi alle forme d'egni più scabro componimento. E scabro componimento si è appunbla Sestina, dappoichè, come notai nella Dissertazione, i sei versi delle se sei Stanze (oltre i tre del Commiato) debbono terminare colle medesime voci con ordine alternativamente inverso, lo che richiede sei poeta molta copia di concetti e grande artifizio.

La prima di queste Sestine vedesi col nome di Dante Alighieri nella Giuntina edizione del 1527 a c. 31. retro, cel in tutte le successive ristampe, non meno che ne'Codici Laurenziani 42, \$\$, \$6 del Plut. Raccolta. A chi riguardi alquani l'una appartiene allo stesso auto e nelle altre è la stessa stessissiminali, la stessa stessissima dispos damento, l'istesso stile. Nell'uni medesimo argomento, ch'è quel hella, giovine e gentile, la quale e per colli, aveasi collocato in te far lamento della di lei durezza e che il suo amore non sarà mai p speranza di riuscire alla perfine

Se l'una pertanto è, siccome debbonlo essere pure le altre due impostore fino dal secolo decimo che viveva nel 1527 disse antich mitare lo stile del nostro sommo volesse i propri componimenti, e da riuscirvi cotanto, quanto in q tochè non si dia prova di ciò, e s ritenendo che tutte e tre siano la e tre di esso siano, mostrarono in ria e Ragione d'ogni poesia, Vol. al lib. I. delle Prose del Bembo, e mentarj alla volgar poesia.

Non punto agevole si è il deter ne e gentile, della quale in quest poeta, sia una donna vera e rea emettere la mia opinione, io dirò lissima allamerica formina acces ferendo intorno i componimenti lirici di Dante, avrà il Lettore osrvato che frequentissimi e familiarissimi furono al nostro poeta quei medi, sotto la scorza de'quali andava ascondendo i suoi, non già amerosi, ma filosofici e morali concetti.

MADRIGALE I, Vol. V, pag. 640. Chi nella pelle d'un monton fasciasse.

Kelle antiche stampe questo Epigramma non trovasi; ma nella edizione di Zatta, Ven. 1758, ov'io credo che fosse la prima volta stampeto, si dà la notizia (Vol. IV, P. II, pag. 263), che fu da Dan-Te Alighieri composto per indurre un Signore a cacciar di sua casa certa persona, che sotto il manto dell'onestà, cercava troppo domesticamente conversare colla di lui moglie (14); e che fu tratto da un antichissimo Codice della Riccardiana, il quale per testimonianza del Lami e del Pelli sappiamo esser quello segnato O. III, num. XXI. Da altro luogo abbiamo l'altra notizia che Dante scrivesse questi quattro versi a richiesta della Contessa Caterina moglie del Conte Gaido Salvatico, e che il Poeta dirigendo le parole al Conte medesino, volesse per mezzo d'un'allegoria farlo accorto intorno le non caste intenzioni d'un certo Frate. L'una notizia e l'altra perfettamente concordano: ma d'altronde riman sempre il dubbio se un tal raccosto sia vero, e se Dante sia veramente l'autore di questo Epigram-**BL Quindi, siccome quattro versi non possono di nulla aumentare** hama letteraria del nostro poeta, io li riporrei nella Classe seconda, vale a dire fra quei componimenti, che della loro legittimità lasciano tutavia dubbio e incertezza.

> MADRIGALE II, Vol. V, pag. 610. L'Amor che mosse già l'Etorno Padre.

Sicesme dal Sansovino nel libro VIII della sua Descrizion di Venezia su detto, che sopra l'antico seggio del Doge nella Sala del maggior Consiglio, sotto il quadro del Paradiso, leggevansi di Dante Alighieri i versi L'amor che mosse ec. da lui dettati alloraquando venne Oratore in Venezia pei Signori di Ravenna, così lo Zatta ed altri posteriori editori sull'autorità del veneto Illustratore inserirono quei

(14) Questa istessa notizia, ma più circostanziata, unitamente all'E-Pigrama, leggesi pure nel Catalogo dei Codici MSS. della Riccardiana, compilato dal Lami, pag. 22. quattro versi fra le rime liriche di Dante. Ma per la meschinità de' versi medesimi entrato io in sospetto della veracità del racconto della Sansovino, ricorsi al Ridolfi, Vite de'Pittori Veneziani, Ven. 1618, ed a pag. 17 trovai la seguente notizia: "Guariento Padovano per "ordine del Senato sotto il principato di Marco Cornaro l'anno 1365 "dipinse nella Sala del maggior Consiglio sopra il tribunale, il Paradiso, or ricoperto da quello del Tintoretto (15), nel cui mezzo nappresentò il Salvatore in atto di porre aurea corona in capo alla "Vergine madre sua, con numero di Beati all'intorno, Angeli, Cherubini e Serafini, come ci vengono descritti nelle sacre carta, e sotto quello leggevansi questi versi di Dante: L'amor ee.

Queste parole ci offrono dati bastanti a rilevare che l'Epigramma non è del nostro poeta. Il quadro del Paradiso fu dipinto nel 1365; Marco Cornaro, sotto il cui principato fu fatta quell'opera, era Doge nel 1365 (e lo dice lo stesso Sansovino allo stesso libro VIII); e Guariento pittor padovano fioriva nel 1365, perchè nato dopo il cominciare del secolo XIV. Or dunque, come può dirsi che Dante sia l'autore di quei quattro versi composti nel 1365, quando egli non fu in Venezia se non 44 anni innanzi quel tempo, quando egli fino dal 14 Settembre 1321 era morto? Il dipinto del pittor Padovano essendo posteriore a Dante di nove lustri, e il Madrigale essendo stato composto espressamente pel dipinto medesimo, ognun vede chiarissimamente che non può quella esser poesia di Dante Alighieri.

# MADRIGALE III, Vol. V, pag. 640. O tu che sprezzi la nona figura,

Questo Epigramma non trovasi nelle antiche edizioni. Fu pubblicato dal Crescimbeni nel Vol. I, libro VI, de'Commentari della Volgar Poesia, riprodotto dal Zatta nella sua grande edizione delle Opere di Dante, e quindi da altri editori. Vuolsi che Dante il componesse per fare arrosire e tacere cert' uomo da nulla, il quale per piccola e tisicuzza persona l'avea deriso, paragonandolo alla tenue sottil nona lettera dell'Alfabeto. Ma chi vorrà mai credere, che un poeta, siccome l'Alighieri, volesse rihattere quell'atto di dispregio colla triviale freddura (non già con arguto motto, come dice il Crescimbeni) di chiamare quel dispregiatore da meno d'un'h, e di dirlo ad altro non buono

(15) La pittura del Guariento, unitamente a quei versi pretesi di Dante, si sarà probabilmente guastata nell'incendio del detto Salone seguito l'anno 1577.

che a raddoppiare il k? Chi potrà mai credere, che questa storiella appartenga veramente alla biografia dell'Alighieri, quando sappia che Dante non ebbe piccolo e tisicuzzo personale, ma temperamento viguroso e robusto, e statura di quasi tre braccia? Anche questo epigramma debbe senza nissuno scrupolo rifiutarsi (16).

BALLATA I, Vol. V, pag. 625. O voi che per la via d'Amor passate.

Dante nella sua gieventù guardava (come dicemmo nella Dissertazione) a tener celato all'altrui conoscenza l'amor suo per Beatrice. Ma avendo composto un Serventese (Capitolo in terza rima), nel quale lodando le sessanta più belle donne di Firenze avea collocato in sul numero nono il nome della donna sua, corse gran rischio di far palese il segreto. Prese egli allora l'occasione dell'esser partita dalla cità una di quelle gentildonne, ch'avea nel Serventese nominate, e di cui per l'avanti fiagendosi innamorato, s'avea fatto schermo alla verità, e lamentandosi della di lei partita, tentò ricondurre la gente alla primiera credenza. Questo è il subietto della presente Ballata, inserita da Dante nel suo Libretto della Vita Nuova.

- v. 1. O roi ec. secondo quelle parole del Profeta Geremia: O vos onnes, qui transitis per viam, attendite etc.
  - v. 7. per mia poca bontate, cioè per un qualche poco di mia bontà.
  - v. 16. dottanza, dubitanza, timore.
  - 7. penult. allegranza, allegrezza.

BALLATA II. Vol. V, pag. 626. Morte villana, di pietà nemica.

Accadde all'Alighieri di vedere in mezzo di molte donne, che pictramente piangevano, il corpo d'una giovinetta, la quale su assai traziosa e di molto gentile aspetto. E ricordandosi d'averla veduta altre volte sar compagnia a Beatrice, non potè srenare le lacrime, e si propose di esprimere la sua condoglianza nella Ballata presente, la quale su da lui posta nella Vita Nuova.

(16) Questo Epigramma fu pur rifiutato dall'Arrivabene (Amori pag. CCLIX) non meno che dal Pelli, quando a pag. 203 delle Memorie per la Vita di Dante, nota 79, disse: "altri quattro versi io lessi nella Storia degli Scrittori fiorentini del Cinelli, i quali ho tralasciato di ricopiane, perche non ho una riptova sicura che siano veramente di Dante ":

- v. 7. e segg. Intendi: E se voglio farti priva d'ogni grazia, cie renderti odiosa e abominevole, non basta che la mia lingua s' af fatichi a dirti villana, di pietà nemica ec., ma bisogna ch'io pales l'enorme fallo da te commesso, in far morir quella donzella, non prochè la gente non sappia il misfatto tuo, chè ben lo sa, ma perchè adiri contro di te chiunque da qui innanzi sarà seguace d'amore.
  - v. 9. tortoso, colpevole.
  - v. 11. cruccioso, indignato.

v. penult. ed ult. Questi due versi alludono non alla morta don zella, per cui fu scritta la Ballata, ma a Beatrice, dappoichè il poeta non poteva a meno di cogliere ogni occasione per parlare di lei.

BALLATA III, Vol. V, pag. 626. Ballata, io vo'che tu ritrovi Amore.

Affine di nascondere la sua passione per Beatrice, Dante, siccom'ho già detto, cercava far credere alla gente di essere innamorato d'una tal gentildonna. E questa finzione riuscigli per alcun tempo a segue che ne corse la voce fino a Beatrice. Ond'ella incontratasi in Dante negò a lui il solito saluto. Rimase dolente il poeta per la privazion di ciò che formava, com'egli dice, la sua beatitudine, e a riacquistar la grazia della sua donna, propose di fare questa Ballata, nella qual scusandosi dell'accaduto, protesta che il suo cuore non è punto cam biato, nè mai si cambierà. (V. la Vita Nuova).

- v. 3. 4. Intendi: Siechè la mia scusa, la quale da le, o Ballata, lespone coi versi, sia poscia con lei, cioè con la mia donna, ragionali verbalmente dal mio Signore, vale a dire da Amore.
- v. 20. Sed egli. Per ischivare la durezza nell'incontro di due vo cali, usavano gli antichi, più spesso ancora che i moderni, di aggiun gere la consonante d ai monosillabi o, nè, se, che, ec.. quando per l misura del verso volevano che non v'avesse luogo elisione. Così tro viamo nella Commedia:

Qual che tu sii od ombra od uomo certo;

Inf. I. 66.

Ov'è la colpa sua sed ei non crede?

Par. XIX, 78,

Del qual, ned io, ned ei prima s'accorse;

Purg. IV, 102.

Ched è occulto, come in erba l'angue.

Inf. I, 107.

Frequentemente adoperarono l'articolo lo invece dell'il, in ispec

quando potea risultare nel verso un maggior suono e una maggiore amonia; e così le voci suso, giuso, morio, sentio ec. invece di sù, giù, mrì, senti ec. Infatti ne' buoni testi della Commedia leggiamo:

Tu se' lo mio maestro e lo mio autore;

Inf. I. 85.

Io gli risposi: Ciacco, lo tuo affanno.

Inf. VI, 58.

Coi corpi che lassuso hanno lasciati;

Inf. X. 12.

Lo gittò giuso in quell'alto burrato;

Inf. XVI, 114.

Per cui morío la Vergine Cammilla;

Inf. I, 107.

Con quella che sentio di colpi doglie.

Inf. XXVIII, 13.

Egiacchè sono a far parola di tali minunzie ortografiche, farò osservere, che siccome gli antichi per la congiunzione e o ed scrivevano sempre l'a, così i moderni nel pubblicare le poesie degli antichi secondo l'ortografia moderna che ha bandito l'a dalle scritture, dovebbero consultare attentamente l'orecchio per rilevare quando sia de porre l'e, quando l'ed. Così, per esempio, dovranno stampare:

Ma sapienza ed amore e virtute;

Inf. I. 104.

Grandine grossa, ed acqua tinta e neve;

Inf. VI, 10.

E il rentre largo, ed unghiate le mani.

Inf. VI. 17.

- v. 21. Amore è qui. Leggasi piuttosto Amore è quei, come portano altri testi, ed intendi: Amore è quegli che a motivo della vostra beltà se sua voglia cambiare a Dante la vista, cioè a dire, sa a sua voglia dirigere a Dante lo sguardo. E il perchè Amore sece a Dante surdare altra semmina, il potete dunque immaginare da per voi, éschè sapete ch'ei non mutò il core. E ritroverete che quello su un attiszio per ascondere alla conoscenza altrui l'affetto, che per voi mute nel seno.
  - v. 27. lo pronta, lo incita, lo sprona.
- 7.29. non s'è smagato, non è venuto meno. Smagare dal lat. ex e mage.
  - v. 31. preghiero per preghiera, come dimando per dimanda.
  - v. 35. E di a colui, cioè ad Amore.
  - 1.36. Aranti che sdonnei, cioè avanti che si levi d'appresso a



### ILLUSTRATION

Madonna. Sdonneare, partirsi da donne, come donneare, intrattement con donne.

v. 38. Per grazia della mia nota souve, cioè in grazia della mia souve poesia, della mia souvi rima. Le parole Per grazia fino a in bel sembiante pace (v. 42) sono quelle, che per comando del poeta la Ballata dee dire ad Amore avanti che si levi d'appresso a Madonsa.

BALLATA IV, Vol. V, pag. 628. Quantunque volte, lasso, mi rimembra.

Nonostantechè in tutte le edizioni delle Liriche di Dante quale componimento sia chiamato Ballata, pure nella Vita Nuova, ove Diste l'inserì, è detto una non compiuta Canzone. Narra Dante che, merta Beatrice, il di lei fratello, suo amico, lo pregò a dire in versi alcana cosa per la morte di bella donna: onde il poeta accortosi wisr quezli così da lui velatamente compiante la morta sorella, assesse in un Sonetto (e quest'è quello che incomincia Ventte a intender) il proprio, non già l'altrui cordoglio, facendo peraltro sembiante d'aver in esso fatto parlare l'amico. Soggiunge poi, che gli parve d'emeni prestato poco premurosamente alla dolorosa fraterna inchiesta, e supplì con due Stanze di Canzone, nelle quali e per se e per l'amico fece dolenti parole di quel funesto avvenimento. Nella prima Stanza (dice nella Vita Nuova) si lamenta questo mio caro amico, distretto a lei; nella seconda mi lamento io; e così appare che in questa Canzone si lamentano due persone: l'una si lamenta come fratello, l'altra come serviture.

- v. 1. Quantunque volte, ogniqualvolta
- v. 21. Partendo sè, levandosi.

BALLATA V, Vol. V, pag. 629. Fresca rosa novella.

Questa Ballata, che dallo Zatta fu malamente collocata fra le Cazoni, vedesi col nome di Dante a c. 13 della Giuntina Edizione. Io dubito molto che possa essere del nostro poeta, perciocchè, sebbese non manchi d'una certa leggiadria, pure riscontrasi priva di quella concisione e di quella robustezza che sono distintivi particolari della poesia Dantesca. Quantunque da alcuno vedasi citata siccome di Enzo Re di Sardegna (ed Enzo poetò leggiadramente, anche a giudicio del Perticari, il quale riportò (17) alcuni brani d'una di lui Canzone).

(17) Dell'amor patrio di Dante libro II, cap. VI.

da Giammaria Barbieri (18) però si argomenta, che, piuttostochè di Dante Alighieri debba essere di Guido Cavalcanti. Infatti della maniera di questo secondo Poeta sente molto la presente Ballata. Guido, che fu sì strettamente unito a Dante coi legami dell'amicizia, ebbe un'amorosa, la quale si su Madonna Giovanna, che in riguardo alla sua leggiadria veniva soprannominata Primavera. E siccome la semmina, di cui in questa Ballata si celebrano le doti ed i pregi, vedesi chiamata appunto col vocabolo Primavera (v. 2), così puossi ragionevolmente sospettare che dessa sia la donna del Cavalcanti, e che del Cavalcanti sia per conseguenza un tal poetico componimento. Quindi è che se questi rilievi pongono assai in dubbio l'autenticità della Ballata presente, io stimo ben fatto l'escluderla dal Canzoniere di Dante, riponendola frai componimenti d'autore incerto. Frattanto per dar maggior peso a tale determinazione, dirò che non l'ho mai incontrata fra le Rime di Dante contenute ne'molti Codici da me esaminati, e che essa fu reputata illegittima anche dal Dionisi, quando (Anedd. II, pag. 97) fecesi a sentenziare, che il componimento in discorso è una Ballata, che pure dalla ignoranza dello Zatta fu posta nella sua edizione per vanguardia delle Canzoni.

## BALLATA VI, Vol. V, pag. 631. Per una ghirlandetta.

Da un Codice cartaceo in fol. del secolo XVI, appartenuto già al P. Abate Alessandri della Badia Fiorentina il chiarissimo Ab. Luigi Fiacchi trasse con altri poetici componimenti la Ballata presente, e pubblicolla col nome di Dante Alighieri nel fasc. XIV della Collezione d'opuscoli scientifici e letterari, Fir. 1812. In altri Codici fu pur rinvenuta dal Prof. Witte; per lo che sempre più probabile si rende, che veramente a Dante appartenga. La lezione dataci dal Fiacchi è peraltro così guasta ed errata, che stimo conveniente il trascriver di nuovo la Ballata intera secondochè fu riprodotta dal Witte, affinchè purgata da tante mende possa distintamente ravvisarsi per lavoro Dantesco. In essa infatti non mancano pregi, particolarmente quelli della leggiadria e dell'eleganza.

Per una ghirlandetta, Ch'io vidi, mi farà Sospirar ogni fiore. Vidi a voi, Donna, portar ghirlandetta,

(18) Dell' Origine della Poesia Rimata, Modena 1790, pag. 77.

A per di fior gentile; E sovra lei vidi volar in fretta Un Angiolel d'amore tutto umile; E'l suo cantar sottile Dicea: chi mi vedrà Lauderà il mio Signore. S' io sarò là dove un fioretto sia. Allor fla ch'io sospire. Dirò: la bella gentil donna mia Porta in testa i fioretti del mio Sire: Ma per crescer desire La mia Donna verrà Coronata da Amore. Di fior le parolette mie novelle Han fatto una Ballata: Da lor per leggiadria s'hanno tolt'elle Una veste, che altrui non fu mai data. Però siete pregata, Ouand' uom la canterà. Che le facciate onore.

> BALLATA VII, Vol. V, pag. 632. Madonna, quel Signor, che roi portate.

Dal sovracitato Codice Alessandri trasse il Fiacchi ancor la Ballata presente, e col nome di Dante Alighieri pubblicolla nell'anzidetto fascicolo XIV degli Opuscoli scientifici e letterarj. Per ogni lato che si riguardi, riconosceremo agevolmente che sente molto della maniera Dantesca: quindi è, che non avendo ragione alcuna plausibile per riflutarla, ritengo pur io (siccome ritenne altresì il Witte), che sia od almeno esser possa del Cantor di Beatrice.

v. 11. Che sarebbe, che sarebbesi.

v. penult. cerco. Il Fiacchi è d'opinione che sia lezione errata, e che debba leggersi cerchio, da cerchiare, cioè circondo. Io leggerei piuttosto cerchia. Intendi: del fiore soave, che circonda la mente mia di novo colore, mercè ec.

BALLATA VIII, Vol. V, pag. 632. Poichè saziar non posso gli occhi mici.

Questa piccola Ballata su col nome di Dante impressa nella Giun-

ins Raccolta del 1627 a c. 15, ma Faustino Tasto nella sua edizione delle Rime di Cino l'attribuì a questo poeta. Anche il Ciampi la riprodusse siccome di Cino. Dee però notarsi che l'autorità di Faustino Tasso non può essere di molto peso, attesochè la di lui edizione riconoccesi fatta con poca accuratezza e con poca critica: e veramente per lo stile e per la maniera, che sente molto delle Ballate Dantesche, non possi escludere la possibilità che questa pure a Dante appartenga. Fino a che peraltro non si abbiano dati di maggior sicurezza, od almeno in maggior numero, dovrà riporsi fra gl'incerti componimenti.

BALLATA IX, Vol. V, pag. 633. Io mi son pargoletta bella e nuova.

Anche questa Ballata confermatuanto l'amore di Dante per Bealine fosse nubile e virtiuoso. O sia ch'egli qui parli di Beatrice vimile, o di Beatrice fatta già cittadina del regno celeste, va però figumidola sotto l'immagine della Sapienza, e siccome dal cielo discesa per poi a quello dover far ritorno. Col nome di Dante Alighieri fu la Milata presente pubblicata nella Giuntina Raccolta c. 15 retro, ed in lutte quante le successive ristampe. Col nome di Dante vedesi pure pell'antico Codice Q. 1, 11 della pubblica Biblioteca di Siena (19), tel Laurenziano 44 Plut. 40. Non fu mosso da alcuno il minimo dibbio sulla sua originalità, e il Dionisi pure la tenne per autentica.

v. 1. pargoletta. Ho detto anche altrove, che Dante sembra aver izivita dato alla Sapienza l'epiteto di pargoletta per rapporto a se medesimo, per rapporto cioè al breve tempo dacchè egli erasi applitito allo studio delle scienze filosofiche; per lo che la Sapienza venima dimostrarglisi apparentemente giovinetta e nonfemmina matura.

(19) Oltre tre Sonetti, due Ballate e una Sestina, questo Codice contires sedici Canzoni, nissuna delle quali appartenente al numero di quelb, che io ho rifintate siccome illegittime. Eccole secondo l'ordine della edizione presente:

I. Donne ch'avete XIV. To son venuto II. Donna pietosa XV. Amor tu vedi III. Gli occhi dolenti XVI. Poscia ch' Amor VII. Ahi faulx ris XVII. Doglia mi reca VIII. Così nel mio parlar XVIII. Tre donne intorno al cor IX. Amor che muovi XXIX. Voi ch'intendendo XXX. Amor che nella mente X. lo sento sì d'Amor XII. La dispietata mente XXXI. Le dolci rime

Qui peraltro potrebbe averla così chiamata in riguardo alla giovenile età di Beatrice, la quale è in questa Ballata simboleggiata sotto l'immagine di quella intellettuale femmina celeste.

ivi. nuora, cioè giovine, com'ho notato altre volte.

v. 8. alcun disdetto. Alcuna negativa, spiega il Vocabolario, secondo la quale interpretazione sarebbe questo il concetto: Poichè, quando Natura mi chiese a Dio, non gli fu in placere (a Dio medesime) alcuna negativa. Ma simile interpretazione è erronea, quantunque disdetto si trovi in altri casi avere il significato di negativa. Si consideri attentamente quel verso di Dante,

Chè non gli fu in piacere alcun disdetto,

e si vedrà che disdetto non è qui un nome che abbia il significato di negativa, ma è il participio del verbo disdire, dir di nò, e che l'aggettivo alcun appartiene non alla mce susseguente diedette, ma all'antecedente piacere. Ecco dunque l'interpretazione, che a mio giudizio dee darsi a quelle frasi: Poiche non gli fu disdetto, detto di no in piacere alcuno, in cosa alcuna, che fosse di suo piacere, (e fra le altre cose che ottenni una si fu che chi mi vede e non s'innamora di me, non sappia mai che sia amore), quando Natura mi domando a Colui, cioè a Dio, il quale, o donne, mi volle accompagnare a voi. Se però adottiamo la lezione a vui (volle accompagnarmi a vui), converrà dire che il subietto della Ballata sia non già la Filosofia o la Sapienza, ma sivvero la Gentilezza, la quale Dio alle domande della Natura volle conceder compagna alle Donne. Se poi col Dionisi leggeremo a lui, per questo pronome intendendo l'Amore Dirino, non solo verrà a togliersi la ripetizione della stessa rima vui, ch'è pure nel verso 2, ma resterà fermo il primo supposto, che la Ballata parli della Sapienza, siccome di colei che giammai si disgiunge dall' Amore Divino, a cui ella è unita per eterno congiungimento.

- v. 11. ciascuna stella, ciascun pianeta, lo che significa che tutti i cieli piovono sopra di lei i loro benefici influssi.
- v. 20. per campar. Intendi: per isfuggire il gran male di non aver mai intelletto d'Amore, ch'è la pena de' dannati.
- v. 21. Ne sono a rischio di perder la vita, secondo l'apparenza, non secondo la verità: e di questo e di altri consimili modi metaforici fece frequentemente uso il poeta nelle sue morali poesie.
- v. ult. e non m'acquetai pui, leggi e non m'acqueto, come portano altri testi.

BALLATA X, Vol. V, pag. 631. Deh nuvolella, che in ombra d'Amore.

Questa graziosa ed elegante Ballata fu col nome di Dante Alighiesi stampata nell'edizione Gruntina a c. 17, ed in tutte le successive sistempe. Ha tutta la maniera del nostro poeta: però la ritengo per lasitima.

v. 1. Il poeta qui significa allegoricamente la sua giovine Beatrice setto il vocabolo di nuvoletta, nella guisa che pel vocabolo medesimo similabila nella Canz. II, St. V, v. 4. Ed una nuvoletta avean da-

v. 10 e 11. ride, side antitesi per ridi, sidi, come altrove rede, dese ec. per vedi, dessi ec. Così dichi, giugni, rogli per dica, giun-sa, veglia; piangia, dicia, vivia per piangea, dicea, vivea ec.

BALLATA XI, Vol. V, pag. 634. Io non domando, Amore.

BALLATA XII, Vol. V, pag. 635.

Donne, io non so di che mi preghi Amore.

Anche questa Ballata fu col nome di Dante impressa nell'edizione Gantina a c. 19 retro, ed in tutte le successive ristampe. Non ablimo alcun dato per muover dubbio intorno la sua originalità.

v. 3. Intendi: E nonostanțechè Amore mi ferisca, e mi sia dura la mate, pure io ho più paura di sentirlo meno, vale a dire di provarminore la forza.

v. 8. Questo verso ci ricorda l'altro della Commedia, Inf. I, 19: Cho ud lago del cor m'era durata.



## **ILLUSTRATIONL**

# BALLATA KIN, Pok Vapagi 688. Vali che sapele ragionar di Amere.

Nel Convito, Fratt. III (cap. IX. cline Dante, questo; parples. Interesta de la composizione (della Cansone Amor che nella menta), unità parendo a me questa denna (la Eilosofia) fatta commo es madignata superba alquanto, fesi una Ballata nella quale chiamai questa interesta na orgoglica e dispistate, che pare sessar-compo a quello, riculto giona qui di sopra. E nel cap. X: Allera anna gindist como. mungati persona, mu, quest soni altra animale, superio, l'apparenna distinta condo il vero, ne pare (secondo.) apparenna à distingues e qui secondo questo sensuale (e però non razionele) giudicio, particulti Ballatetta.

Qui dunque ne fa saper l'Alighieri d'avere soritta ann maint, nella quale, a differenza della Cansone sconde; del Convito, condimenta la Filosofia cortese e benigna, va mapresentando la medicina femmina intellettuale qual donna apparentemente chiusa a pictita, e va chiamandola fiera e disdegnosa:

Chè questa donna, che tant' umil fai (o Cansona), Quella (Ballata) la chiama fera e disdegnosa.

Canz. XXX, St. ult., v. 3.

E qual'è quella Ballota, se non la presente, nella quale si trouse appunto dati gli opiteti di disdegnosa e di fera alla donna, che della Ballata medesima forma il subjetto?

Udite la Ballala mia pietosa,

Che parla d'una donna disdegnosa; v. 2, 3

Così è fera donna in sua bellate

Questa . . . . . . . v. 23, 24.

Nissun'altra Ballata in quattordici, che col nome del nostro poeta si veggiono a stampa, si rinverrà, la quale sì come questa, dir si possa la rammentata da Dante nei passi sopra allegati.

Col nome dell'Alighieri fu impressa nella Raccolta de' Giunti a 4 19 retro, e niuno de' posteriori editori omise di riportaria. Col nome dell'Alighieri vedesi pure ne' Codici Laurenziani 37 e 135 del Plat.

v. 17. E certo io credo, ripiglia il poeta, perciocchè il discerso ch'ei pone in bocca alla Donna, termina colle parole suoi dardi. Il veto yuardure tanto in questo che nel v. 25. ha il significato di custodis. v. 19. A quella guisa, sottintendi che.

BALLATA XIV, Vol. V, pag. 637. Quando il consiglio degli augei si tenne,

Redi nelle Annotazioni al Bacco in Toscana, Fir. 1691, pag. 100. Abrando come i nostri primi Rimatori davano il nome di Sonetto. dil piccolo suono, a qualunque breve poetico componimento, riporta tidesempi in appoggio della sua asserzione, e produce la Ballata pre-Ante che fin allora era rimasa inedita, e ch'egli trasse da un suo Teis nenna, ove col nome di Dante leggevasi. Ma come potrà credersi Malighieri questa debolissima poesia, la quale per la parte intrinsee non giunge appena alla mediocrità? Come potrà credersi di quel the nel libro del Volgar Eloquio diè i precetti per poetare nolimente e regolarmente, un meschino componimento, il quale va mbo d'artifizio poetico, perciocchè in dodici versi si trova per sei the ripetuta la medesima rima? Dandoci il Redi siccome di Dante Viresente Ballata (o Sonetto rinterzato) non si accertò se cotesto line fosse il sommo Alighieri, o piuttosto il Dante da Majano. Pante da Volterra, il Dante da Verona ec; nè riconobbe l'insuffiin casi dubbi, della singola autorità d'un Codice, nè quindi barne ad altri Testi a penna per appoggiare la sua arrischiata asserme. Però questo, che omise il Redi di fare, ci autorizza ad elimire dal Canzoniere del nostro poeta, e riporre frai componimenti di flore incerto, la Ballata presente, dappoichè nè io l'ho potuta rinveme ne' Codici florentini, nè il Witte altresì la rinvenne in alcuno di melli ch'ei vide allorchè su in Italia, e ch'ei svolse e consultò con sì devole diligenza (20).

SONETTO I, Vol, V. pag. 641.

Piangele, amanti, poiché piange Amore,

Essistetto di questo Sonetto l'ho già dichiarato per ciò che dissi da Ballata Morte villana, giacchè e la Ballata e il Sonetto furono ssitti da Dante nell'occasione medesima.

(30) " Il Redi pubblicò dai propri Codici un Sonetto rinterzato, che " nelle stampe si trova come Ballata, ma che per ragione dello stile suo, " hano, e non corrispondente colla maniera di Dante, non è stato am, meno nella mia nuova edizione tedesca. Di più il Redi diede le pri, me sei linee d'un Sonetto di sedici versi, che unitamente alla Ballata ricercai invano ne' Codici di Rime antiche ec. — Witte nell' Articolo più volte citato.



#### 278

#### TLLDSURA ZBOOKA

v. 3. a pietà . . . . chiamare, cioè esclamine, gridare pietesamente. v. 7 e 8. Costruinei ed intendi: Guastapilo, fuara dell'enere (che non può dalla morte ricevere detrimento) tutte ciò che al mondo è da lodare in gentil donna, cioè la giovento, la bellezza ec. Qui farò esservare, che la variante soura del Biscioni e del Pogliani è assolutmente arappas, perciocchè Dante non avrebbe mai detto, che in gentil donna la bellezza è da lodarsi soura dell'onore, cioè più dell'onore. Di ciò a'accorse il Dionisi, e però propose (Anedd. V., pag. 24) di legger suora invece di soura. Ma dacchè la variante fuora da me adottata, offre un senso facile e naturale, credo dover rifiutare la comezione dal Dionisi proposta.

v. 9. orransa, contratto d'onoranza, onore.

Ivi Ad intelligenza di questi due ternarj, nei quali il Poeta va dicendo, che vide Amore in forma vera lamentarsi sopra il corpo della morte avvenente gentildonna, e riguardar verso il ciela ec, convieu sapere che sotto il nome d'Amore va qui il poeta celando la sua Beatrice, la quale in forma vera, e non ideale siccome Cupido, fa da lui veduta lamentarsi sopra il corpo della morte compagna. Anche nell'ultimo verso del Sonetto P mi senti svegliar, Dante adombrà la sua donna sotto il vocabolo Amore. E che in questi ternarj si allata a Beatrice, argomentasi pure dalle parole, che nella Vita Naova fa Dante precedere al presente Sonetto.

## SONETTO II, Vol. V, pag. 642. Cavalcando l'altr'ier per un cammino.

Una fantastica visione, avuta da Dante, mentr'egli per sue hisegne allontanavasi da Firenze, è descritta nel presente Sonetto. In esso narra il poeta, come incontrò per via Amore, il quale venia mesto e cogli occhi bassi, com'uomo di signore ridotto in servo, immagine assi viva e vaga, e tale detta pure dal Muratori (21).

- v. 5. meschino, servo. Così nel C. IX, v. 43 dell'Inf. is meschino. Della Regina dell'eterno pianto. Così Inf. XXVIII, 39 ed altrove.
  - v. 12. piacere qui vale venustà, bellezza, com'ho notato altre velle v. 13 e 14. Ad intelligenza di questi due versi, dice Dante nella
- v. 13 e 14. Ad intelligenza di questi due versi, dice Dante nella Vita Nuova: Delle queste parole, disparce tutta la mia immaginazione
- (21) Il Muratori (Perf. Poesia Vol. I, p. 157) e l'Arrivabene (Amori p. CCXXXI) prendono abbaglio dicendo che Dante scrime questo Sontto dopo la morte di Beatrice, mentrechè dir dovevano, dopo la morte d'un gentildonna a Beatrice amiça e compagna. Vedasi la Vita Nuova.

subitamente per la grandissima parte che mi parre ch'Amore mi

SONETTO III, Vol. V, pag. 642. Tutti li mici pensier parlan d'amore,

Combattuto Dante da diversi pensieri intorno ad Assore, sì che gravosa gli facevan la vita, scrisse il presente Sonetto, significando il suo stato angoscioso ( Vita Nuova).

- v. 5. dolzore, sì come dolciore, dolcezza.
- v. 11, 12. erranza, accordanza, errore, accordo. Tale desinenza in causa è molto frequente ne'nostri antichi poeti.
- v. ult. Madonna la Pietà. Dico Madonna quasi per isdegnoso modo di parlare (Vita Nuova).

SONETTO IV, Vol. V, pag. 643. Con l'altre donne mia visla gabbate.

Condotto Dante in luogo, ove per seteggiamento di sponsali crano adunate molte semmine, su soprappreso da insolito tremore: per lo che appoggiatosi a una parete della sala, e levati gli occhi, s'accorse della presenza di Beatrice, cagione di quel tremore. Ritornato subitamente nella sua camera, e di ciò vergognandosi, fra se stesso dicea: Se questa donna sapesse la mia condizione, io non credo, che così gabbasse la mia persona, anzi credo che molta pietà le ne verrebbe. E in questo pianto stando, proposi di dir parole, nelle quali a lei parlando significassi la cagione del mio trassiguramento, e dicessi che io so bene ch'ella non è saputa, e che so sosse saputa, io credo che pietà ne giungerebbe altrui: e proposi di dirle, desiderando che remissero per avventura nella sua audienza; e allora dissi questo Sonetto (Vita Nuova.).

- v. 1. Intendi: Insieme alle altre donne, voi gabbate il mio aspetto.
- v. 6. l'usata prova, vale a dire l'usata, la solita severità.
- v. 9. Che fiere, diventa fiero, infierisce contro i-miei spiriti.
- v. ult. Gli guai de' discacciati tormentosi, cioè i guai tormentosi de' discacciati spiriti.

SONETTO V, Vol. V, pag. 643. Ciò che m'incontra nella mente muore,

Narra Dante nella Vita Nuova, che come immaginava la mirabil

hellezza di Beatrice, giungeagli tosto un desiderio di nuovamente vederla, il quale era di tanta virtà, che distruggeva nella sua mente ciò che contro di quello si fosse potuto levare, ed era di tanta forza, che lo stringeva, nonostante i sofferti patimenti, a cercare la veduta di lei. Ond'egli mosso da tale pensiero, propose di dir parole, nelle quali scusandosi a Beatrice del suo shigottimento, parlasse anche di quelle che presso di essa gli era avvenuto, e che abbiamo più sopra accesnato, e scrisse il presente Sonetto.

- v. 4. fuggi, se'l perir l'è noja, vale a dire fuggi, se non l'è a gredu il rimanere qui morto.
  - v. 6. s' appoja, s'appoggia.
- v. 8. le pietre. Intendi le pietre di quella parete, di quella maraglia, ov'egli sentendosi venir meno s'appoggiò. V. il Sonetto presedente.
- v. 9. Peccato face. Rimprovero a Beatrice, la quale in quel tempo mostravasi insensibile all'affetto del Poeta.
- v. 12. Piuttosto che occide o occede leggi arrede, come portano altri testi, ed intendi: Per l'angoscia che s'accorge del rostro gabbe e scherno, la quale angoscia si crea nella vista moribonda degli ecchi, che hanno roglia della propria lor morte, perchè son essi che col guardare danno origine al loro morire.

SONETTO VI, Vol. V, pag. 644. Spesse fiate vegnonmi alla mente.

In questo Sonetto va significando il poeta l'angoscioso stato, nel quale tenevalo Amore, e nella fine tocca alcuna cosa di ciò che la pur detto ne due antecedenti ( Vita Nuora).

- v. 2. L'oscure qualità. Oscura ha qui figuratamente il significato d'angosciosa. Così nel Son. Videro gli occhi mici dice: La qualità della mia vita oscura.
  - v. 5. subitamente, improvvisamente.
  - y. 7. Intendi: in me resta vivo solamente uno spirto.

SONETTO VII, Vol. V, pag. 644.
Amore c cor gentil sono una cosa.

Pregato Dante da amica persona a dire che cosa fossesi Amore, scrisse il presente Sonetto (Vita Nuova).

v. 2. Si come il Saggio in suo dittato pone, cioè Si come il Poets pone nel suo scritto, nel suo componimento. Per Saggio intende qui Dante Guido Guinicelli, il quale incominciò una sua Canzone: Al cor gentil ripara sempre Amore.

Ed è da notarsi che Dante uso più volte Saggio e Savio nel significato di poeta. Nel Conv. Tr. IV, cap. 13: E però dice il Savio (cioè Giovenale, Satira X. 22, Cantabit vacuus coram latrone viator): se rolo camminatore entrasse nel cammino, dinanzi a'ladroni canterebb. L'usarono pure altri antichi rimatori.

v. 6. Amor pregiare il cor per sua magione. Leggi piuttosto, come lanno altri testi: Amor per sire. e'l cor per sua magione.

SONETTO VIII, Vol. V, pag. 645. Negli occhi porta la mia donna Amore.

Narra Dante nella Vita Nuova, che poich'egli chibe trattato d' Amonel precedente componimento, gli venne volontà di dire altrest in
lide della gentilissima Beatrice parole, per le quali dimostrasse, come
per lei si svegliava quest' Amore, e com'ella non solamente lo svegliasse là dov'era sopito, ma lo facesse mirabilmente venire operando
dove pure non era in potenza; e disse allora il Sonetto presente.

v. 5. smuore, diventa smorto, pallido.

v. 6. E d'ogni suo difetto allor sospira. Sospirare qui vale pentirsi, arer dolore, dappoiché dal contesto è evidente, che non sta nè per
desiderare nè per mandar sospiri, che sono i soli due sensi assegnaligli dal Vocabolario. Simile significato sembra avere nella traduziodel Salmo I, v. 6: Ma pur benigno sei a chi sospira.

# SONETTO IX, Vol. Y, pag. 645. Voi che portate la sembianza umile.

Morto Folco Portinari, il genitore di Beatrice, e lasciata in lacrime ed in singulti la sua dolentissima figlia, molte donne, secondo il custume di quell'età, si portarono alla casa del trapassato a compiere sti estremi uffici di tristezza. Nel mentre che quelle sen ritornavano, suono per via incontrate da Dante, il quale dalle loro parole rilevò, in quale ed in quanta pena fosse la donna sua per l'acerbo caso. Nel presente Sonetto va Dante interrogando quelle femmine, perchè vogliano dir lui alcuna cosa di quello che esse hanno veduto e sentito.

- v. 4. di pietra, leggasi piuttosto di pieta, come si legge in varj Cocii, e intendasi: come quello che mostra pena ed angoscia,
- v. 6. Bagnar nel viso suo di pianto Amore. Meglio portano altri Ini: Bagnata il viso di pianto d'amore.
  - 1. & sans'atto vile, perchè, come dice lo stesso poeta nella Vita

#### ILLUSTRAZIONE

Nuova, tornavano quasi ingentilite, nobilitate. E nobiltà è contraria a vittà.

### SONETTO X, Vol. V, pag. 646. Se' tu colui, ch' hai trattato sovente.

Questo Sonetto contien la risposta, che Dante finge aver ricevata da quelle donne, ch'egli ha interrogate col precedente.

- v. 2. sol parlando a nui, parlando solamente a noi (a noi dosme gentili), quando cioè ci dirigesti la tua Canzone Donne ch' avets ec.
- v. 4. ne par d'altra gente, perchè tu sei così sfigurato dal dolore, ch'è assai difficile il riconoscerti.
  - v. 5. coralmente, di cuore.
- v. 7. vedestu pianger lei, chè tu non pui, vedesti tu pianger Batrice, poichè tu non puoi ec.
  - v. 9. triste, tristamente, dolentemente.

## SONETTO XI, Vol. V, pag. 646. Io mi senti svegliar dentro dal cors,

Un'altra sua fantastica visione descrive Dante in questo Sonetto. Gli sembrò di vedersi venire incontro Amore tutto giulivo, il quale gli accennasse due vaghissime femmine, che in quel punto sopravenivano. L'una era Beatrice, la donna sua; l'altra era Giovanna, la donna del di lui primo amico, Guido Cavalcanti (Vita Nuora).

- v. 4. conoscia, come più sotto ridia per conoscea, ridea.
- v. 9. monna Vanna, e monna Bice, accorciamenti di Madonna Giovanna e Madonna Beatrice.
- v. 13. questa, cioè Giovanna, è Primavera. E con tal nome appurto sappiamo dalla storia che veniva chiamata la donna del Cavalcanti.
- v. 14. e quella, cioè Beatrice, ha nome Amor. Anche nel Son. I. Dante diede a Beatrice il nome d'Amore.

## SONETTO XII, Vol. V, pag. 647. Tanto gentile e tanto onesta pare.

Il subietto del presente componimento è il gentile saluto, e l'onesto e dignitoso portamento di Beatrice. È uno de' più bei Sonetti, che abbia il Parnaso Italiano: eppure fu scritto da Dante nella sua gioventù, quando appena potca contare cinque lustri d'età. (Vita Nuors) v. 12. della sua labbia. Labbia per faccia, volto, aspetto trovasi più

Digitized by Google

volte usato non solo da Dante, ma ancor da altri antichi Scrittori. Poi si rivolse a quella enfiata labbia, Inf. VII, 7. Mia conoscenza alla cambi 2ta labbia, Purg. XXIII, 47.

## SONETTO XIII, Vol. V, pag. 647. Vede perfettamente ogni salute.

Dice il Poeta nella Vita Nuova, che la sua Beatrice venne in tanta grazia delle genti, che non solamente era essa onorata e lodata, ma per lei erano onorate e lodate molte altre donne. Ond'egli veggendo ciò, e volendolo manifestare a chi nol sapesse, propose di dir parole, nelle quali ciò fosse significato; e disse il presente Sonetto, il quale significa come la virtù di Beatrice adoperasse nelle altre donne.

- v. 3. Quelle che van con lei, quelle cioè che con lei si mostrano in
- v. 5, 6. E sua beltate è di tanta virtute, che nulla invidia all'altre e procede; imperocchè, come disse Cino nella Canz. L'alta speranza, son dà invidia quel ch'è meraviglia, Lo quale visio regna ov'è panegra.

# SONETTO XIV, Vol. V, pag. 648. Si lungaments m'ha tenuto Amore.

Schbene in quasi tutte le edizioni questo componimento vedasi frai Sonetti, pure non è che la prima Stanza d'una Canzone, da Dante, per la sopravvenuta morte di Beatrice, non prosegnita. L'undecimo verso è infatti un settenario, e non un endecasillabo. In essa voleva il poeta trattare di ciò che in lui operava la virtù della sua donna, e come pareagli esser disposto a simile operazione. V. la Vita Nuova.

- v. 2. costumato lo stesso che accostumato, assuefatto.
- v. 3. forte, disaggradevole, insopportabile,
- v. 13. ovenque, ogniqualvolta.

### SONETTO XV, Vol. V, pag. 648. Venile a intender li sospiri mici.

Parlando della Ballata Quantunque rolte, dissi che questo Sonetto la, a richiesta del fratello di Beatrice, scritto da Dante per compianpri la morte di quella donzella. E sebbene il poeta facesse sembiante farelo scritto per chi gli porse quel prego, pure ei lo scrisse, secondachè ci manifesta nella Vita Nuova, per isfogare in parte il proprio fatre.

with B and factors and restrictionally the Proof of Proceedings of the Company of the cot tore intomotive in allerior secto l'anguetta, to morre de la v. 5-8. Intendi: Perocche gli ocche, stolle fate più ch'il side ria sarebbero rei, debitori a me lasso! di piangere la donna mia, s che piangendo leli efogliciei il tore - Errer 146 In senso di em obbligato, responsabile, può meritare osservazione per la sua provenienza dal latino reus in significato di debitore, responsabile. I or a court affinit about to mill votis rome stationis tetabalas. : v. alt. Albandonate delle to vielle vome thetime vielle telt Piell andretes with privile did at learned tension of the sale of the sa planted the contract of semigroup per entire to and a street desirate objectibles. and rate state, it SCHEFTO ENL, Polic V. Mag. 649. in sport film lamp Grane la vivin di libile cheen uffer name affit dere e. . B. B. Abbail Color Surveyor See, specific chop che co. Est in provincia or

Un anno dopo la morte di Beatrice, mentre Dante se ne stavidita sui chinera disegnabile su certe revolette figure d'Angelt, inpregnite serse, survai che Bratte de la chier de la chier d'Angelt, inpregnite serse, survai che Bratte de la chier de la composition de la coloro, i quali erano venuti a visitarlo, e disse il presente Sonetto. Nella Vita Nuova, or è riportato, vedesi con due diversi cominciamenti. Ecco l'altro, che fu da Dante dettato, e che non è stato riportato nel Canzoniere:

· Era venuta nella mente mia

Quella donna gentil, cui piange Amore, Entro quel punto che lo suo valore

Vi trasse a riguardar quel ch'io facia.

SONETTO XVII, Vol. V, pag. 649. Vidoro gli occhi miel quanta pistale.

Riandando Dante colla mente sopra i suoi passati amori con Bentrice, se ne stava molto pensoso e tristo nella sua camera, quanda alzati gli occhi vide una gentildonna giovane e bella molto, la quali da una finestra pietosamente lo riguardava compassionandolo. Onde gli dall'atto pietoso di quella femmina mosso quasi fino alle lacrime si parti d'innanzi agli occhi di lei per non dimostrare la sua debeneza. Questo è l'argomento del presente Sonetto, indirizzato del poeta alla donna medesima. ( Vita Nuove ).

v. 1. pictale per compassione.

- v. 3. stetura qui vale stato, condisione. Così il Malespini 36 tit.

  Tone e quando Attila venne a Firenze, e di sua statura. Con questo significato manca nel Vocabolario.
  - v. 6. oscura, cioè traragliata, angosciosa, come notai al Son. VI.
- v. 13. quell'Amore, cioè quell'istesso virtuoso e nobilissimo Amore, che m'accese il cuore per la gentil Beatrice, il quale mi fa andar ec.

SONETTO XVIII. Vol. V, pag. 650. Color d'amore e di pietà sembianti.

Avvenne poi che ogniqualvolta la donna di sopra ricordata poneasi anguardar l'Alighieri, faceasi (racconta il Poeta stesso nella Vita Nuova) d'un color pallido quasi come d'amore: onde spesse volte riauvenivasi della sua prima nobilissima donna Beatrice, che di simile colore gli si mostrava. E varie volte non potendo lagrimare, nè disfograre la sua tristezza, egli tornava a vedere quella pietosa, la quale colla sua vista pareagli che gli traesse fuori degli occhi le lagrime. Questo pertanto egli volle significare nel presente Sonetto, parlando a lei.

- v. 1. Color d'amore, vale a dir pallido.
- v. 2. labbia qui pure vale 'aspetto, sembiante, come nel Son. XII.

SONETTO XIX, Vol. V, pag. 650. L'amaro lagrimar che voi faceste.

Dante incominciava a dilettarsi troppo nella vista di quella pictosa donna, della quale abbiamo parlato ne'due antecedenti Sonetti, sì che quisi avea incominciato a innamorarsene. Ma combattuto per una parte dal sempre vivo affetto per l'estinta Beatrice, e per l'altra dalla nuova nascente passione, condannava la vanità degli occhi suoi. Il presente Sonetto contenendo un rimprovero agli occhi medisimi, manifesta lo stato del poeta in un tale momento, e la battaglia che quei die affetti facevano nel cuore di lui.

v. 4. Anche qui pietade ha il significato d'angoscia, pena.

SONETTO XX, Vol. V, pag. 651. Gentil pensiero, che parla di vui.

In questo Sonetto ritorna il poeta a trattare l'argomento de' tre anleccienti, dirigendo le parole a quella donna, che di ciò era la cagione.

Digitized by Google

#### LLUSTRAZIONI

- v. 1. Gentil pensiero. Dissi gentile (dice Dante nella Vita Nuova) in quanto ragionava a gentil donna, che peraltro era vilissimo, perchè movea da un amor sensuale.
- w 5. L'anima dice al cor. Qui per l'anima intende il poeta la regione, e pel core, l'appetita.

## SONETTO XXI, Vol. V, pag. 651. Lasso, per forza de' molti sospiri.

Dopo un'altra fantastica visione avuta da Dante, e da lui descritta nel Libretto della Vita Nuova, incominciò il poeta a pentirsi del movo desiderio amoroso, da cui s'era lasciato possedere alquanti di, e rivolse tutti i suoi pensamenti alla memoria della gentilissima Beatrica. Onde io (egli dice) volendo che tal desiderio malvagio e vana tentazione paressero distrutti sì che alcuno dubbio non patessero inducar le rimate parole ch'io avea dette dinansi, proposi di fare un Sensia, nel quale io comprendessi la sentenza di questa ragione.

- v. 1. lasso! Dissi lasso in quanto mi vergognava di ciò che li misi occhi averano raneggiato.
  - v. 13. di Madonna, cioè di Beatrice.

# SONETTO XXII, Vol. V, pag. 653. Deh pellegrini che pensosi andale.

Avendo Dante veduto alcuni Pellegrini passare dinanzi alla Casi della già morta Beatrice, scrisse il presente Sonetto, figuratamente dirigendo la parola ai medesimi, e facendoli consapevoli della perdita che egli, non meno che la città tutta di Firenze, avea risentita nella morte di quella vaga e virtuosa donzella (Vita Nuora).

- v. 1, 2. pensosi Forse di cosa che non r'è presente, presando cioè a'loro amici lontani, come dichiara lo stesso poeta nella Vita Nuova.
  - v. 8. la sua gravitate, la mestizia di lei, cioè della città.
  - v. 12. Ella, la città.

## SONETTO XXIII, Vol. V, pag. 653. Oltre la spera che più larga gira.

Due nobili femmine mandarono a Dante pregandolo, che volesse inviar loro copia d'alcune sue rime. Ond'egli considerando la nobiltà delle medesime, per compiacere più onorevolmente ai loro preghi, compose il presente Sonetto, in cui narra come il suo pensiero

sempre volto a Beatrice e tanto si alsa che va a contemplarla nel regao de'Beati, ed insieme ad altri due ad esse l'inviò.

- v. 1, 2. Intendi: Il sospiro, ch'esce del mio core, tanto si alsa, che va al di là della nona ed ultima sfera (il primo Mobile), e giunge all'Empireo.
- v. 6. Vede una donna. Accenna Beatrice, che, come disse altrove,

SONETTO XXIV, Vol. V, pag. 653. Poich io non trovo chi meco ragioni.

Nel fascicolo XIV della Collezione d'Opsucoli scientifici e letter.rj, sampata in Firenze nel 1812 e segg., diede il Fiacchi, siccome per l'imanzi inedito, il presente Sonetto, ch'egli avea tratto da un Codi«appartenuto al P. Alessandri, Abate della Badia Fiorentina. Ma di
sto questo Sonetto era già noto e già edito, perciocchè fino dal 1589
in stato col nome di Dante pubblicato da Faustino Tasso nella sua
chione delle Rime di Cino in fronte al Sonetto di questo Poeta a
l'ante responsivo, il quale incomincia Dante, i' non odo in quale allergo suoni. Pare veramente che a Dante appartenga, tantopiù che in
varj Codici, siccome nel Laurenziano 47 Plut. 90, col nome di Danle si vede.

v. 2. del Signor, cioè d' Amore.

v. 13. delli nostri diri, cioè de' nostri ragionamenti. Così nella Canz.

SONETTO XXV, Vol. V, pag. 653. Deh ragioniamo un poco insieme, Amore.

Da quel Codice, ch'ho nominato al Sonetto precedente ed altrove, trase il Fiacchi il Sonetto presente, e col nome di Dante Alighieri pubblicollo nel Fasc. XIV degli Opuscoli scientifici e letterarj. Ma come potrà credersi di Dante un Sonetto, nell'ultimo verso del quale è grossolanamente shagliata la rima? Come potrà reputarsi dell'autore del Sacro Poema una poesia, dalla quale talvolta (V. il secondo ternario) non può ritrarsi senso veruno? E quanta fede potremmo riporre in un Codice, il quale attribuisce al sommo Alighieri, siccome più sotto vedremo, un Sonetto, che senz'alcun dubbio appartiene al pedestre Burchiello? Anche il Fiacchi medesimo nel dare alla luce questo ed altri poetici componimenti, avvertì, che non deesi riporre cieva fede ne'Codici, perciocchè questi vanno bene spesso errati



#### 286

#### TARGETRACIONS

nell'indicare i nomi de respetti i Autori: e tali regioni no addune, e tanti esempi ne riportò, she esiandia di più cerrivo avrebbe devate rifiutare elecome di Bante questo ed alcun altro de susseguenti fonetti: eppure egli nel fece, perchè tracurò di seguire que cansai di critica che muovevano da' suoi medesimi ragionamenti.

# SONETTO XXVI, Vol. V, pug. 684. Sonetto, se Meuccio l'è mostrato.

Anche questo Sonetto, trutto dal Fincchi dal Codice Alessandi, e pubblicato ne' ricordati Opuscoli, non è assolutamente di Dunta, il perchè troppo pevero ne'esucetti e nell'artificio poetice, al pubbli troppo piebeo e disordinate nello stile.

## SONETTO XXVII, Vol. V, pag. 684. Chi udisse tensir la mai fatata.

Questo Sonetto, che sente molto della maniera edel gerghi della chiello, fu cogli altri tre precedenti, pubblicato dal Fiacchi. Ren è di una data meno antica di quella supposta dall'editore, nè tempe punto d'ingannarmi, asserendo che non è di Dante, ma bensì di secuno di quei servili ed insipidi Rimatori del secolo XV, i quali disnorarono il Parnaso Italiano col poetare alla Burchiellesca. Il Wite è d'opinione che appartenga ad uno dei discendenti del divino poeta, e lo deduce dal Sonetto Ben so, che fosti figliano d'Allighiani, che il Fiacchi pubblicò siccome responsivo all'altro Bicci Novel, figliani di non so cui; ed io non saprei dire improbabile l'opinione del Professore alemanno (22).

(22) Ecco ciò che dice il Witte: "Nel 1812 l'Ab. Fiacchi pubbliot 750 netti e a Ballate come poesie inedite di Dante, tratte da un Codice che appartenne al P. Alessandri della Badia fiorentina, e da un altro defa Famiglia Ferroni. Ma di fatto 4 dei detti Sonetti erano già stampati, uno sotto il nome di Dante nelle edizioni delle Rime di Cino, due col nome d'Antonio Pucci nella Raccolta dell'Allacci, il quarto fra le lime del Burchiello. Il quinto, che appartiene immediatamente al quarto, e che incomincia Chi udisse tossir, non è pur esso di Dante, ma probabilmente d'alcuno de' suoi figli (o nepoti), come si rileva dalla risposta al quarto stampata nel Burchiello, e nel Faso. XIV degli Operoscoli scient. e letterarj.



## SONETTO XXVIII, Vol. V, pag. 655. Bicci Novel, figliuol di non so cui.

È veramente meritevole di riprensione il grave abbaglio del Fiacthi, il quale pretese darci siccome inedito e di Dante Alighieri il presale Sonetto, mentre era edito e del Burchiello (Londra-Lucca 1757, pa. 220), e tanto maggiormente quanto più si ponga attenzione a che nel suo Avvertimento discorse, così conchiudendo: " Per evi-- un siffatti inciampi ho fatto gli esami e le ricerche, che per me - s'è potuto maggiori, . . . . e non avendo di me stesso una bastevol - Manza, mi son fatto ardito di ricorrere al dottissimo e celebratis-- smo Sig. Cav. Iacopo Morelli bibliotecario della Marciana, il qua-- k ha voluto colla sua consueta singular cortesia incoraggiarmi e - municarmi i suoi lumi. " Ed il Morelli infatti gli comunciò la blizia che in un Testo a penna, da essolui posseduto, questo Sonetb stava pure col nome di Dante; e col nome di Dante io stesso l'ho altresì rinvenuto in un Codice Riccardiano. Di qui s'apprende quanla autorità possano fare i passati Editori, e quanta fede debba riporsi e Codici 23).

'(13) Ai due Sonetti Chi udisse tossir ec., Bicci Novel ec. il Fiacchi ne riporta in risi osta altri due L'altra notte ec., Ben so che fosti ec. di un certo Forese, ch'egli dice de' Donati. Ma che questo Forese non sia il noto poeta contemporaneo dell' Alighieri, da lui rammentato nel Purg. XXX, 47, è certo per quello che ho notato più sopra, cioè che questi componimenti appartengono al sec. XV; e rilevasi pure dalle frasi

Moglie di Bicci, socato Forese,

delle quali apparisce esser Forese un soprannome, e non già il nome della persona, di cui si fa menzione nel Sonetto medesimo. Uno poi dei decitati Sonetti responsivi, e precisamente quello che incomincia Ben to che fosti figliuol d' Allighieri, sebbene dal Fiacchi creduto inedito, era pur esso stampato fra le Rime del Burchiello, pag. 220. E questo istesso Sonetto, siccome sta nel Cod. 49, Pl. 40 della Laurenziana, si palesa al evidenza appartenente ad un tal Bicci Novello, da cui fu diretto ad un Nepote di Dante Alighieri, chiamato pur esso Dante, donde nacque l'equivoco.



290

ELUSTRAZIONI.

SONETTO LXIX, Vol. R. pag. 655. Oml, Comun, come conclur it coggie. SONETTO XXX, Vol. V, pag. 656. Se nel mío ben clascun fosse leale.

Da un Codice in 4.to avente la data del 1410, est appartenanta la famiglia Feroni, trasse l'Ab. Piacchi questi due Sonetti, e unitamenti ai quattro antecedenti, siccome ho già detto, pubblicolli col nanta Dante Alighieri nel ricordato fasc. XIV degli Opuscoli scientifici alla terari. Se il Fiacchi avene consultato la Raccolta dell'Allacci e giali del Mazzoleni, sarebbesi accorto che non crano inediti e di Dantana si stampati e d'Antonio Pucci, nella guina che vedonsi a pag. 350 della prima Raccolta, Napoli 1661, ed a pag. 250 (l'uno però intenente) della seconda, Bergamo 1750 Vol. I. Anche questi si taluno dunque dal Canzoniere dell'Alighieri.

SONETTO XXXI, Vol. V, pag. 656. Volgete gli occhi a veder chi mi tira.

Questo Sonctto che non ritrovasi nè nella Edizione Giuntina, nè in quella del Pasquali o dello Zatta, o in alcun altra delle primarie, vedesi fra le rime di Dante Alighieri nel piccolo Volumetto contenente alcuni de' principali nostri lirici antichi, faciente parte della Bibliotes universale di scella letteratura, stampata dal Bettoni, Milano 1828.0 la lezione è molto errata, o il Sonctto non è di Dante, tanto più che il secondo quadernario appare mancante affatto di sintassi e di anne:

La mia virtute ch'ancide senz'ira,

Pregatel che mi lasci venir pui, Ed io vi dico che li modi sui Colanto intende quanto l'uom sospira,

Si riponga dunque frai componimenti, che della loro legittimità ma presentano argomento veruno, siccome quelli che non sono appogiati ad autorità di qualche peso, o a dati, se non certi e sicuri, almeno probabili.

SONETTO XXXII, Vol. V, pag. 657. Due donne in cima della mente mia.

Questo Sonetto fu dal Cav. Lamberti pubblicato nel Giornalekterario di Verona intitolato il Poligrafo (Num XX, 16 Maggio 1813).

dando la notizia, che fu tratto da un Codice nel quale stanno più rime inedite di Fazio, del Soldanieri, del Sacchetti e di altri antichi, e che gli fu inviato dal Conte Giulio Perticari. In questo bel Sonetto, ch'io reputo infallibilmente di Dante, e che come tale fu pur ristampato nelle collezioni del Bettoni e del Caranenti, parla il poeta delle due femmine, l'una cioè Beatrice, l'altra la Filosofia, delle quali tanto fu accesso. È questo una gran chiave per l'intelligenza delle Rime liriche del nostro poeta, e per comprovar sempre più, che due furono gli amori di Dante, il primo il sensuale, il secondo l'intellettuale.

- v. 1. mente per intelletto intende il poeta. V. il Convito, Tratt. IV, ca. 15.
- v. 12. il fonte del gentil parlare. Qui il poeta vuole significare Amore, il quale nel v. 7 è da lui chiamato il dolce suo Signore, siccome nella Vita Nuova ed altrove disselo il fonte del gentile operare, perchè trae lo intendimento del suo fedele da tutte le vili cose.
  - v. 13. amar si può bellezza per diletto, e questo è l'amor sensuale.
- v. 14. E amar puossi virtù per alto oprare, e quest'è l'amore in-

# SONETTO XXXIII, Vol. V, pag. 687. A cascun' alma presa e gentil core.

Pensando al dolcissimo saluto di Beatrice, Dante fu sopraggiunto da un soave sonno, nel quale egli ebbe ( secondo che narra) una mirabil visione. Svegliatosi, si propose di fare un Sonetto, in cui trattare di quelle cose che gli era sembrato vedere, e quindi indirizzarlo ai più famosi poeti di quel tempo, perchè ne giudicassero, ed emettessemia loro opinione. Questo Sonetto è il primo da Dante riportato nella Vita Nuova, dal secondo periodo della quale rilevasi che il poeta lo scrisse nella giovanile ctà di anni 18. Fra i varj Trovatori, che con un Sonetto responsivo scrissero a Dante il loro parere intorno cotale visione, uno si fu Guido Cavalcanti col Sonetto Vedesti al mio parere ogni ralore, un altro Cino da Pistoja con quello Naturalmente chemogni amatore, e un terzo pure si fu Dante da Majano col suo Sonetto Di ciò che stato sei dimandatore.

- v. 1. presa per innamorata: e si trova pure in altri poeti.
- v. 3. In ciò che. Alcuni Codici, siccome il Magliabechiano 1108 e il laurenziano 20, portano A ciò che (acciocchè), ed è lezione da preferiss.— Parrente, parere.
- v. 5. eran quasi ch' atterzate l'orc, cioè erano quasi le quattr' orc, la terza parte delle dodici.



### 292

#### ILLUSTRAZIONI ·

- v. 6. Del tempo ch' ogni stella à più lucente, vale a dire della agin te, poichè nel giorno lo splendore delle Stelle è vinto da quello del Sole.
  - y, 7. subitamente, all' improvviso, dal lat. subito.
  - v. 12. d'esto. Altri testi hanno d'esso.

# SONETTO XXXIV, Vol. V, pag. 688. Io mi credea del tutto esser partito.

Questo Sonetto, che sta nella Giuntina edizione a c. 134, enclosita la laurenziano 44, Plut. 40, fu scritto da Dante e indirizzato all'angio suo Cino da Pistoja per riprenderlo della sua volubilità e leggerante nel fatto d'amori; e questi replicogti con un altro Sonetto che volubi stampato fra le sue Rime, e che incomincia Poich' in fui, Dante del natal mio sito.

- v. 2. Da queste vostre rime. Intendi rime amerose, che trattano d'un amore intellettuale e filosofico, ma d'un amore sensale e terreno, siccome quelle di Cino.
  - v. 4. più lunge, come ho trovato in altri Testi.
  - v. 7. Piacciael. Meglio in altri Testi Piacemi.
- v. 8. A questa penna, cioè a questa materia, a quest' argomento, lo stancato dito, il dito affaticato nello scriver tanto d'amore.
- v. 10. ad ogni piacer. Piacere pur qui nel significato di bellesse, oggello piacente.
- v. ult. s'accordi i fatti, invece di s'accordino, licenza, talvolta praticata da Dante aucor nel Poema, se pure non è da leggersi il fatte, come sta in un Codice Laurenziano.

## SONETTO XXXV, Vol. V, pag. 658. Guido, vorrei, che lu e Lapo ed io.

All'amico suo Guido Cavalcanti indirizzò l'Alighieri il presente Sonetto, cui vuolsi che quegli rispondesse coll'altro S' io fossi quello che d'amor fu degno (V. le Rime del Cavalcanti per cura del Ciccisporci, pag. 128). La Bire qui nominata, è, com' ognuno può immaginarsi, la Beatrice dell'Alighieri, Vanna o Giovanna l'amorosa di Guido Cavalcanti, l'altra che nel Serventese scritto da Dante in lode delle 60 più belle donne di Firenze cadeva in sul numero trenta, esta la donna di Lapo Gianni (24).

(24) Il Crescimbeni e il Muratori si perdono in congetture per fice-

Col nome di Dante Alighieri vedesi questo Sonetto nell'Edizione Giuntina a c. 134 retro e nel Codice Magliabechiano 991. E per poesia di Dante Alighieri lo ritennero pure il Barbieri (Poesia rim. pag. 77) e il Dionisi (Auedd. II, pag. 43).

- v. 3. E messi ad un, leggi piuttosto E messi in un, come sta nel God Magliab.
  - v. 5. fortuna, tempesta.
- v. 7. Anzi virendo sempre in un talento, bella variante del Cod. Masiab. Intendi: vivendo sempre in una stessa volontà.
- v. 10. Anche questo verso dee leggersi come sta nel Codice or citato: Con quella ch' è in sul numero del trenta. E su tal numero devota
  sel Serventese cadere la donna di Lapo Gianni, siccome ho detto di
  sopra, del cui nome non possiamo da questa frase aver cognizione,
  poichè a Dante bastava accennare in tal guisa quella femmina a farla
  seto ravvisare da' suoi amici cui scriveva, e cui era ben noto il Serrentese, che delle 60 belle donne conteneva l'elogio.

# SONETTO XXXVI, Vol. V, pag. 659. Qual che voi siale, amico vostro mante.

Nella Raccolta di Rime antiche, Firenze Giunti 1527, ove (c. 138) la riportato il presente Sonetto, si dà la notizia che fu scritto da Daute Alighieri in risposta a quello di Dante da Majano, che incomincia Parpraa di saper com'vale o quanto. Ma essendochè per la frase del primo verso s'apprende, che lo scrittore di esso non conosceva il Peta Majanese, può dedursi agevolmente, che non fa quegli il nostro Unite Alighieri. La ragione di ciò si è questa. Dante Alighieri sul principio della Vita Nuova racconta di aver composto un sonetto interno una sua visione, e di averlo indirizzato ai più famosi Trovatori che in quel tempo fiorivano. Uno di quelli che a Dante Alighieri risposto, si fu Dante da Majano con altro ben noto Sonetto, nel quale si rinvengono le frasi seguenti:

..... li rispondo brevemente, Amico meo, di poco conoscente, ec.

Diqui pertanto è certissimo, che questi due pocti il majanese e il fiotatino si conobbero assai di buon' ora, perciocchè quest' ultimo era allora nel suo diciottesimo anno, siccome dice egli stesso nella Vita Nuova al secondo paragrafo. E come mai Dante Alighieri, che fivo

l'epoca in cui fiori Lapo Gianni. Ma il Sonetto presente ce lo fa chiaranaule conoscere contemporanco dell'Alighieri.



### 94 ILLUSTRAZIONI

dalla sua adolescenza conosceva Dante da Majano, avrebbe disagni nel presente Sonetto, che pur si pretende responsivo ad altre appunti del Majanese, usato l'espressione Qual che voi siate, significando qui essa di non conoscerlo? Non credo già, che nissuno verrà opperni, che Dante potesselo aver dettato innanzi l'età degli anni 18, perciscechè dal passo della Vita Nuova è facile il rilevare, che il Fiormino fu quegli che ricercò in prima la relazione e l'amicizia del Majanese, e non questi di quello, siccome con manifesta contradizione variabbesi a dire, sostenendo una tale opinione, dappoichò il Sonetto min i missivo, ma sì responsivo.

Torneranno forse inutili queste poche parole, quando si getti l'eschio sopra il presente poetico componimento, il quale di per se simo si palesa patentemente illegittimo; tanta è la sua scipita meschinisi; s quando si sappia che nel Vol. II, pag. 252 de' Poeti del primo secila, Fir. 1816, sta col nome di Tommaso Buzzuola da Faenza, di cui per certo debb' essere, ed a cui pur volentieri ne facciamo la restituisme (25).

### SONETTO XXXVII, Vol. V, pag. 659. Non conoscendo, amico, vostro nomo.

Questo Sonetto, che nell' Edizione Giuntina fu stampato a c. 138 col nome di Dante Alighieri, e che dicesi responsivo ad altro del Majanese, debbesi assolutamente rigettare per tutte le medesime regioni che abbiamo or ora portate per provare l'illegittimità dell'antecedente. Infatti dalla Raccolta de' Poeti del primo secolo, Vol. II, pag. 386, sappiamo che appartiene a Mino del Pavesajo d'Arezzo. (25).

## SONETTO XXXVIII, Vol. V, pag. 660. Savere e cortesia, ingegno ed arte.

È come di Dante Alighieri riportato nell'Edizione Giuntina a c. 139 retro in risposta a quello di Dante da Majano Amor mi fa sì fe-delmente amare. A motivo della sua meschinità, del suo stile contoto.

(25) " Impresso nelle Rime antiche sotto nome di Dante Alighiei " leggesi il Sonetto Qual che voi siate ec., che appartiene a Tommeo " Buzzuola da Faenza. " — Arrivabene, Amori ec. pag. CCLXI.

(26) " Il Sonetto Non conoscendo, amico, vostro nomo, che le Rime " antiche comprendono fra que' di Dante Alighieri, è di Mino del Provesajo d'Arezzo. " Arrivabene, Amori ec. pag. CCLXI. e della sua lingua rozza e plebea, non so ravvisarlo per componimento Dantesco, nè come tale l'ho mai veduto indicato ne' Codici: laonde io giudico che debba riporsi fra le rime d'autore incerto.

SONETTO XXXIX, Vol. V. pag. 660. Savete giudicar vostra ragione.

Anche questo Sonetto vedesi nell'Edizione Giuntina a c. 142 col nome di Dante Alighieri, e dicesi scritto in risposta a quello del Majanese Provvedi, saggio, ad esta visione. È cotanto meschino, e sì privo di sintassi e di senso, che hasta solo il leggerne quattro versi per accorgersi che non può questa esser poesia di Dante Alighieri:

Disio verace, u' rado fin si pone,

Che mosse di valore o di billate,

E immagina l'amica openione,

Significasse il don che pria narrate ec.

duque senza nissuno scrupolo lo ritengo per illegittimo.

SONETTO XL, Vol. V, pag. 661. Messer Brunetto, questa pulzelletta.

Questo Sonetto fu col nome di Dante Alighieri pubblicato dall'Allacci a pag. 293 della sua Raccolta. Sebbene non possa dirsi tanto meschino quanto l'antecedente, pure, ond'essere attribuito a Dante, manca d'autorità e di dati probabili. Sembra indiritto a Messer Brumetto Latini, cui il poeta accompagnava alcuna sua operetta o composizioneella, qui figurata nel vocabolo pulzelletta. Ma Brunetto Latini fu il precettore di Dante, e morì quando il discepolo era tuttavia nella sua giovinezza; ed è perciò che sorge il dubbio, se il giovinetto Dante potess'essere ardito a segno di dire al vecchio Maestro, che qualora egli non riescisse ad intendere la sentenza della composizioncella inviatagli, se la facesse dichiarare da altri:

Se voi non la intendete in questa guisa.
In vostra gente ha molti frati Alberti
Da intender ciò ch'è porto loro in mano, ec.
Pre questi riflessi io riporrei il Sonetto presente frai componimenti di subbia legittimità.

SONETTO XLI, Vol. V, pag. 661. Tu che stampi lo colle ombroso e fresco.

Questo Sonetto gratulatorio a Bosone Novello della famiglia Raf-

faelli di Gubbio, sui progressi del di lui figlio (nominato per esso Rosone e detto poi l'Unghero) nello studio della lingua greca e francesa. fu pubblicato nel Vol. XIII, pag. 118 delle Deliciae Eruditorum, quindi nell'edizione Veneziana dello Zatta, e riprodotto poscia dal Dionisi nel quinto de'suoi Aneddotti, pag. 83, a sosteguo dell'opinione che Dante non solo conoscesse la lingua greca, ma che altresì sul declinare della sua vita si ponesse a insegnarla. Ma quale autorità abbiamo per reputario di Dante? quella forse d'una vecchia cartapecora legata nel libro E del pubblico Archivio Armanni di Gubbio, dond'esso fu tratto? Potrà ella, questa sola, esser sufficiente, dacchè la storia biografica dell'Alighieri tace affatto la circostanza che egli prendesse ad erodir nelle lingue greca e francese il figlio di Bosone? E potremo noi nel Sonetto medesimo ravvisar l'opera di quel grande, da cui fu composta la Divina Commedia, quando lo ritroviamo non solo debole e leggiero, ma al di sotto pure della mediocrità? Il Wilte (27) infatti ed il Fescolo (28) non assentiron punto all'opinione del Dionisi e di questi

- (27) " Nelle Deliciae Eruditorum il Lami stampò un cattivo Sone, to, il quale, secondo il Dionisi, Anedd. V, 83, si trova MS. nell'Archi, vio Armanni di Gubbio, e non ha avuto il nome di Dante, probabil, mente che per ragione del verso In quella Italia di delore ostello, (Witte).
- (28) Nel discorso sul testo del Poema di Dante §. CXXXVII, così si esprime il Foscolo sul proposito di questo Sonetto, ch' ei reputa illegittimo.
- " Un Sonetto lo rappresenta non solo maestro di Rettorica volgare in " Ravenna, ma di lingua greca in un'altra città di Romagna, dove fe di " molti valenti nello stil greco e francesco! Questo è il Sonetto:
- "Tu che stanzi lo colle ombroso e fresco ec.
  "Or a provare che Dante era grecista e pedagogo del figlio di Messer
  "Bosone da Gubbio, e scrittore de'versi ribaldi, questa è la chiosa: Più
  "d'ogni altro argomento ci sembra aver forza quello che il benemerio
  "Canonico Dionisi ricava dal Sonetto di Dante, in cui afferma che il
  "figlio di Bosone sovrasterà agli altri dotti per la cognizione della lin
  "gua greca, tanto conducente a profittar nelle Scienze. E certamente se
  "il poeta ne fosse stato ignaro, cetale clogio sarebbe stato un obbrobrio
  "per lui, confessando di non posseder quella lingua senza la quale ii
  "non poteva pareggiare non che sovrastare agli uomini dotti (Note del
  "De Romanis alla Vita di Dante del Tiraboschi).
- " A me sembrano imposture, e non vecchie. La cantilena di Messer " Bosone d'Uzubbio sepra la esposizione e divisione della Commedia di " Dunte, in casa del quale Messer Bosone, esso Dunte della sua mere-

li pretesero che il Sonetto appartenesse a Dante Alighieri.

lo, Francesco Maria Raffaelli, autore della Storia di Bosone, Pelli scrittore delle Memorie per la Vita di Dante, e con i i Gubbiotti passati e presenti, tengono che il Sonetto ser-Archivio Armanni, sia non solo legittimo, ma puranco auioè a dire vergato dalla mano stessa di Dante. Io ne vidi un accuratissimo, che un crudito inglese fece anni sono pasGubbio; e appena osservatolo conobbi essere infallibilmena del secolo XVI. Chi non porrasi a ridere della bonarietà
otti e di quegli illusi Illustratori, che crederono a tanta fola?

SONETTO XIII, Vol. V, pag. 662. Parole mie, che per lo mondo siete.

ssi in questo Sonetto la Canzone Voi che intendendo ec. se risare autore Dante Alighieri, col nome del quale sta nele Giuntina a c. 13 retro, nei Codici Laurenziani 49 Plut. 40, 10 e nel Riccardiano 1044 (29).

poeta questo Sonetto dopo aver già composto il suo Canzone da esso ben s'argomenta, inviando le sue parole alla Fib'è la femmina, la quale, dacchè fu salita al cielo la sua

copera ne se'e compi la buona parte (ivi, e nell'Ediz. Padov. pag. 269), è antica per avventura ed autentica, ma chi la inQueste con altre parecchie delizie degli eruditi, incominciarono arsi, non sono ancora cent'anni, da un valentuomo ad onore mi, de' quali ei compiaceasi d'essere discendente ". Quindi il fa a provare che se Dante potè andar debitore a Bosone di nese d'asilo, non sece peraltro presso di esso sì lunga dimora, in Gubbio aver composta la maggior parte del suo Poema, coesco Maria Rassaelli pretese, e da avere crudito nelle lingue ancese il figlio d'esso Bosone, come volle il Dionisi.

uesto Codice, che pur trovo diversamente segnato O 1. num. ntiene il Convito, nel fine del quale si legge: Qui appresso fia 10 Sonetto di Dante Alighieri, per mezzo del quale e'si vede era (il Convito) non gli piacere, et essere di sua intenzione non più oltre. Questa è peraltro una gravuita congettura del copista, è, siccome chiaramente si vede, il Sonetto non fa punto allusiovito, ma sivvero alle altre parole rimate, vale a dire alle altre iche, sorelle di quello, cioè parto della mente medesima che il rodusse.



Beatrice, incominció ad esser da lui amata, e lodata nella neta una zone Voi ch'intendendo, ec.

- v. 3. per quella donna in cui errai. Il Dionisi dando alla francia: cui errai il significato di per la quale errai, ed appoggiandosi a vaij passi del Convito, nei quali Dante dice la ragione per cui le sue passi-le suonano talvolta il contrario di quello che parrenbe dovessoroditi, crede che ciò sia detto dal poeta secondo l'apparenza. Se peraltre si-la particella in daremo il significato, che suole talvolta avere di sintera, n'avremo questo concetto: per quella donna, contro la quele stammisi fallo, non amandola prima d'ogni altra, poich'in prima fai survo d'un amor sensuale.
- v. 6. i nostri guai, le nostre dolenti parole: ovvero per guai intende qui Dante i disgusti e i disastri, ai quali potè forse andar soggetto per esser appunto uomo di lettere, onesto e filosofo, come par ch'accenni nel Sonetto Io maladico il di, massime nell'ultimo ternaria.
- v. 7 e 8. Intendi: noi siamo vostre; dunque non ci vedrete in antigior numero di quel che siamo, perchè essendo già vostre, cioè a vi dedicate, è pagato il tributo promesso o dovuto alla vostra gloria.
- v. 9. Con lei non state, che non v'è Amore. Altrove disse (Canz. X, St. 5) ch' ella non s'innamora. Vuol dire che la Filosofia non ha amore cioè desio di sapere, com' abbiam noi, perch' ella in se considerata è la stessa Sapienza (V. il Conv. Tr. III. cap. 12). Ovvero è da dirsi, che anche qui secondo l'apparenza egli parli. Imperocchè l'amor di Dante verso la Filosofia (V. il Convito loc. cit.) egli era lo studio; l'amore di quella verso di Dante egli era, dirò così, il porgesi ad esser facilmente intesa da lui. Tutto il lamento del poeta venina adunque dal non intendere.
- v. 10. in abito dolente. L'abito di queste rime e di quelle esser devea simigliante, ma per cagione molto diversa: imperciocchè le antiche doleansi per la morte di Beatrice; e le nuove per le dissicoltà e le fatiche che provava il poeta nello studio della Filosofia.
- v. 11. vostre antiche suore. Per suore antiche intende il poeta le rime della Vita Nuova; poichè nel Convito Tr. III, cap. 9, rendendo ragione dell'aver chiamata una Ballata sorella, dice: Per similitudine dico sorella; chè siccome sorella è detta quella femmina, che da une medesimo generante è generata; così puote l'uomo dire sorella quell'opera, che da uno medesimo operante è operata; chè la nostra extracione in alcun modo è generazione.
- v. 12. donne di valore. Per donna di valore o gentile (dice Duste nel Convito Tr. III, cap. 14) s'intende la nobile anima d'ingegne, è libera nella sua propria poiestà, ch'è la ragione: onde le altre anime

re non si possono donne ma ancelle, perocchè non per loro sono, ma raltrui: e'l Filosofo dice nel primo della Metafisica, che quella a è libera, ch' è per cagione di se e non per altrui. Alla qual doncicò all'anima gentile, vuole il Poeta che le sue rime facciano ore; perchè la commendazione de' buoni è un tacito vitupero dei sti, e perchè lodando egli le persone oneste e virtuose non si discova punto dalle lodi della Filosofia, in onor della quale ritorna tutil sapere e l'onesto, ch' è da lei a quelle comunicato, giacchè essa Puella donna gentil che l'altre onora, cioè che fa saggie e buone le ime valorose e gentili, dette di sopra.

## SONETTO XLIII, Vol. V, pag. 662. O dolci rime, che parlando andate.

Questo Sonetto, che col nome di Dante Alighieri vedesi nell' Edion Giuntina c. 14, e nei Codici Laurenziani 49 Plut. 40, 37 e 135 lut. 90, fu reputato dal Ginguéné (30) uno de' migliori fra le poesic antesche. Indirizzandosi alle sue rime medesime, il poeta va in esso pudiando un altro Sonetto, che o da qualcuno cercavasi a lui attriuire, o che da lui stesso volevasi rifiutare.

v. 2. che l'altre, cioè le altre donne, onora, siccome disse nel Son. III: Ma ciascuna (donna) per lei riceve onorc; e nella Vita Nuova: vico che questa mia donna venne in tanta grazia, che non solamenera onorata e laudata, ma per lei erano onorate e laudate molte. Tale il senso di cotal frasc, se pure il Sonetto parla della Portinari; chè : parlasse della filosofia (lo che è assai difficile a determinarsi) dorebbe intendersi, che fa sapienti e virtuose le anime nobili.

v. ult. or' è il desio degli occhi mici? cioè: or' è quella donna che li occhi mici van ricercando?

SONETTO XLIV, Vol. V, paq. 663. Questa donna ch' andar mi sa pensoso.

Questo Sonetto, che col nome di Dante sta nell' Edizione Giuntina

(30) " Dans ce Sonnet il s'adresse à ses poesies elles-mêmes; il parait, désavouer un Sonnet, qui lui était attribué; il les engage à ne le pas réconnaître pour leur frère, à se rendre auprès de sa dame, et a lui dire: Nous venons vous recommander celui qui se plaint; en répétant 
mas cesse où est celle que mes yeux désirent? " — Litterat. d'Italie, chap. I'II.

a c. 17, fu come di Cino pubblicato dal Pilli, da Faustino Tasso edal Ciampi. Col nome di Dante non l'ho ritrovato in alcun Codice, mentre col nome di Cino l'ho veduto nel Cod. 37 Plut. 90 della Laurenziana, e col nome di Cino asseriace il Ciampi ritrovarsi pure in dana Codici Trivulsiani. A Cino dunque dobbiemo ascriverio, daochi pilma autorità trovansi in questo concordi.

SONBTTO XLV, Vol. V, pag. 663. Chi guarderà giammai sensa paura.

Elegante e leggiadro Sonctto, che col nome di Dante Alighieri sta nesi. Codici Laurenziani 49 Plut. 40 e 37 Plut. 90, e che col nome stano fu impresso nell'Edizione Giuntina a c. 14 retro. La bella pargeletta, subictto del componimento presente, è la Filosofia, giovine (siccomo ho detto altre volte) in rapporto a Dante, e secondo l'apparensa; gesi occhi di essa (V. il Convito) sono le sue dimostrazioni; ed il posta dice allegoricamente, che su geli scelto a dare esempio, che nissurali metta al rischio di guardare il sembiante di lei, e che su egli così destinato a morire, dappoichè per trarre altrui di pericolo, convenive che un uomo sosse dissatto.

- v. 5. forte mia ventura; aspra la mia sciagura.
- v. 6. Che fa, leggi che fu, secondochè portano i migliori Testi.
- v. 9. questa finita, questa morte.
- v. 10, 11. Intendi: dappoiche un uomo conveniva che diventame macro per lo studio assiduo della Filosofia e della Morale, affadi altri fosse tratto di pericolo, cioè, della pericolosa strada dell'errore del vizio.
- v. ult. Come virtù di stella margherita, cioè: come la virtù del sele produce, secondo l'antica opinione, la margherita, la perla.

SONETTO XLVI, Vol. V, pag. 664. Dagli occhi della mia donna si muore.

Questo Sonetto sta col nome di Dante Alighieri a c. 14 retro dell'Edizione Giuntina, e nel Cod. 37 Plut. 90 della Laurenziana. In esso tratta il Poeta della virtù degli occhi della sua donna, e di ciò che questa virtù operava sopra di lui; lo che concorda esattamente con quanto avea già detto nel Sonetto nono della Vita Nuova, così incomincianio:

Negli occhi porta la mia donna Amore,

Per che si fa gentil ciò ch'ella mira; e nel presente:

Dagli occhi della mia donna si muove Un lume si gentil . . . .

**In quello della Vita Nuova:** 

Or'ella passa, ogni uom rer lei si gira, E cui saluta fa tremar lo core;

ead presente:

E da'suoi raggi sopra 'l mio cuor piove Tanta paura che mi sa tremare.

- v. 8. perdo tutte le mie prove, cioè mi dimentico d'ogni mio pro-
- v. 10, 11. Riconfortando gli occhi paurusi, Che sentir prima questo ma ralore, cioè Rianimando gli occhi mici paurosi, i quali sentirono apprima questo gran valore degli occhi della mia donna.
- 1.12. Quando son giunto, lasso! ed ei son cheusi, cioè Quando io sim ritornato, ahi lasso! trovo che i miei occhi per la paura si son
- v. 13. Questo verso deve leggersi così: E'l desio che gli mena quii d'estinto, cioè: E sento che il desiderio, il quale quivi gli conduce, venuto meno.

### SONETTO XLVII, Vol. V, pag. 664. Lo sin piacer di quell'adorno viso.

Col nome di Cino vedesi questo Sonetto nelle edizioni del Pilli, di austino Tasso e del Ciampi, in due Codici Trivulziani e nel Laurenano 37 Plut. 90. E siccome pei concetti e per lo stile sente affatto cha maniera di questo poeta, così non vedo ragione, per che possa ttribuirsi all' Alighieri, col nome del quale fu primamente stampato adl' Edizione Giuntina a c. 18.

## SONETTO XLVIII, Vol. V, pag. 665. E non è legno di si forti nocchi.

"Nel Convito (Tr. II, cap. I) spiegando l'Alighieri la favola d'Orfu, dice che per gli alberi s' intendono quegli uomini, che non hanno
tila di scienza e d'arte; e per le pietre coloro che non hanno vila
regionevole di scienza alcuna, chè sono quasi come pietre. Ciò premesso, la donna crudele, ucciditrice del poeta e degli altri suoi
amanti, è la Filosofia, gli occhi della quale sono le sue dimostrazioni (Conv. Tr. III, cap. 15), colle quali si vede la verità certissimamente; e'l suo riso sono le sue persuasioni, nelle quali si dimostra

302 ILLUSTRAZIONI

n la luce interiore della Sapienza sotto alcuno velamento: e in queste due cose si sente quel piacere altisimo di beatitudine, il quale è massimo bene in Paradiso. Questo piacere in altra cosa di quaggiù essere non può, se non nel guardare in quest'occhi e in questo riso. Adunque la Filosofia con questi suoi occhi miracolesi è capace di metter di sè amore fino ne'più nocchiuti legni, ciuè negli uomini più rozzi e ignoranti, e nelle più dure pietre, cioè negli uomini più scostumati e quasi bestiali. Ora, che avviene, quand'ella col suo sguardo s'incontri in alcun tale che la rimiri? Ella, se colui non s'arretra, gli trapassa il cuore; ond'egli morir dee alla vita del legno e della pietra, per vivere (s'intende) alla vita della scienze e delle arti, ed alla vita ragionevole; chè egli non impeta mai dalla Filosofia di potere pur palesare il dovere, cioè l'ufficio, il costume, la consustadine della vita lignea o marmorea che prima aveva ...

Così il Dionisi (Anedd. II, pag. 48) dispiegando questo Sonetto, ch'egli ritiene per Dantesco, e che vedesi col nome di Dante nella Baccolta Giuntina a c. 16 e nei Codici 49 Plut. 40 e 37 e 135 Plut. 90 della Laurenziana.

- v. 3. perpetra, procura.
- v. 8. che il suo dover pur si spannocchi. Spannocchiare è proprimente levar dallo stelo la pannocchia; figuratamente potrebbe sipificare toglier la forza, affievolire ec. Però non saprei dir giusta la spigazione del Dionisi, e intenderei quelle frasi così: mai non supara mercè tanto che il suo duro ufficio diventi più mite.
- v. 9. Deh perchè ec. Qui domanda il poeta con alcun lamento (lamento però d'apparenza, non di verità), perchè tanta effeccis sis stata data agli occhi di costei, cioè della Filosofia, la quale è si corba, che non lascia vivo alcun suo fedele: (intendi vivo alla vita primiera, indegna dell'uomo nato alle azioni virtuose e alla specolazione). Ed è contro a pietade cotanto superba, che se uno muore perisi, ella nol guarda più, cioè nol mira più con quell'occhio che ci vaole per fargli aborrir l'ignoranza ed il vizio: anzi gli asconde le sue belezza per isvelargli la sua bontà, come la balia non mostra più al hambino slattato la poppa per dargli la carne. La bellezza di questa donna (dice Dante nel Convito Tr. III, cap. 15) è la morale; e la beatitudine e felicità (Tr. IV, cap. 22) è la contemplazione. Cal il Dionisi loc. cit.
- v. 12. contro a pietà tanto superba, vale a dir dispietata. Così altrove chiamolla fera e disdegnosa, e qui pure l'ha detta crudele.

SONETTO XLIX, Vol. V, pag. 665. Ben diço certo, che non è riparo.

Col nome del nostro poeta fu stampato il presente Sonetto nella Raccolta Giuntina a c. 19, e col nome di Cino fu mandato in luce da Faustino Tasso e dal Ciampi. Non solo per lo stile si fa conoscere opera di Cino, ma pure per vedervisi nominata Selvaggia, l'amorosa di quel Poeta:

Così è tuttavia bella e crudele D'Amor Selvaggia . . . . v. 9 e 10.

SONETTO L, Vol. V, pag. 666. lo son sì vago della bella luce.

Questo Sonetto, che nelle stampe vedesi attribuito a Dante egualmente che a Cino, pare veramente doversi al primo ascrivere. Perciocchè oltre l'autorità dell'edizione Giuntina che col nome di esso lo produsse a c. 19 retro, ha quelle de' Codici Laurenziani 49 Plut. 40. 37 e 135 Plut. 90. equalmente che l'altra d'un Codice Trivulziano, contenente Rime antiche, la maggior parte trascritte per mano di Lorenzo il Magnifico, Codice più volte citato dal Ciampi nelle illustrazioni alle Rime del Poeta Pistojese. E per poesia di Dante fu del pari tenuto da uomini chiarissimi, siccome dal Biscioni e dal Salvini: anzi da quest' ultimo si racconta che un tal Sonetto piaceva assaissimo al Principe Cardinal Leopoldo de' Medici, fautore e promotore delle buone Lettere. Se più autorità concorrono dunque a dar peso all'autenticità del Sonetto presente, se uomini giudiziosi e valenti non rivocarono in dubbio l'autenticità medesima, anzi la comprovarono ed avvalorarono, e se lo stile finalmente non differisce punto da quello delle altre poesie Dantesche, notandovisi la solita concisione ed energia, ed una maschia e peregrina bellezza, non potremo avere nessuna difficoltà a collocarlo qual legittimo componimento nel Canzoniere del Cantor di Beatrice.

v. 1. vago. Vagheggiare, fare all'amore, amoreggiare, ragguardare con desiderio d'avere la cosa amala. Così alla St. 39 del C. VII. del Malmantile nota il Biscioni; il quale dopo avere accennate diverse etimologie, soggiunge;,, Oppure viene da vago, avido, perchè, chi è avido di godere la cosa amata, va attorno per cercarla, e si, rigira, come farfalla intorno al lume, davanti la bellezza di quella.

"Dante in un suo Sonetto disse: lo son sì vago della bella luce, ec.



#### 304

#### ILLUSTRAZIONI '

v. 6. l'uno e l'altro viso. Viso è anche altre volte adoperate da Dante per l'atto del vedere, la vista:

Elle soverchian lo nostro intelletto Come raggio di Sole un fragil viso.

Canz. XXX, St. IV, v. 5.

40,324 . 1.

Sì che il viso m'andava poco innanzi.

Inf. XXXI, v. 11.

L'uno e l'altro; intendir la vista oculare, e l'altrà intellettuale, v. 8, com'ei m'è duce. Altri Testi leggono, e forse meglio come moduce.

SONETTO LI, Vol. V, pag. 666. Io maladico il di ch'io vidi in prima,

Anche questo Sonctto vedesi nelle stampe or col nome di Dante, or con quello di Cino. Con quello di Cino sta nelle edizioni di Fansion Tamo e del Ciampi, non però nella più antica del Pilli; con quello di Dante sta nella Raccolta Giuntina a c. 19 retro, in tatto la candidati ristampe, e nel Cod. 49 Plut. 40 della Laurenziana. Dal Quadelegial Dionisi e dal Ginguéné fu pure tenuto siccome di Pante: anzi quelle ultimo scrittore si l'esaltò che disselo uno de' più notevoli del Cameniere Dantesco pel tuono caldo e passionato: dopo di che conchius: "L'expression dans ce Sonnet n'est pas toujours naturelle, il s'en "faint bien; mais le mouvement est passionné, c'est beaucoup (31). "I modi infatti che in questo Sonetto s'osservano, sono sì conformi ad altri usati altrove da Dante, che accrescono la probabilità che ad eso, piuttosto che a Cino, appartenga. Qui dice:

B'I punto che veniste in sulla cima

Del core: . . . . .

ed altrove (Canz. VIII, St. II, e Son. XXXII):

Ma come fior di fronda,

Cost della mia mente tien la cima....

Due donne in cima della mente mia

Venule sono . . . . .

Qui dice pure:

. . . . l'amorosa lima

Ch' ha pulito i miei detti, e i bei colori Ch'i ho per voi trovati e messi in rima;

ed altrove (Professione di fede):

(3a) Litterat. d'Ital., Chap. VII.

lo scrissi già d'Amor più volte rime Quanto più seppi, dolci e belle e vaghe, E in pulirle adoprai tutte mie lime. ce sitresi:

... la miu mente dura,
Ch'è ferma di tener quel che m'uccide;
ove (Canz. XIV, St. I):
La mente mia, ch'è più dura che pietra
In tener forte immagine di pietra.
z finalmente:

. . . la bella e rea vostra figura; ove (Canz. XIII, St. II e III); Com'ella è bella e ria Così dipinge . . . . . .

La nemica figura.

I. si spergiura, cioè si rende spergiuro. Anche i compilatori cabolario di Bologna, a questa voce citano il presente Sonetto me di Cino, ma come di Dante.

L. e di me ride. Che credo tor la ruota alla ventura; cioè: e ciaii ride di me, che credo potere impedire alla Fortuna di volgere alento la ruota, e quindi non rimaner io più sottoposto al tiranpriccio di lei.

> SONETTO LII, Vol. V, pag. 667. Nelle man vostre, o gentil donna mia.

sto Sonetto non ha alcuna autorità di Codici per essere attriall'Alighieri, mentre per esser dato a Cino ne ha diverse, come di due Trivulziani citati dal Ciampi. Nelle stampe vedesi or col dell'uno, or con quello dell'altro poeta. Ma esaminandone la ra e lo stile, appare essere del Pistojese piuttostochè del Fiorensai infatti lo negano i Codici.

> SONETTO LIII, Vol. V. pag. 667. Non r'accorgete voi d'un che si muore.

medesime ragioni toccate qui sopra militano parimente per queonetto, che nelle stampe si vede col nome di Dante e con quello ne: anzi se nessun Codice a Dante l'ascrive, il Laurenziano 37 • 30, e i due Trivulziani nominati di sopra, col nome di Cino ottano.



306

#### ILLUSTRAZIONI

### SONETTO LIV, Vol. V. pag. 668. Se vedi gli occhi miei di pianger vaghi.

Il Sonetto presente, che col nome di Cino vedesi in due edizioni, non però in quella antica del Pilli, e che col nome di Dante sta nella raccolta Giuntina a c. 21 ed in tutte le stampe posteriori non chenel Codice Laurenziano 44 Plut. 40, ci si palesa, senza bisogno di tante autorità, per opera Dantesca, quando pongasi mente all'argomento in esso trattato.

" Egli è certo (dice il Dionisi, Anedd. II, pag. 81), che il Be di " Francia coll'esca del guadagno tirava i Papi a fare la sua volonti, " e che questi al bisogno avevano in lui un rifugio, un alleato, che " le arti lor secondava, le quali però non sempre eran giuste. Quindi " si spiega facilmente il Sonetto Se vedi ec., ch'è un de' più belli del " le Rime Dantesche, e che par composto alle prime ingiustizie da " Bonifazio commesse contro de' Bianchi fiorentini, uno de' quali eta " Dante.

" Il Signore invocato è l' Amor Divino. La donna che da tal Si-" gnore non si scompagna mai, la Sapienza. Chi uccideva la Giusti-" zia (a giudicio di Dante) era il Papa. Il gran tiranno, il Re di Fran-" cia. Il tossico sparso da lui, l' Avarizia. Il velo, onde il buon pocta " voleva vestita la Giustizia, dal Divino Amor ravvivata, senza la " quale non è qui in terra pace, la Carità; secondo il precetto di S. " Paolo: omnia in caritate fiant ".

v. 2. pietà, pena, angoscia.

v. 3, 4. Intendi: Per colci, cioè per quella Sapienza regolatrice che da te giammai si scompagna, io ti prego, o Signore, o divino Amore, che tu sraghi, cioè che tu renda sazi, gli occhi miei del piacere di piangere. — Invece che di tal piacere isvaghi leggi di tal piacer gli svaghi.

v. 5. Con la tua dritta man, cioè che paghi chi ec. Intendi: Che, cioè, tu percuota col tuo forte e vindice braccio chi ec. — Mano diritta usolla anche altrove (Trad. del Salmo 111) nello stesso significato

.... hai sopra di me fermata

La tua man dritta, o singolar Signore.

" Giacchè (chiosa il Dionisi) svagherannosi gli occhi mici del mise, ro piacere di piangere, se tu, o Signore, paghi, cioè se tu percuoti " colla man dritta, che al nostro dire è la più forte (tintura d'Orazio, sublimi flagello tange Cloen), chi la Giustizia uccide ec., perchè



" allora il pianto si volgerà in allegrezza. Tocca dunque, o sanb Amore, con l'efficacissima forza delle tue fiamme (leggiadra
vendetta) il Pontefice, che disamorato uccide la Giustizia (così
portava l'infelicità di que' tempi), e poi rifugge ec.,,.
v. 10. fedei per fedeli, come bei, capei, per belli, capelli.

SONETTO LV, Vol. V, pag. 668. Molti volendo dir che fosse Amore.

Amore, secondo l'Alighieri, è un sentimento di cortesia e gentilezza, il quale ratto s'apprende a gentil core (Inf. V, 100), e lo ritrae da tutte le cose vili (Vita Nuova). Or chi potrà credere, che Dante, il quale erasi formato d'amore un'idea sì chiara e precisa, e il quale avea già cantato ch' Amore e cor gentil sono una cosa (Son. VII), protesse scrivere un bisticcio sì fatto, qual è il Sonetto presente, in cui fra le altre cose insignificanti e meschine si notano le espressioni seguenti?

Ma io dico ch' Amor non ha sostanza, Nè è cosa corporal ch' abbia figura, Anzi è una passione in disianza. Piacer di forma dato per natura, Sicchè il roler del core ogni altro avanza.

Fu questo malamente attribuito all' Alighieri dalla Giuntina edizione clel 1527 (c. 18 retro), ma dal Corbinelli fu con molte varianti pubblicato dopo la Bella Mano sotto nome d'incerto. Anzi dal Pasquali, clalo Zatta e da altri editori si dà la notizia, che in un libro intitolato Opera moralissima di dirersi, vedesi col nome di altro poeta. Anche il Witte nell' Opuscoletto più volte citato ci fa sapere, che della dubbia originalità del Sonetto presente ha fatto parole nella sua tessa edizione delle Rime di Dante. Ripongasi dunque fra gl'illegittimi componimenti.

SONETTO LVI, Vol. V, pag. 669. Per quella via, che la bellezza corre.

Vell'edizione Giuntina c. 18 retro e nel Cod. Laurenziano num. Il Plut. 40 vedesi, col nome di Dante Alighieri, il Sonetto presente, il quale fu pur riportato dal Crescimbeni nel Vol. II, Part. I, pag. 271 della storia della Volgar Poesia. Il Dionisi ed il Witte lo ritennero altra per legittimo: anzi il secondo ne certifica averlo col nome di Date rinvenuto in più Codici, e particolarmente in uno dell'Ambro-



siana, col soccorso del quale potè rettificare l'erronea lezione del s. sto verso.

y. 6. Che tace, leggasi che s' apre, come porta il Codice Ambresano O. 63 supra. Così il concetto, per l'innanzi oscuro, diventerà chisrissimo.

## SONETTO LVII, Vol. V, pag. 669. Dagli occhi belli di questa mia dama.

Errò per certo il Giunti, quando nella sua Raccolta di rime antiche stampò a c. 19 col nome di Dante Alighieri il Sonetto presente, il quale per le licenze di lingua, per lo stile contorto e disarmonico, per la debolezza e meschinità, si fa agevolmente ravvisare per poesia di Dante da Majano. Ed infatti, siccome appartenente a questo incolto Poeta citalo il Quadrio, quando nella sua Storia della Poesia, alla Particella I del Cap. IV, parla delle licenze per la rima introdotte, e riporta ad esempio quel verso, in cui bruttamente adoprasi il vocabolo pias invece di piena,

Esce una virtù d' Amor sì pina.

Che se il Quadrio citollo siccome del Majanese, è da dirsi che colnome di lui lo ritrovasse ne' Codici. Si tolga dunque dal Canzoniere di Dante Alighieri, e a Dante da Majano si renda.

## SONETTO LVIII, Vol. V, pag. 670. Da quella luce che il suo corso gira.

In questo Sonetto immagina Dante, che i cieli, o le sfere de'sette Pianeti, piovano tutti sopra la sua donna i loro mirabili influssi; lo che significa, com' ei dimostra nel Convito, Tratt. II, cap. XIV, che la Filosofia si abbellisce del lume di tutte le scienze. Di qui il Petrarca prese l'idea del suo Sonetto Quest' anima gentil che si diparte.

Fu ascritto a Dante dall' Edizione Giuntina, c. 19, dal Cod. Laurenziano num. 14 Plut. 40, e tenuto per legittimo anche dal Dionisi (Anedd. II, pag. 98).

- v. 3. tra Saturno e Marte, cioè Giove, che forma la sesta sfera.
- v. 6. signorerol arte, cioè l'arte di signoreggiare le menti di coloro, che della filosofia s'innamorano.
- v. 7. E quei che dal ciel quarto non si parte, cioè il Sole, Le dà l'effetto della mia desira, del mio desiderio, perciocchè gli occhi di lei operano sopra di me come i raggi del Sole sui corpi terrestri.
- v. 11. di sè giù non l'è duro, non le è avaro di se, de'snoi henetici influssi. — Il primo ciel, cioè la Luna.

v. 12. Colei che il terzo ciel di se costringe, cioè Venere.
v. ult. Così di tutti i sette si dipinge, cioè: così ella s'adorna del-ktità di tutte e sette le sfere celesti. Anche nella Ballata IX cantò l'Alighieri della sua donna:

Ciascuma stella negli occhi le piove Della sua luce e della sua virtute.

Ad intelligenza del presente Sonetto, convien sapere, che Dante pei ette cieli vuole intendere le Scienze del Trivio e del Quadrivio (Conv. Ir. II, cap. XIV), per la Luna la Grammatica, per Mercurio la Dialettica, per Venere la Rettorica, per il Sole l'Aritmetica, per Marte la Musica, per Giove la Geometria, per Saturno l'Astrologia. All'ottava Sfera, ossia Cielo stellato, fa corrispondere la Fisica, e alla Sfera nona ed ultima, detta primo Mobile, la Morale. Finalmente all'Empireo risponde, secondo questo sistema di Dante, la Teologia.

SONETTO LIX, Vol. V, pag. 670. Ahi lasso, ch' io credea trovar pietate.

Nell'edizione delle Poesie di Cino, procurata dal P. Faustino Tasso, ed in quella fattane dal Ciampi, questo Sonetto si vede come pertimente a quel Poeta. Col nome di Cino si vede pure in qualche Codice. siccome nel Laurenziano 37 Plut. 90; ma col nome di Dante non sta che nell' Edizione Giuntina c. 22 retro. Per essere attribuito al bostro poeta manca dunque dell'autorità de' Codici; mentre i versi

Onde morir pur mi conviene omai.

E posso dir, che mal vidi Bologna, Ma più la bella donna ch' io guardai,

simificando lo stato angoscioso del poeta, per essersi questi innamonto in Bologna di vaga femmina, lo danno a conoscere per opera del Pistojese Giureconsulto. Sappiamo infatti dalla storia, che Cino fece luna dimora in Bologna, ove, siccome quegli, che lasciarasi pigliare ad ogni oncino (V. il Son. XXXIV), provò novella passione amonos inovella, io dico, perchè Selvaggia era morta); le quali cose non niveniamo punto nella biografia di Dante Alighieri.

SONETTO LX, Vol. V, pag 671.

Madonne, deh redeste voi l'altr'ieri.

A Dante su ascritto questo Sonetto dall' Edizione Giuntina c. 20, ma col nome di Cino si vede in tutte e tre le edizioni delle Rime di questo poeta. A Cino è pure attribuito da due Codici del Marcheso



Trivulzio, sicchè pare ad esso doversi restituire, tanto più che le stile sente affatto della di lui maniera, e non di quella di Dante.

SONETTO LXI, Vol. V, pag. 671. Voi donne, che pictoso allo mostrate,

Sembra che l'argomento del presente Sonetto sia lo stesso del Senetto IX. Nei quadernari va il poeta domandando alle donne, se selei, la quale si mostra si abbattuta e dolente, sia mai la donne sea. Nei ternari si contien la risposta che quelle donne rendono al posta. Fu cel nome di Dante Alighieri pubblicato a c. 20 retro della lincolta Giuntina, ed in tutte le posteriori ristampe.

- v. 2, 3. Leggendo vinta e pinta, com'è nella stampa, mancheralia la rima colla quartina seguente che ha spenta e rappresenta. Lasabio credo che sia indubbiamente da leggersi venta e penta, perciacità e gli antichi dicevano veneere e pengere egualmente che vincere e pingere, per il frequente vicendevole scambiamento dell' B e dell' I.
  - v. 3. Sare' troncamento di sarebbe. Fors' anco è da leggerai saris.
  - v. 8. Quella che fa parer l'altre beate. Così nel Sonetto XIII disc.

    Quelle che van con lei, sono tenute

    Di bella grazia a Dio render mercede;

imperciocchè ella

.... non fa sola se parer piacente, Ma ciascuna per lei riceve onore.

v. 13. cognoscerala, conoscerala.

# SONETTO LXII, Vol. V, pag. 673. Onde venile voi cost pensose?

L'argomento del Sonetto IX è altresì quello del Sonetto presente, che col nome di Dante trovasi nel Cod. Laurenziano 44 Plut. 40, e che fu primamente pubblicato nell' Edizione Giuntina del 1527 a c 20 retro.

- v. 3. dottanza, dubitanza, timore.
- v. 11. a ferire. Forse dee leggersi a finire, cioè a morire, elle morte.
- v. ult. Se da voi, donne, non son confortato, con alcune parole di consolazione, e con buone novelle della donna mia.

SONETTO LXIII, Vol. V, pag. 672. Di donne io vidi una gentile schiera.

Da un Codice cartaceo in 4.to della Biblioteca Ambrosiana, che il Witte ritrovò esser quello segnato O. 63. supra, pubblicò il Muratori nel Vol. I della Perfetta Pocsia (Venezia 1724 pag. 10) il Sonetto presente sotto il nome di Dante Alighieri, cui veramente non possiamo negarlo, essendochè nella maniera e nello stile lo troviamo conforme alle altre poesie del Cantore di Beatrice (32). Sembra che il poeta tratti qui lo stesso argomento da lui trattato nel Sonetto XIII.

v. 4. Seco menando Amor. Altrove (Son. I e XI) il poeta simbolegsiò Beatrice sotto il nome d'Amore: qui dicela da esso accompagnata.
v. 9, 10. A chi era degno poi dava salute Con gli occhi suoi quella
benigna e piana. Della virtù degli occhi di Beatrice avea pur detto
nel Son. VIII:

Negli occhi porta la mia donna Amore,

Per che si fa gentil ciò ch' ella mira.

v. 12, 13. Credo che in ciel nascesse esta soprana, Evenne in terra pa nostra salute. Così nel Son. XII:

E par che sia una cosa venuta
Di ciclo in terra a miracol mostrare.
v. ult. chi l'è prossimana, colci che le sta d'appresso.

SONETTO LXIV, Vol. V, pag. 673. Un di si venne a me Melanconia.

Monsignor Allacci nella sua Raccolta di Rime di Poeti antichi, sampò a pag. 291 col nome di Dante Alighieri il presente Sonetto. Io supisco che pel corso di quasi due secoli gli Editori delle Rime Inntesche siano stati sì corrivie sì malaccorti da riprodur ciecamente sulla fede dell'Allacci questo Sonetto, quando non che l'altissimo Fiorentino, puote appena reputarsene autore lo scomposto e pedestre Majanese. Poco al caso presente farebbero, ancorchè ve ne fossero, le autorità de' Godici, perciocchè chiunque s'avvenga a leggere quei versi,

(32) " Il Muratori (Perf. Poes.) tolse da un Codice Ambrosiano, che « contiene varie Rime inedite, il bel Sonetto *Di donne io vidi*, che nella » mia edizione tedesca è il VII. — *H'itte*.

#### ILLUSTRAZIONI

E ragionando a grand agio meco, Guardai, e vidi Amore che venia Vestito di nuovo d'un drappo nero, E nel suo capo portava un cappello, E certo lacrimava pur davvero, ec.,

riconoscerà agevolmente, che questa sciagurata e pessima poesia nos può in niun modo esser uscita da quella penna che scrisse la Divisa Commedia.

## SONETTO LXV, Vol. V, pag. 673. Alessandro lasciò la Signoria.

Io non so come l'Ab. Luigi Rigoli, trovato nel Codice Riccardiane 931 il presente Sonetto, potesse così tenerlo per opera di Dante, da presentarcelo qual dissotterato gioiello nel Saggio di Rime antiche, Firenze 1825, quando pel poco o niuno suo pregio avrebbedovuto la sciarlo là dove inosservato giaceva, od almeno dovuto avrebbe conoscere la necessità d'indagini ulteriori e più accurate. Le quali, se da lui fatte si fossero, avrebbonlo per primo indotto a sospettare della originalità di tal Sonetto, perciocchè ei poteva rinvenirlo sotto nome d'incerto autore in qualche Codice Laurenziano, siccome nel 32 Plut. 90; quindi avrebbongli fatto conoscere che esso Sonetto a tutt'altri che a Dante Alighieri apparteneva, perciocchè ei potea vederne dal Crescimbeni, il quale (Vol. I, pag. 11) a rozzo poeta l'ascrive, citato il quinto verso; e finalmente avrabbonlo guidato a rimirare coi propri occhi tutto intiero il Sonetto non inedito e di Dante, ma già stampato, e col nome di Butto Messo da Fiorenza, cui molto probabilmente appartiene, nella Raccolta dei poeti antichi dell'Allacci, Napoli 1661, pag. 192. Ed in tal guisa adoperando, non si sarebbe il Rigoli unito al numero di quei trascurati Editori che hanno demeritato del grande Alighieri, ricuoprendolo ed inquinandolo delle altrui brutture.

> SONETTO LXVI, Vol. V. pag. 674. Se gli occhi mici sacttasser quadrella. SONETTO LXVII, Vol. V. pag. 674. Giovinetta gentil, poiche tu vede.

Nel Codice 186 della pubblica Biblioteca di Perugia il Prof. Gio: L'attista Vermiglioli rinvenne col nome di Dante Alighieri questi due Sonetti, e nel 1824 li produsse alla luce, dedicandoli alla Sig. Contessa Anna di Serego Allighieri, nata da Schio, di Vicenza. Ho detto più rolte, che la semplice autorità de' Codici, e particolarmente poi d'uno solo, non può dare che piccolo peso a stabilire l'originalità e la legittimità d'un breve componimento poetico, siccom'è un Sonetto; e questa è una delle ragioni, per le quali io giudico che i due Sonetti presenti debbano aver luogo fra quei componimenti, che della loro originalità lasciano dubbio e incertezza, un'altra pure essendo il non ravvisare in essi il solito stile e il solito fare del nostro poeta. Col nome del quale non sono infatti stati da me rinvenuti in verun Codice, siccome non lo furon pure dal Witte, il quale mostrossi inchinato a rifiutarli, rilevando che particolarmente il secondo è oscuro e poco degno di Dante (33). Anche il Moreni (Vita Dantis a Jo: Mario Philelpho, pag. 107, n. 1.) dicendo che il Vermiglioli pubblicò questi due Sonetti, domanda: Ma son eglino realmente di Dante? e nel Catalogo della Biblioteca Marucelliana, di fronte all'indicazione della Miscellanca, in cui si contengono, vidi notato che non sono di Dante.

### SONETTO LXVIII, Vol. V, pag. 704. O Madre di virtute, luce eterna.

Questo debolissimo Sonetto fu col nome di Dante Alighieri riportato dal Corbinelli dopo la Bella Mano (Parigi 1595, e Fir. 1715, pag. 145). Ma lo stile non lascia ammettere la possibilità che a Dante Alighieri appartenga; ed infatti della sua dubbia genuinità dice il Witte d'aver fatto parole nella edizione tedesca delle Rime liriche del divino poeta (34); al che io dirò non solo di consentir pienamente, ma di poter aggiungere un qualche peso, riferendo che l'editore dei Poeti del primo secolo lo rinvenne in alcun Codice attribuito a Monte Andrea da Firenze, e che con un tal nome stampollo nel Vol II, pag. 42 della sua Raccolta.

SONETTO LXIX, Vol. VI, pag. 66. Bernardo, io reggio, ch'una donna viene.

Questo Sonetto, che tanto nel Codice Bossi quanto nel Testo che

(33), Nel 1824 il Prof. Vermiglioli di Perugia pubblicò da un Codice della pubblica Biblioteca di quella città due Sonetti, dei quali particolarmente il secondo è oscuro e poco degno di Dante. "— Witte. (34), Il Corbinelli pubblicò il Sonetto O madre di virtute, da lui ascritto a Dante, della dubbia genuinità del quale io parlo nella già citta traduzione tedesca delle poesie di Dante Alighieri, pag. 388 ".— Witte.

#### ILLUSTRAZIONI

fu del Cardinal Bembo (Codici citati dal Ciampi) si vede attribuito a Dante Alighieri, coll'indirizzo a Bernardo da Bologna, e che col di lui nome vedesi in qualche stampa moderna, è di Cino da Pistoja, dappoichè si trova in tutte le edizioni sì moderne che antiche delle Eme di questo Pocta, e dappoichè molti Codici come di esso lo portana.

SONETTO LXX, Vol. VI, pag. 66. Io ho tutte le cose ch' io non voglio.

Il presente Sonetto è quello, del quale, benchè allor fosse inedie, disse il Muratori (Perf. Pocs., Vol. I, pag. 11) che dimostrava inquel tempo Dante lo aresse scritto, terminando con questi versi:

E fu di Giugno venti di all'entrante Anno mille dugento novant'uno.

Ma che il Muratori (riferisco le stesse parole del Witte, da cui il Senetto fu recentemente pubblicato) si fidasse a torto al Codice Ambrosiano citato superiormente (Son. LXIII), il quale attribuisce un tal componimento al nostro poeta, si deduce dalla semplice riflessione, che Dante avrebbe d'ovuto essere il più scellerato ipocrita della terra, se avesse potuto scrivere questo Sonetto lascivo in quel tempo in cui riempiva la Vita Nuova de' lamenti i più commoventi sulla morte di Beatrice, e precisamente non più di undici giorni dopo il bel Sonetto XVII di quel libro. Troppo ciecamente s'affidò dunque il Miratori alla semplice autorità d'un solo Codice.

In questo debolissimo Sonetto, che il Lettore riconoscerà a prima vista indegno di Dante, perchè dettato in uno stile contorto e snervato, il poeta si manifesta adoratore d'una femmina chiamata Bechina. Or dunque sappiamo dal Crescimbeni (35), che l'amante di Bechina non fu Dante, ma sivvero Cecco Angiolieri Sanese, a cui per conseguenza appartener deve il Sonetto, siccome appartengono gli altri nei quali è nominata una tal donna, ed i quali si vedono stampati nella Raccolta dell'Allacci sotto il nome dell'Angiolieri medesimo.

(35), Cecco Angiolieri Sanese visse certamente ne' tempi stessi di

" Dante Alighieri, e particolarmente negli ultimi anni del secolo XIII...

" Schhene per più Sonetti che egli a Dante scrisse, e che si leggono nella

" Raccolta dell'Allacci, e'si pare che fosse suo amico, nondimeno da

" un altro assai satirico si riconosce, che fu veramente suo emulo, quan

" tunque gli restasse per lunghissimo tratto addietro. . . . . Amò egli

" una tal Bechina, intorno alla quale compose, e siccome era uomo fi

" cetissimo, così le sue Rime sono per lo più burlesche " — Crescimbeni

Volgar Poesia, Vol. II, Part. II, lib. I.

### SONETTO LXXI, Vol. VI, pag. 67. Lode di Dio e della Madre pura.

Questo Sonetto, che fu pubblicato dal Witte, sta col nome di Danle Alighieri nel Codice Ambrosiano più sopra ricordato, ove si dice
che fu dal poeta indiritto ad un certo Giovanni Quirino. Di costui faremo parole al Sonetto seguente, dicendo pur le ragioni, per le quali
si rende verisimile, che questi e non Dante sia l'autore di tal compomimento. Come infatti quell'altissimo genio, che spese la maggior purle della sua vita nello studio delle Scienze, e nelle profonde specolazioni della Filosofia e della Teologia, poteva dirsi privo d'ogni lume
scientifico, e professarsi seguace della molle setta d'Epicuro?

Così distanza togliendomi il sole,

Ch' alluminava, mi fa tardo e duro,

Quasi animal del gregge d' Epicuro,

Benchè il Sonetto non sia senza grazia (dice pure il Witte), l'inge-

Ma in numero mi metto io di coloro,

Ch' en dati tutti alla mondana cura,

esclude l'idea, che siane l'autore Dante, il quale per sua donna elesse la Sapienza.

### SONETTO LXXII, Vol. V, pag. 66. Lo re che merta i suoi serri a ristoro.

Questo Sonetto, egualmente che alcun altro, del quale andrò parlando in appresso, si vede nel Codice Ambrosiano or ora citato, ed è pur esso indiritto al nominato Giovanni Quirino, del quale il Crescimbeni sull'autorità del Muratori, che di quel Codice diede una descrizione, fece parole come d'antico poeta, e del quale il Foscarini nel libro III della Letteratura Veneziana disse essere stato amico il nostro poeta. È noto che del cognome Querini esiste una veneziana famiglia, cui verso la metà del secolo XIII appartenne un Vescovo nominato Giovanni; ma non sappiamo se questo od altro Giovanni fose il preteso amico di Dante. Comunque sia, il presente Sonetto segue immediatamente nel Codice l'altro che ho riportato qui sopra, e che incomincia Lode di Dio ce. E siccome l'uno, secondo la maniera degli antichi nostri Poeti, scorgesi agevolmente Sonetto missivo, e l'altro responsivo, non solo per la corrispondenza delle rime, ma per quella pure del senso, così opina il Witte, al quale pienamente io con-

gamente serbato per l'ingiusto nemici.

v. 13. Che non rispetti, che re, dal lat respectare, non è re

# SONETTO LX Lo vostro ferm

Questo Sonetto fu col nome zion Giuntina c. 138; e sebbene lo noto di Buzzuola da Faenza ultimi tre versi è evidente, essei già di risposta: per la qual coss editore. Il Sonetto non è del Majanese, col nome del quale s squali ed in quella dello Zatta, de' Poeti del primo secolo della pure ne induce ad attribuirlo a primo; ed il Crescimbeni, Storie dice che solo per isbaglio fu da mentre appartiene veramente a

# SONETTO LXX Nulla mi parrà

Sonetto bellissimo, ed infallib dal citato Codice Ambrosiano O scoletto intorno le Rime liriche

r. 8. non osa, non si addice, non si assa. Osare, lo stesso che ausare per la pronunzia dell'au in o (auro, oro; laudare, lodare ec.) sifuitica propriamente assuesarsi od essere assuesatto, esser solito. Così n. lla Canz. XII, St. IV, v. 7 disse lo stesso Dante Dar mi potete ciò ch'altri non osa;

v. 9, 10. Nè quella ch' a veder lo Sol si gira, E'l non mutato amor mutata serba, bellissima similitudine. Il poeta accenna qui Clizia, di cui Ovidio, Metam. IV, 270: Vertitur ad Solem, mutataque servat amorem.

### SONETTO LXXV, Vol. VI, pag. 69. Ora che il mondo si adorna e veste.

Questo Sonetto, ond'essere ascritto a Dante, non avendo per una parte, che la semplice autorità del Codice Ambrosiano, e mancando per l'altra de' pregj alla poesia Dantesca peculiari, io stimo ben fatto importo fra i dubbi componimenti. Anche il Witte, che produsselo in luce, non pretese che dovess'essere infallibilmente del divino poesia, ma disse solo, che potesse a lui verisimilmente appartenere.

## SONETTO LXXVI, Vol. VI, pag. 70. Per villania di villana persona.

Anche questo Sonetto ritrovasi nel più volte citato Codice Ambrosano, e fu egualmente messo in luce dal Witte, nonostantechè da lui sinevasse che per componimento di Dante Alighieri appariva alquanto leggiero. La qual considerazione è quella appunto che m'autorizza riporlo frai componimenti d'incerto autore, tanto più che il sibietto di esso sembra essere un pettegolezzo, per ciarle di femmine pière insorto contro la donna del poeta, subietto non punto dicevole all'alta e dignitosa Musa Dantesca:

Dunque lasciale dir chi ha senno poco, Che par che vostra lode più s'affine, Che se'l contrario usasser tai meschine.

SONETTO LXXVII, Vol. VI, pag. 70. Poichè sguardando, il cor feriste in tanto.

Anche questo Sonetto, che nel Codice Ambrosiano sta col nome di Dante Alighieri, su prodotto in luce dal Witte, il quale lo diede sì come probabilmente legittimo. Ed infatti pare che il Codice non lo ascriva a torto al nostro poeta, della cui maniera sente molto; oltredinichi quei versi

Or non mi vedi consumare in pianto
Gli occhi dolenti per soverchia pena,
ci ricordano quelli del Canz. III, St. I,
Gli occhi dolenti per pietà del core
Hanno di lagrimar sofferta pena;

e l'altro,

ı

La qual sì stretto alla morte mi mena, ci richiama in egual modo alla mente quello della Canzone suddette, Che appoco appoco alla morte mi mena.

Verisimile pertanto essendo, che il presente Sonetto appartener possa al divino poeta, non potremo aver difficoltà a collocarlo nel Canzoniere di lui.

v. 1. Poichè squardando, il cor feriste, sottintendi, o donna. Per l'intelligenza di questo Sonetto conviene avvertire, che in esso si fanno dal Poeta delle allocuzioni alla sua Donna e ad Amore (figurato nel vocabolo Dio), a questo col pronome Tu, a quella col Voi.

## SONETTO LXXVIII, Vol. VI, pag. 71. Preziosa virtù, cui forte vibra.

Di questo Sonetto, che col nome di Dante Alighieri fu dal Witte pubblicato nell'Antologia Num. LXIX Settembre 1826, e che io ritengo per illegittimo, farò parole poco appresso, cioè al Son. LXXXVI.

SONETTO LXXIX, Vol. VI, pag. 72. Quando la notte abbraccia con fosche ale.

Col nome di Dante Alighieri vedesi il presente Sonetto dietro la Bella Mano di Giusto Conti nell'edizione di Zatta, Venezia 1781, pubblicata per cura d'Andrea Rubbi, e faciente parte della voluminosa Collezione di Poesie, intitolata il Parnaso Italiano. Ma l'editore non disse punto donde avesselo tratto, nè quali fossero le autorità e le ragioni, per cui muoveasi a mandarlo in luce siccome componimento del divino poeta. Un editore peraltro, meno trascurato e meno corrivo del Rubbi, il quale fra tanto oro del Parnaso Italiano ha framischiato tanta mondiglia, sarebbesi facilmente accorto che il presente Sonetto non solo non sente punto della maniera e dello stile del divino poeta, ma neppure del tempo in che quegli visse, apparendo patentemente posteriore a lui di lungo tratto, sì pel lato della lingua, che per quello

del fraseggiare. Io dunque ritengo che sia affatto da rigettarsi, come pure fu rigettato da tutti gli editori, i quali posteriormente all'editione del Rubbi sovracitata, impresero a mandare in luce il Canzo-bire dell'Alighieri., Nell'appendice alla Bella Mano (dice anche il . Witte nell'Opuscolo più volte citato), Andrea Rubbi aggiunse, .. senza indicarne l'autorità, un Sonetto, ch'io reputo senza fallo il-legitimo.,

SONETTO LXXX, Vol. VI, pag. 72. Quando reggio Bechina corrucciata.

Per le medesime ragioni discorse al Son. LXX può conoscersi agetolmente che pur questo Sonetto, nel Codice Ambrosiano falsamente attribuito a Dante Alighieri, è del già nominato Cecco Angiolieri satere 136).

SONETTO LXXXI, Vol. VI, pag. 73. Se'l bello aspetto non mi fosse tolto.

Leggiadro Sonetto, che nel più volte ricordato Codice Ambrosiano

(36) Credo conveniente il riportare quanto il Witte sul proposito di spesso e dell'altro Sonetto dice nell'Articolo, del quale ho più volte fatto sproke e riportato de' brani:

L'adoratore di Bechina non solamente non è l'Alighieri, ma una - persona che con facilità si riconosce, perciocchè a questo Sonetto se-- que nel Codice quello che l'Allacci pag. 196 stampò col nome di Cecco - Angiolieri; ed ogni dubbio è tolto. Il menzionato poeta sanese, della » cui poca armonia con suo padre fa parole il Boccaccio (Nov. 84), e i - di cui Sonetti riporta l'Allacci, parla nelle sue poesie d'una certa Be-" china o Bichina; per lo che egli apparisce forse, e senza forse, l'autore " de'due Sonetti Io ho tutte le cose ec., Quando veggio Bechina ec., la "dicui maniera corrisponde esattamente cogli altri suoi versi. Anche " h data (1291), che il Muratori riseri erroneamente a Dante, concorda , col Sanese. Il Crescimbeni lo mette negli ultimi anni del XIII secolo; " ma i sonetti, riportatine dall' Allacci, ci danno alcuni ragguagli più - esatti della di lui vita. Il primo n'è indirizzato a Dante, ed è in rispo-" sta a un suo Sonetto, scritto, a ciò che pare, in vita di Beatrice, il quale io non posso riconoscere fra quei finora pubblicati. Da quelle poesie (Allacci pag. 195, 203) si deduce, che viveva al tempo dell'esilio di Dante, e che si era rifugiato a Napoli ...

L arg imento di esso e lo sta per esser lontano dalla sua ca lo stesso tempo in che seris quandochè l'espressione dell'e sua donna non fosse un modo cra morta; per la qual cosa eg gere e a sospirare così lontano vavasi in cielo.

#### SONETTO LX Se'l Dio d'Am

Di questo Sonetto, che col 1 dice sopra citato, fu mentre g pubblico dal Muratori, allor ch 217, così s'espresse:,, In un all " stampato, e compreso nel n " un'altra non meno vaga imr .. veder tra le genti, onde si pe " mantinente io me gli gettere " non oserei dire da chi. Non ., derg!i ragione contro una de questo, insieme agli altri che st dopo che nell'Ambrosiana fu d citato. Ma tale componimento, semplice autorità del Codice Ar dal Witte nè da me stesso è s Dante Alighieri? " Probabilme " Witte) non troverà molto de .. forse non vorrà riconoccarlo

## SONETTO LXXXIII, Vol. VI, pag. 74. Se'l primo uomo si fosse difeso.

Fra i Sonetti che col nome del divino poeta si rinvengono nel dice Ambrosiano, havvene particolarmente uno (e questo è il teente), il quale, considerandolo sì pe' concetti che per lo stile, edo dovere per certo denegare a Dante, bench'io non possa indime il vero autore. Desso è una risposta ad un Sonetto anonimo, I quale si fa la domanda se Cristo sarebbe stato crocifisso, quanchè Adamo non avesse mangiato del pomo. La lezione che Codice ci offre, è cotanto scorretta, che è impossibile seguire il rso delle idee,... Così dice il Witte, ed io nulla aggiungerò alle di trole, perciocchè il Sonetto si palesa indegno, non che di Danta mediocre verseggiatore.

#### SONETTO LXXXIV, Vol. VI, pag. 75. Se'l viso mio alla terra si china.

esto Sonetto sta nella Raccolta dell'Allacci pag. 292 col nome inte Alighieri. Ma che ad esso non appartenga, è dimostrato non dallo stile, ch'è troppo plebeo e contorto, ma pur anco dal vederziaso da tutte le edizioni, antiche e moderne, del Canzoniere Dançe dal rinvenirlo già impresso fra le poesie di Cino: neppure al tio credo che possa realmente appartenere, perciocchè apparisce posto da men valente e men gentile poeta, che Cino non si fosse, suoscesi dettato in un dialetto che si allontana alquanto dalla la toscana, così portando il testo dell'Allacci:

S'el viso mio a la terra se china, E di vederri non se rasegura, Eo re dico, Madonna, che paura Lo faze, che de mi se fa regina. Perchè la bellà vostra pelegrina Qua zu fra noi sover la mia natura, ec.

SONETTO LXXXV, Vol. VI, pag. 75.

Toglicle via le vostre porle omai.

• Questo Sonctto (dice il Witte, per cui fu messo in luce) si trova vi nome di Dante Alighieri non solamento nel Codice Ambrosia10. ma ancora in un Codice comprato ultimamente dal Ch. Ab.

- " Bettio per la Marciana. Quest'ultimo Codice attribuisce a Danie " 13 Sonetti inediti, 11 de'quali si trovano in un Codice Leopoldi-
- " no-Laurenziano (num. 118, Vol. III, pag. 228-30) col nome del
- " Sanese Ser Dino Forestani detto il Saviozzo (di cui V. il Crescim-
- " beni, Vol. II, Parte II, lib. II). Degli altri due, il primo si trova " senza nome in un altro Codice della Biblioteca suddetta; il secondo
- " è il Sonetto presente. "
- v. 1. Togliete via. È Amore che parla, dappoichè il Sonetto èscrito a modo di dialogo fra Amore, il Poeta e la Donna sua.
- v. 2. costei che l'altre onora. Così nel Son. XLIII: Quella donna gentil che l'altre onora.
  - v. 5. Oime lasso! parla il Poeta.
  - ivi. Dimmi che hai? lo interroga Amore.
  - v. 6. Io tremo sì, replica il Poeta.
  - v. 7. Or ti conforta, rispondegli Amore.
  - v. 9. Io mi sento legar, parla il Pocta.
  - v. 12. Volgiti a me, rispondegli la Donna.

### SONETTO LXXXVI, Vol. VI, pag. 76. Tornato è'l Sol che la mia mente alberga,

Ouando nell' Antologia, Num. LXIX Settembre 1826, il Prof. Wilte stampò col nome di Dante la Canzone Poscia ch' io ho perduta. produsse in luce, pur col nome di esso, i due Sonetti Tornato è 1 Sol ec., Preziosa virtà ec., sin allora inediti, dei quali non accennò peraltro la provenienza. Ma troppa distanza è da queste rime a quelle del divino poeta sì che il critico Lettore non s'avveggia tosto della loro illegittimità, e non dia al Witte l'addebito d'essere stato troppo corrivo: e tanto più maggiormente, quantochè nè egli accennò i Codici nell'autorità de' quali fidava, nè discorse le ragioni per le quali opinava che i due Sonetti potessero appartenere all'Alighieri. Forse il Witte stesso s'avvide poscia del suo sbaglio, derivato da immaturo riflesso, e però nel suo Opuscolo, in cui prese a indicare le Rime c<sup>he</sup> sotto nome di Dante erano state dal Muratori in poi prodotte alla lace, non fece punto parola dei due sovraindicati Sonetti; la qual cosa non avrebb' egli omesso di fare, quando non si fosse a quel tempo ricreduto della sua primiera opinione.

ulcuni Frammenti che si veggono a stampa, e di varj altri nimenti lirici falsamente attribuiti a Dante Alighieri, che s'inno ne' Cadici.

edi (Annotaz. al Bacco in Tosc. Fir. 1691, pag. 111) riporta il te brano d'un Sonetto di 16 versi, o vogliam dire Sonetto colla che in un antico suo Manoscritto stava col nome del divino

Jacopo, io fui nelle nevicate alpi
Con quei gentili dond'è nata quella,
Ch'Amor nella memoria ti suggella,
E per che tu parlando anzi lei palpi.
Non credi tu, perch'io aspre vie scalpi,
Ch'io mi ricordi di tua vita fella?.....

Vitte pure, allorquando nell'Antologia pubblicò la nota Canzone sch'io ho perduta ec., riportò a modo di citazione e d'appogrammenti seguenti, ch'egli avea tratto da un Codice di cui non al pubblico ragguaglio veruno:

E se'l mio dire in la tua mente pegni, Tu'l trorerai in tutto chiaro e vero. Leggi questo Sattero: Da poi che venne Carlo con affanno, Sempre ha cresciuto, e crescerà'l tuo danno.

Nuova figura, speculando in vetro, Appare a me restita negra e bianca, Come persona in cui regna sospiro, **E questa aperse l'uno e l'altro metro,** E forte mi fert in parte manca, Sì che la vita ranca Divenne sì ch'io caddi per lo miro. In ogni parte ch'io mi rolgo e giro Nuovi tormenti reggio in la tua parte, Ed adoperar Marte Sì ch'io piango per te, o bella donna, Che già ti vidi di virtù colonna. Ora ti veggio nuda, magra e scalza, E nessun ti rincalza. Ma ciascheduno segue il tuo dannaggio, Cui più hai fallo onore e grande omaggio. Ahi cara donna, pen Che per li mal pas Ad ogni vizio rotte Onde che la senter Dal dittator che se

. . . . . .

ŀ

Or ti sfoga ruina, em Ora si abissi il cie Apriti terra, e'l mi Inghiotti, e l'alma

In questi affanni, and
Convien la trista v
Senza speranza so
Rispetto al primo frammes
mo un solo esempio a compr
lungati al di là della regolar
frammenti tutti presi insieme
niera del divino poeta, al que
tribuiti, tanto più che da me
Fiorentini.

Il Sonetto

Maraviglia non è i che in qualche Codice e in q ghieri, dee reputarsi di Cino apertamente nominata Selvag

La Canzone

Nel tempo che s'inj

Il Sonetto

Fior di virtù si è gentil coraggio,

che nel Codice 1100 della Riccardiana si trova sotto il nome di Dante Alighieri, è di Folgore da S. Geminiano secondo l'Allacci pag. 315 e secondo l'Andreola Parn. Ital. Vol. II pag. 191. Esso è poi del Pistojese Cino secondo il Cod. 47 Plut. 90 della Laurenziana e secondo l'edizione del Ciampi, ed è del Sanese Simone Forestani, secondo il Codice Laurenziano Leopoldino 118.

Nel medesimo Codice della Riccardiana 1100 si rinvengono, impropriamente a Dante attribuite due Canzoni, l'una delle quali incomincia

Lo doloroso amor che mi conduce, componimento indegno di Dante; l'altra

La rera esperienza rvol ch' io parli,

la quie è attribuita a Dante Alighieri anco dal Codice 43 Plut. 40 de Laurenziana, mentre in altri Codici della Biblioteca stessa sta colume di Cino da Borgo S. Sepolero.

hun altro Codice Riccardiano, segnato 998 aliter 1156, si rinvenposotto il nome del nostro poeta altre due Canzoni, le quali, sebhacnon possano distintamente ravvisarsi per esser nella lezione tutkkere e guaste, pure io reputo senza fallo illegittime. La prima in-

In fui ferma chiesa e ferma fede, equesta trovasi pure nel Cod. 44 Plut. 40 della Bibliot. Leopold. lurenz. Vol. II, col. 539); la seconda,

lo sono il capo mozzo dallo mbusto.

Est proposito di questa seconda Canzone noterò, che col nome di bate ritrovasi non solo nel nominato Codice Riccardiano, ma pur mo in uno della Laurenziana segnato num. 44 Plut. 40. Nientediamo è evidente che non può ammettersi fra le poesie di Dante Ali-fici per ragione del suo stile e della sua meschinità. Eccone la primistanza, ch' è la meno peggiore delle altre cinque:

I sono il capo mozzo dallo mbusto
Del mondo, dalla fortunale spuda,
Sì che convicn che da due parti vada
Versando sangue il corpo sì distrutto;
Sì ch' io ne sto in lutto,
Pensando qual di me col tempo antico,
Quando col dosso, ch' io di sopra dico,
Correggea i regi, ed ablattea i duci,
Dunque mercè mercè, dolci mie luci,

prende i vizj de' Cherici, e deple Giovanni XXII e Lodovico il B morte di Guido. Questa poi n' è

Canzon, come corrier cl.
Passa oltre monte, e a
E mezzo il tuo sermo
Al Santo Padre conte
Poi torna in Lomban
Quando sarai al Gras

#### La Canzone

Io non posso celar lo
la quale nel Cod. 37 Plut. 90
attribuita a Dante, sta impressa
cate dal Pilli, dal Tasso e dal C
tori incerti a c. 126 della Racc
re) trovasi pur col nome di C
che a Dante Alighieri l'ascrive
La Canzone

Novella Monarchia, che in qualche Codice della La a Dante Alighieri, nel Codice 3 col nome di Maestro Simone d dice 39 del Pluteo stesso sta co Nel Volume delle Rime di Ciampi, è fatta menzione d'un

Degno farri trorare e che trovasi (ivi si dice) in u a quello di Cino pal Marchese Malaspina, pel quale, si asserisce, aver risposto col sovraindicato Sonetto. Ma siccome pel contesto del Sonetto o, in cui questo poeta dice essersi invaghito della Marchesa Maa, è improbabile, che il Sonetto medesimo potesse venire inviasposo della donna amata; e siccome nell'edizione del Pilli ape diretto a Lemmo da Pistoja, così è da dirsi erronea quella tratta dal Codice Redi.

varj poetici componimenti di Dante che il Trissino nella sua a va citando, son ricordati pure i seguenti, che or più non si 2010.

In quella parte del giorinett'anno....

Virtù che il ciel movesti a sì bel punto . . . .

stesso Dante nel suo Libretto della Vita Nuova dice d'aver comun Serventese in lode delle 60 più belle donne di Firenze, del peraltro non cita il principio, e del quale nè da me nè da altri si potuto ritrovar copia o notizia. Nel libro II, cap. XI del Volgaquio cita parimente siccome sua la Canzone

Traggemi della mente Amor la stira,

non ho potuto rinvenire nè in libri a stampa, nè in Codici Ma-

totrentanove poetici Componimenti, fra Canzoni, Sestine, Balonetti, e Madrigali, sono adunque stati prodotti alla luce col di Dante Alighieri, soli settantotto dei quali possono dirsi a lui enenti, mentre gli altri sessantuno, meno cinque o sei che sono bia originalità, appartengono a Fabio Uberti, a Guido Guini-I Cino da Pistoja, a Guido Cavalcanti, a Dante da Majano, a ecio Benucci, a Tommaso Buzzuola, a Mino del Pavesajo, al iello e ad altri Rimatori alla Burchiellesca, ad Antonio Pucci, o Messo, a Monte Andrea, a Cecco Angiolieri, a Giovanni Quia parecchi altri poeti incerti od anonimi. Un'esatta classifie alfabetica di tutte queste poesie stimo conveniente di far qui seguire in tre Indici distinti, nel primo de' quali noterò le lee, nel secondo le dubbie, nel terzo le spurie. Domanderà p. r avm il Lettore, perchè non abbia io, secondo una tal divisione, ite le Rime medesime nel Canzoniere, al che rispondo (siccome ssi nel Cap. V della Dissertazione), che il pensiero di fare il profilologico lavoro mi nacque, quando le Rime erano omai state ate, sì che non potei dare ad esse quell'ordine più regolare, che guida or tracciata potrebbe darsi loro. Ma se verrà tempo in 📺 🖼 dato fare una novella edizione delle Opere Minori di Danm solo ordinerò i lirici Componimenti conforme la divisione sovraccennata, ma altresì per ordine di tempi, nella guisa ch' pel Volume sesto della Biblioteca del Viaggiatore, Fir. 1831 guisa che vedrassi in un Prospetto che pongo qui presso, e to sottometto al giudizio degl' intelligenti. All' altra domand trebbe fare il Lettore, perchè non siano stati da me posti in gli altri lirici componimenti, che ne' Codici fiorentini da m portano, comunque siasi, il nome di Dante, risponderò che to doverli lasciare la dove si giacciono, dappoichè non pres più leggiero argomento a far prova d'appartenere al divino

#### INDICE PRIMO

#### CONTENENTE LE RIME LEGITTIME

CIOE,

QUELLE CHE CON TUTTA SICUREZZA O CON MOLTA PROBABILITA'
POSSONO DIRSI APPARTEMENTI A DANTE ALIGHIERI.

# N. B. Il primo numero richiama al Canzoniere, il secondo alle Illustrazioni.

| ciascun'alma presa e gentil core        |            |
|-----------------------------------------|------------|
| Son. XXXIII, Vol. V, p. 657. Vol.       | VI. p. 291 |
| poco giorno ed al gran cerchio d'ombra  | .,,.       |
| Sest. I, Vol. V, pag. 638.              | ., 263     |
| nor che muovi tua virtù dal cielo       | ,,         |
| Canz. IX, Vol. V, pag. 556.             | ,, 220     |
| nor che nella mente mi ragiona          | ,,         |
| Canz. XXX, Vol. V, pag. 644.            | ,, 248     |
| vor, daechè convien pur ch'io mi doglia | ,,         |
| Canz. XIII, Vol. V, pag. 568.           | ,, 227     |
| or mi mena tal fiata all'ombra          | ,,         |
| Sest. II, Vol. VI, pag. 63.             | ,, 263     |
| r tu vedi ben che questa donna          | ,,         |
| Canz. XV, Vol. V, pag. 574.             | ,, 232     |
| re e cor gentil sono una cosa           |            |
| Son. VII, Vol. V, pag. 644.             | ,, 280     |
| a, io vo'che tu ritrovi Amore           |            |
| Ball. III, Vol. V, pag. 626.            | ,, 268     |
| ando l'altr'ier per un cammino          |            |
| Son. II, Vol. V, pag. 642.              | ,, 278     |
| rderà giammai senza paura               |            |
| Son. XLV, Vol. V, pag. 663.             | ,, 300     |
| m'incontra nella mente, muore           |            |
| Son. V, Vol. V, pag. 643.               | ,, 279     |
| : donne mia vista gabbate               |            |
| Son. IV, Vol. V, pag. 643.              | ,. 279     |
| more e di pietà sembianti               |            |
| Son. XVIII, Vol. V, pag. 650.           | ,, 285     |

| -         |
|-----------|
|           |
|           |
|           |
| _         |
| -         |
|           |
| ₹.        |
|           |
|           |
|           |
| **        |
|           |
| ,         |
|           |
|           |
|           |
| 1         |
|           |
| **        |
| **        |
| _         |
|           |
|           |
| **        |
|           |
| <b>91</b> |
|           |
| 91        |
|           |
| ,,        |
| •         |
|           |
| 97        |
|           |
| 94        |
|           |
| 91        |
|           |
| 91        |
|           |
| 91        |
|           |

| Parole mie, che per lo mondo siete                                | 19 - •        |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| Hon. XLII, Vol. V, pag. 662.                                      | 99            |
| Per quella via che la bellezza corre                              | ,,,           |
| Son. LVI, Vol. V, pag. 669.                                       | ., 307        |
| Per una ghirlandetta                                              | ,, -0.        |
| Ball. VI, Vol. V, pag. 631.                                       | " <b>2</b> 71 |
| Piangete, amanti, poichè piange Amore                             | ,,            |
| Son. I, Vol. V, pag. 641.                                         | ,, 271        |
| Poichè sguardando, il cor feriste in tanto                        | " –           |
| Son. LXXVII, Vol. V, pag. 70.                                     | ,, 317        |
| Poich'io non travo chi meco ragioni                               | ,,            |
| Son. XXIV, Vol. V, pag. 653,                                      | 287           |
| Poscia ch' Amor del tutto m'ha lasciato                           | ,,            |
| Canz. XVI, Vol. V, pag. 576.                                      | . 23          |
| Quantunque volte, lasso! mi rimembra                              | 11            |
| Ball. IV, Vol. V, pag. 628.                                       | 27            |
| Se'l bello aspetto non mi fosse tolto                             | ,, 21         |
|                                                                   | 319           |
| Son. LXXXI, Vol. VI, pag. 73. Se'tu colui ch'hai trattato sovente | ,, 317        |
|                                                                   | ,, 289        |
| Son. X, Vol. V, pag. 646.                                         | ,, 2502       |
| Se vedi gli occhi mici di pianger vaghi                           | 004           |
| Son. LIV, Vol. V, pag. 668.                                       | " 30 <b>6</b> |
| Si lungamente m'ha tenuto Amore                                   | 000           |
| Son. XIV, Vol. V, pag. 648.                                       | "283          |
| Spesse flate vengonmi alla mente                                  | 200           |
| Son. VI, Vol. V, pag. 644.                                        | ,, 290        |
| Tanto gentile e tanto onesta pare                                 |               |
| Son. XII, Vol. V, pag. 647.                                       | ,, 282        |
| Togliète via le vostre porte omai                                 |               |
| Son. LXXXV, Vol. VI, pag. 75.                                     | ,, 321        |
| Tre donne intorno al cor mi son venute                            |               |
| Canz. XVIII, Vol. V, pag. 585.                                    | ,, 237        |
| Tutti li miei pensier parlan d'Amore                              |               |
| Son. III, Vol. V, pag. 642.                                       | ,, 279        |
| Vede perfettamente ogni salute                                    |               |
| Son. XIII, Vol. V, pag. 647.                                      | " 283         |
| Venite a intender li sospiri miei                                 |               |
| Son. XV, Vol. V, pag. 648.                                        | ,, 283        |
| Videro gli occhi miei quanta pietate                              |               |
| Son VVII Vol V nor 640                                            | 994           |

| PRIMO                                   | 333           |
|-----------------------------------------|---------------|
| Voi che portate la sembianza umile      |               |
| Son. IX, Vol. V, pag. 645.              | " <b>2</b> 81 |
| Voi che sapete ragionar d'Amore         |               |
| Ball. XIII, Vol. V, pag. 636.           | ,, 276        |
| Voi ch'intendendo, il terzo ciel movete |               |
| Canz. XXIX, Vol. V, pag. 612.           | ., 247        |
| Voi donne, che pietoso atto mostrate    |               |
| Son. LXI, Vol. V, pag. 671              | " 310         |



#### CONTENENTE LE RIME DUBBIE

#### CIOE,

#### QUELLE CHE PRE ESSERE ATTRIBUTE A DANYE ALIGHERAL MANCANO DI DATI E DI PROVE SUFFICIENTI

# N. B. Il primo numero richiama al Canzoniere, il seconde alle Illustrazioni.

| Ahi faulx ris, per que trai haves      |             |
|----------------------------------------|-------------|
| Canz. VII, Vol. V, p. 552. Vol.        | VI, p. 910  |
| Folli pensieri e vanità di core        | •           |
| Cans. XXXV, Vol. VI, pag. 57.          | <b>".90</b> |
| Fresca rosa novella                    | *-          |
| Ball. V, Vol. V, pag. 629.             | 271         |
| Ora che il mondo si adorna e veste     | ••          |
| Son. LXXV, Vol. VI, pag. 69.           | ,, 317      |
| Poichè saziar non posso gli occhi miei | •           |
| Ball. VIII, Vol. V, pag. 632.          | , 279       |
| Se'l Dio d'Amor venisse fra la gente   | ••          |
| Son, LXXXII, Vol. VI, pag. 73          | 390         |

# INDICE TERZO CONTENENTE LE RIME SPURIE,

CIOR'

WELLE, CHE PER L'INAVVERTENZA ED INCURIA DEGLI EDITORI SONO STATE IMPROPRIAMENTE ATTRIBUITE A DANTE ALIGHIRRI.

# N.B. Il primo numero richiama al Canzoniere, il secondo alle Illustrazioni.

| Ahi lasso, ch' io credea t       | rovar pietate                     |                 |
|----------------------------------|-----------------------------------|-----------------|
| di Cino                          | Son. LIX, Vol. V, p. 670. Vol. VI | . р. <b>309</b> |
| Alesandro lasciò la Signo        |                                   | · •             |
|                                  | Son. LXV, Vol. V, pag. 673.       | ., 312          |
| dico certo, che non              |                                   | ,,              |
|                                  | Son. XLIX, Vol. V, pag. 665.      | ,, 303          |
| Amardo, io veggio, ch'           |                                   |                 |
|                                  | Son. LXIX, Vol. VI, pag. 66.      | ,, 313          |
| Seci Novel, figliuol di n        |                                   |                 |
|                                  | Son. XXVIII, Vol. V, pag. 655.    | ,, 289          |
| hi nella pelle d'un Moi          |                                   | • •             |
|                                  | Madr. I, Vol. V, pag. 640.        | ,, 265          |
| hi udisse tossir la mal f        |                                   |                 |
| & Incerto                        | Son. XXVII, Vol. V, pag. 654.     | ,, 288          |
| <b>&gt;cchè</b> ti piace, Amore, |                                   |                 |
|                                  | Canz. XXIII, Vol. V, pag. 599.    | " 243           |
| ■gli occhi belli di quest        |                                   |                 |
| di Dante Majan.                  | Son. LVII, Vol. V, pag. 664.      | ,, 308          |
| wh ragioniamo insieme            | un poco, Amore                    |                 |
|                                  | Son. XXV, Vol. V, pag. 653.       | " 287           |
| bovane donna dentro al           |                                   |                 |
| di Dante Majan.                  | Canz. XXII, Vol. V, prg. 597.     | ,, 242          |
| ovinetta gentil, poichè          |                                   |                 |
| d Incerto                        | Son. LXVII, Vol. V, pag. 674.     | ,, 312          |
| ➤ bo tutte; le cose ch' io       | non voglio                        |                 |
| di Cecco]Angiolieri              | Son. LXX, Vol. VI, pag. 66.       | " 314           |
| umiro i crespi e li bione        | di capelli                        |                 |
| di Fazio Uberti                  | Canz. XIX, Vol. V, pag. 589.      | ,, 239          |

|                            | 1.             | -                                                |               |
|----------------------------|----------------|--------------------------------------------------|---------------|
|                            | 4              | PROST TAKE                                       | PRINT         |
|                            |                |                                                  | 4.00          |
|                            |                |                                                  | To 6          |
|                            | 71             |                                                  |               |
| 336                        |                | INDICE                                           | - 1           |
| Io non domando             |                |                                                  |               |
| di Cino                    |                |                                                  | ., 275        |
| lo non pensava             | che lo cor gi  | ammai<br>Canz. XXV, Vol. V, pag. 603.            | 110           |
| La bella stella c          |                |                                                  | ,, 244        |
|                            |                | Canz. XX, Vol. V, pag. 592.                      | 240           |
| L'alta speranza            |                |                                                  |               |
| di Cino                    |                | Canz. XXVI, Vol. V, pag. 605.                    | ,, 245        |
| L'alta virtù che           |                |                                                  |               |
| di Cino                    |                | Canz. XXXIII, Vol. VI, pag. 51.                  | ,, 253        |
| L'Amor che me              |                |                                                  | 000           |
| d'Incerto                  |                | Madr. II, Vol. V, pag. 640.                      | ,, 265        |
| di Cino                    |                | ch'aggia ardire<br>Canz. XXIV, Vol. V, pag. 601. | 243           |
| Lode di Dio e d            |                |                                                  |               |
|                            |                | Son. LXXI, Vol. VI, pag. 67.                     | ., 314        |
| Lo fin piacer di           |                |                                                  |               |
| di Cino                    |                | Son. XLVII, Vol. V, pag. 664.                    | ,, 301        |
| Lo vostro ferm             |                |                                                  |               |
|                            |                | Son. LXXIII, Vol. VI, pag. 68.                   | ,, 316        |
| Madonne, deh               |                |                                                  | 000           |
| di Cino<br>Messer Brunette |                | Son. LX, Vol. V, pag. 671.                       | ,, 309        |
| d' Incerto                 |                | Son. XL, Vol. V, pag. 661.                       | . 295         |
| Molti volendo              |                |                                                  | <b>#</b> 200  |
| d' Incerto                 |                | Son. LV, Vol. V, pag. 668.                       | , 306         |
| Nelle man vost             |                |                                                  |               |
| di Cino                    |                | Son. LII, Vol. V, pag. 667.                      | ,, 3055       |
| Non conoscend              | lo, amico, vo  | stro nomo                                        | <b>∞ ■</b>    |
|                            |                | Son. XXXVII, Vol. V, pag. 659.                   | , 29 -        |
| Non spero, che             |                | r mia saiute<br>Canz. XXXII, Vol. V, pag. 622.   | " 25 <b>3</b> |
| Non v'accorge              |                |                                                  | ,, 20         |
| di Cino                    |                | Son. LIII, Vol. V, pag. 667.                     | <b>" 30-5</b> |
| Oimè lasso, qu             | elle treccie b | ionde                                            | -             |
| di Cino                    |                | Canza XXVII, Vol. V, pag. 608.                   | , 25.5        |
| O madre di vir             |                |                                                  |               |
| di Monte                   |                | Son. LXVIII, Vol. V, pag. 704.                   | , 313         |
| Omè, Comun,<br>d'Antonio   |                | r ti veggio<br>Son. XXIX, Vol. V, pag. 655.      | , 290         |
| W JIMONO                   | - 4000         | Dun warw' an a' bag. 600.                        | W             |

| 1  | 0 tu che sprezzi la nona figura                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|----|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------|
|    |                                                 | . III, Vol. V, pag. 640.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 266          |
| ٠. | Perchè nel tempo rio                            | · 112, · 01. · , pub. 070.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | "   | 200          |
|    |                                                 | . XXI, Vol. V, pag. 595.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 242          |
| •• | Per villania di villana persona                 | , ,, , o., , , pag. ooo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,  | 2 <b>7</b> 2 |
|    |                                                 | LXXVI, Vol. VI, pag. 70.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 317          |
| •  | Posci ch'io ho perduto ogni spe                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "   | 01.          |
|    | di Senn. Del Bene Canz.                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 254          |
| Ì  | Preziosa virtù, cui forte vibra                 | The state of the s | "   |              |
|    |                                                 | LXXVIII, Vol. VI, pag. 71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | 318          |
| l  | Qual che voi siate, amico, vostro               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •   |              |
| 1  |                                                 | XXXVI, Vol. V, pag. 659.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 293          |
| 1  | Quando la notte abbraccia con f                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|    | d'Incerto Son.                                  | LXXIX, Vol. VI, pag. 72.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,  | 319          |
|    | Quando il consiglio degli augei si              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|    | d'Incerto Ball.                                 | XIV, Vol. V, pag. 637.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,,  | 277          |
|    | Quando veggio Bechina corrucci                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|    | di Cecco Angiolieri Son.                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,,  | 319          |
| •  | Questa donna ch'andar mi fa pe                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
| _  |                                                 | XLIV, Vol. V, pag. 663.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,,  | 299          |
| 2  | 🗪 vere e cortesia, ingegno ed art               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
| _  |                                                 | XXXVIII, Vol. V, pag. 660.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,,  | :194         |
| 2  | Savete giudicar vostra ragione                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
| _  |                                                 | XXXIX, Vol. V, pag. 660.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,  | 295          |
| 3  | Se gli occhi miei saettasser quad               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
| _  |                                                 | LXVI, Vol. V, pag. 674.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,,  | 312          |
| 3  | Se'l primo uomo si sosse diseso                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|    |                                                 | LXXXIII, Vol. VI, pag. 74.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,,  | 321          |
| 7  | Signal viso mio alla terra si china             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |
|    |                                                 | LXXXIV, Vol. VI, pag. 75.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,,  | 321          |
|    | Se nel mio ben ciascun fosse leal               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 200          |
|    | d'Antonio Pucci Son.                            | XXX, Vol. V, pag. 656.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 19  | <b>29</b> 0  |
|    | Sonetto, se Meuccio t'è mostrato d'Incerto Son. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 900          |
|    | Tomato e'l Sol che la mia ment                  | XXVI, Vol. V, pag. 654.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | "   | 288          |
|    |                                                 | LXXXVI, Vol. VI, pag. 76.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | 300          |
|    | Tu the stanzi lo colle ombroso o                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "   | JEE          |
|    |                                                 | XLI, Vol. V, pag. 661.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | 295          |
|    | Volgete gli occhi a veder chi mi                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠,  | 200          |
|    |                                                 | XXXI, Vol. V, pag. 656.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | 290          |
|    | Un di si venne a me Melanconia                  | ALLER, VOI. V, pag. 070.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ••  |              |
|    | d'Incerto Son.                                  | LXIV, Vol. V, p/g. 673.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | 311          |
|    | 500.                                            | 2.1.1.1.1.1.1.1.1.2.2.2.2.2.2.2.2.2.2.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••• |              |
|    |                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |              |

# PROSPETTO DELLE RIME DISPOSTE PER ORDINE DI TEMPI

# PARTE PRIMA CANZONIERE EROTICO

A ciascun'alma presa Guido, vorrei O voi, che per la via Piangete, amanti Morte villana Cavalcando l'altr'ier Se'l bello aspetto La dispictata mente Ballata, io vo' Tutti li miei pensier Coll' altre donne Ciò che m' incontra Spesse fiate Donne ch'avete E' m' incresce di me Amore e cor gentil Negli occhi porta Voi che portate Se' tu colui Voi donne che pietoso Onde venite voi Donna pictosa lo mi senti' svegliar Tanto gentile Vede perfettamente

Di donne io vidi Sì lungamente Morte, poich'io non tro Gli occhi dolenti Venite a intender Quantungue volte Era venuta Videro gli occhi mici Color d' Amore L'amaro lagrimar Gentil pensiero Poichè sguardando Lasso, per forza Deh peregrini Oltre la spera Al poco giorno Amor mi mena Gran nobiltà mi par Amor, tu vedi ben Io son venuto al punto Così nel mio parlar Deh nuvoletta Donne, io non so Madonna, quel Signor Per una ghirlandetta

# PARTE SECONDA (\*) CANZONIERE FILOSOFICO

Parole mie, che per lo mondo
O dolci rime
Chi guarderà giammai
Dagli occhi della mia donna
Io mi son pargoletta
E' non è legno
Io son sì vago
Io maledico il dì
Se vedi gli occhi miei
Per quella via
Da quella luce
Voi che sapete
Amor che muovi
Xo sento sì d' Amor

Amor, dacchè convien
Voì che intendendo
Amor che nella mente
Le dolci rime
Poscia ch' Amor
Doglia mi reca
Tre donne intorno al cor
Io mi credea del tutto
Poich' io non trovo
O patria degna
Due donne in cima
Togliete via
Nulla mi parrà mai
Lo re che merta

(\*) Le Rime filosofiche, che non è dato disporre secondo l'ordine del tempo, in che furon dettate, sono state qui disposte secondo il tempo, in che primamente vennero alla luce.

QUANDO, B CON QUAL FINE

LL CONVITO FOSSE DALL' ALIGHIERI DETTATO,

D188ERTAZIONE

DI P. J. FRATICELLI



Come quegli illustratori di antiche opere d'arti, che da un pieframmento novellamente dissotterato d'un marmo o d'un bronpresumono deciferarne immediatamente il subietto, fissarne l'econ certezza, e ravvisarne l'autore; ma che dopo non molto, al oprirsi d'ogni restante dell'opera, si rimangono confusi e inditi del loro mal fondato precipitoso giudizio, così io credo dovernance molti di quei Critici in Filologia, ed in Lettere, Archeoe Chiosatori, i quali per la lettura di poche pagine d'un libro, o na leggiera meditazione d'un passo, credono di essere in grado onunziar sentenze, le quali in progresso vengono riconosciute trardate, per incongruenti o per false.

Critica cronologica in particolare non può posare il suo fondao sopra dati e fatti disgiunti e isolati di quel tal quadro ch' essa
proposta d'analizzare. Il Critico, che senza aver presente ed oramente disposto davanti agli occhi della sua mente tutto l'insieell'opera, e che, da sola una parte presume, nella guisa stese il Mattematico, dedurne, ed esattamente tracciarne il tutto,
one al caso di allontanarsi sempre più da quel vero, alla ricerca
uale intendeva di consacrar le sue indagini. Così il dotto e valoUgo Foscolo, che dell'arte logico-critica applicata alla Cronoloi valse con istupendo ragionamento a spander luce sull'istoria
Divina Commedia, non si sarebbe cotanto assottigliato infruttuonte l'ingegno a provare. — Dante non aver giammai pubblicata,
do, parte alcuna del suo mirabil poema, e quindi non doversi

#### 344 DISSERTAZIONE

su ciò prestar fede al Boccaccio, e agli altri Biografi del divino Pacta, — quando egli si fosse per avventura imbattuto a leggere quei versi dell' Egloga I. al Del Virgilio indirizzata.

... quum mundi circumflua corpora cantu Astricolaeque meo, VELUT INFERA REGNA, patebunt, Devincire caput hedera lauroque juvabit (1).

(1) Anche dai versi 18, 19 dell'Egloga I di Giovanni Del Virgilio de ducesi, che le due prime Cantiche almeno, erano state da Dante in via sua pubblicate. Essi dicon così:

Praeterea nullus, quos inter es agmine sextus, Nec quem consequeris coelo, sermone forensi Descripsit.

. . . . . . . . . . Infino ad ora
Nessun di que' fra cui tu il sesto siedi,
Cantò in sermon forense, nè pur quegli
Cui segui al ciel poggiando . . . . .

Non v'ha principio di dubbio che il buon Giovanni nel mentre rimpavera a Dante lo scrivere in lingua volgare, non alluda qui al noto passi dell'Inf. IV, 102

Sì ch'io fui sesto fra cotanto senno, e agli altri del Purg. XXI e segg., nei quali è detto che Stazio sece compagnia all'Alighieri mentre ascendeva al Paradiso terrestre. Or come avrebbe Giovanni potuto alludere a ciò, se le due prime Cantiche non eran note? Così que' versi del XXV del Paradiso,

> Se mai continga che il poema sacro . . . . Vinca la crudeltà che fuor mi serra Del bello ovile ec.

ne dicono a chiare note che il Poema fu da Dante stesso, e non già da soci figli, pubblicato. Imperocchè com'avrebbe potuto sperare che il suo poema potesse essergli il mezzo di riconciliazione colla patria, alla quale avea volto tutti i suoi desideri, quando non l'avess'egli mandato in pubblico? Il Tommaseo altresì conobbe la fallacia dell'opinione del Foscolo, sì che nella Prefazione al Libro dell'Arrivabene disse: "Non è necessario fermarsi a confutare quelle tante ragioni con le quali il Foscolo s'ingegna di dimostrare che Dante non pubblicò in vita sua il poema, poiche non solamente le tradizioni a ciò contradicono, ma pure i fatti ne l'indole del poeta e le sue speranze e i suoi fini e la natura di qui governi che dividevan l'Italia, e che rendevano lecita la libertà della matira assai più che la libertà della lode. Non è finalmente necessario permarsi a mostrare che non il solo Inferno era noto a' contemporanti di Dante, se Giovanni Villani cita un passo del C. VI del Purgatorio,

Impereiocchè ei sarebbesi accorto che alla sua ingegnosa illazione faceva contro l'autorità dell' Alighieri medesimo; e simile in ciò al Paladino del Ferrarese, che mari e monti discorre per giungere al luogo ove crede posare la donna delle sue brame, ed a quello arrivato conosce aver percorso una via molto dalla vera distante, egli sarebbesi a malincuore, e dolente della fatica e del tempo perduto, tornato indictro dal mal incominciato, e mal compiuto cammino. Se non a torto quell'egregio or nominato scrittore va dicendo (2), che molti Critici meritamente celebri o non lessero attenti il poema di Dante, o forse non lo percorsero mai dal primo all'ultimo verso, dacchè veggiamo indizi evidenti che essi guardarono solamente a que' passi i quali suggeriscono date, nè li raffrontarono con altri che avrebbero fatto risaltare in un subito le fallacie de' loro computi; quanto a maggior ragione potrò io dire che pochi ebbero familiari e pronte all'uopo tutte le opere e tutta la biografia del Divino Poeta, abbenchè di esso lungamente tengano ragionamento! Ad un illustratore della Divina Commedia dovrebbe certamente esser noto, che quel grandioso poema non fu dettato da Dante nel breve giro di poche lune, dacchè oltre l'averne tante istoriche testimonianze, l'accenna il Poeta medesimo nel xxv del Paradiso.

Se mai continga che il poema sacro,

Al quale ha posto mano e cielo e terra Sì che m'ha fatto PER PIU ANNI macro ec.;

eppure un illustratore della Divina Commedia, il Viviani (3), asserà d'aver contezza come Dante nel 1319 dettò in Udine la Cantica del Paradiso, mentre nel 1318 attese in Trevigi all'altra del Purgatorio, dopo ch'avea poco innanzi, meditando e scrivendo fra i profondi valloni di Tolmino, delineate le spaventevoli bolgie dell'Inferno!

Ma non è qui mio particolar divisamento il tener discorso di ciò che riguarda l'opera maggiore di Dante, e il rilevare le inesattezze e le contradizioni degli Annotatori e dei Critici: messe troppo abbon-

<sup>&</sup>quot; e se questa citazione distrugge tutto quanto colesto ingegnoso edifizio " di false ipotesi e di citazioni piccanti. " Nè io, dirò, avrei fatto qui luogo a questa nota, se non avessi veduto, che certi odierni scrittori delle cose di Dante hanno rimessa in campo come una verità dimostrata la falsa opinione del Foscolo.

<sup>(2)</sup> Discorso sul testo e sulle opinioni diverse prevalenti intorno alla storia, e alla emendazione critica della Commedia di Dante, §. xvut, P. 1, 37.

<sup>(3)</sup> Prefaz. all' Ediz. della Div. Commedia, giusta la lezione del Cod. Bartoliniano, Udine 1813, vol. 1, pag. 15.

dante si è questa, e tale che vasto campo richiede. Laonde io mi limiterò a far parola di sole quelle cose che potranno servir all'illustrazione del Convito, ed all'esplanazione di alcune difficoltà per lango tempo credute insormontabili: difficoltà che han dato luogo a giudizi e a controversie, e queste ad altre controversie ed a nuovi giudizi.

Colla scorta adunque dei fatti i più certi appartenenti alla vita di Dante Alighieri, dei varj luoghi del Convito che acconnano a date istoriche e di quelli pure della Commedia che possono al mio scoro servire, io procurerò di rintracciare, e di precisare con sicurezza. quando il Convito fosse dall' Alighieri dettato. E se nel modo il più convincente, colle ragioni le meno equivoche, e con le deduzioni soriche le più sicure mi verrà fatto di provare, - Il Convito escre stato dall' Alighieri dettato nel 1297 al 1311, e per meglio dire il Trattato primo ed il terzo nel 1314, il secondo ed il guarto nel 1297. - io non so quanto si dovrà ritenere per saldo e per inconcusso il teorema dal dotto Autore del Discorso sul testo della Commedia piantato là dove dice (4) - che il determinare il principio, il progresso, ed il termine d'un' opera con la guida della cronologia di fatti rammentati dall' Autore, sia dottrina, la quale, quantunque applicata da uomini di forte o di debole ingegno, di scarso o di molto sapere, e con metodi letterarj o scientifici, riesca fatica perduta e dannosa. -Della quale azzardata sentenza s'io imprendessi a dimostrar la fallacia, nulla di più acconcio mi si farebbe davanti che l'argomento somministratoci dall'istesso Foscolo in quel libro medesimo ove tali parole rincontransi. Imperciocchè se egli teoricamente dichiarò opera perduta e dannosa l'accingersi a rintracciare i tempi dell'incominciamento e del termine d'un'opera con quei mezzi che l'opera istessa presenta, egli di tali mezzi appunto si valse a rischiarare molti punti oscuri o controversi degli scritti e della vita di Dante Alighieri; e a far brillare la luce là dove non era che un leggiero crepuscolo e talvolta profonde tenebre, dimostrando col fatto l'eccellenza di quelle arti che egli andava poco innanzi dannando.

II. Punto di grande controversia è stato adunque fino a noi. 9 Dante serivesse il Convito prima della Commedia, o se facesse questa a quello precedere. Il più antico biografo del divino Poeta, il Boccaccio, facendo menzione di quella filosofica opera, e dicendo che o per mutamento di proposito, o per mancamento di tempo si rimase l'au-

(4) Foscolo, Discorso ec, §. xx11, P. I, 49.

br dal compirla, abbenchè appaja aver egli avuto intenzione, quando la cominciò, di portarla al suo compimento, non riferisce alcuna particolarità, che possa giovare nella questione presente. E se Giovanni Villani (5), parlando delle opere dall' Alighieri composte, sembra accennare che questi dettasse il Convito in sul terminare del viver suo, tal che per la sopravvenuta morte non potesse al componimento condurlo, Giannozzo Manetti (6) va per l'opposto dicendo che il Convito fu da Dante composto nella sua gioventù. Non dissimili dagli antichi, i moderni non convennero in una stessa sentenza, e noi vedemmo compropalarsi congetture, che affermate e disdette in pochi anni, e che cozzando fra loro, non poterono a null'altro servire, che a portar mell'argomento una maggior confusione, e a traviar sempre più dalla corgente e dal corso dell'opera: colpa di esami non molto profondi cod estesi, di confronti inesatti o insufficienti, e quindi di giudizi azardati o immaturi.

Giuseppe Pelli (7) affermando che il Convito fu composto dall' Alishieri durante il suo esilio, sospetta che ciò seguisse appresso il compimento se non di tutta, almeno di una buona parte della Divina Commedia. Di questa opinione si professa seguace ancor Ginguéné (8).

Ma l' Arrivabene (9) appoggiandosi a un solo passo del libro medesimo, il quale accenna ad un'epoca storica, protrasse indictro di alquanti anni la controversa data, e credè fissarla anteriormente al 21 Novembre 1308, in cui fu dichiarato Imperatore Arrigo di Lussemburgo. Foscolo (10) fra i più recenti scrittori la fissa posteriore alla morte del nominato Arrigo, cioè a dire dopo il 1313, e il Trivulzio e il Lombardi la vogliono anteriore ad ogni cominciamento della Divina Commedia.

" Dal vederlo non compiuto, (dice il Trivulzio nella Prefazione al Convito, da lui ridotto a buona lezione e illustrato), alcuni gravissimi » erittori argomentarono che Dante gli desse cominciamento ne'suoi » ultimi giorni, nè potesse finirlo per morte. Il silenzio però ch'egli » serba in quest'opera, intorno al Poema, mentre avrebbe avute tante » occasioni di nominarlo.... indurrebbe facilmente a credere, che » non solamente quando scriveva il Convito non avesse ancora

<sup>(5)</sup> Istorie fiorentine, lib. 1x, cap. caxxvi.

<sup>(6)</sup> Vita Dantis.

<sup>(7)</sup> Memorie per la Vita di Dante Alighieri, seconda edizione, pag. 185

<sup>(8)</sup> Historie de la Litterature d'Italie, chap. vn.

<sup>19</sup> Il secolo di Dante, commento storico ec., vol 11, pag. 242.

<sup>(10)</sup> Nel libro poco innanzi citato, \$. ext.

" dettata la Commedia, ma non ne avesse pure concepita l'idea.... " Quindi non per alcun fine arcano l'Alighieri non fece motto della " Commedia in questo Convito, ma perchè non aveva ancora rivolto " l'animo a quel divino lavoro quando sotto il pretesto di comentare " quattordici sue Canzoni ei pensava di versare in questo libro. che dovea riuscire una morale Enciclopedia, i vastissimi tesori della sua .. mente. Ma datosi poi di proposito al Poema Sacro, e chiamate a " porvi mano e cielo e terra, è da dirsi che questo primo lavoro di " sia caduto del pensiero, nè più l'abbia ripigliato se non forse per inserirvi all'opportunità qualche tratto di cui gli si veniva risve-" gliando l'idea. Intorno a ciò ne conferma il vedere nella Divina " Commedia lungamente confutata per bocca di Beatrice l'opinione " qui sostenuta, che l'ombra della Luna sia rarità del suo corpo. " (Tratt. II, cap. xiv). Di che già s'era accorto il P. Lombardi et... - Il Trivulzio dunque con questi ed altri minori argomenti s'ingegna provare che Dante allorchè si pose a scrivere il Convito, non avesse incominciata non solo la sua Commedia, ma non ne avesse concepita pure l'idea. Prima però di rilevare l'inesattezza di tale asserzione del Trivulzio, ascoltiamo quanto dice il Lombardi, onde io possa ad un tempo rettificare ciò, che l'uno e l'altro asserisce. A quei versi del Paradiso, Canto II,

#### ... ciò che n'appar quassù direrso Credo che'l fanno i corpi rari e densi.

così annota il Lombardi: -, Somministra il passo presente un invin-" cibile argomento, che Dante scrivesse il suo Convito prima di que-" sta Commedia. Imperocchè confessa qui, e per le ragioni che fa da " Beatrice allegarsi, depone l'opinione nel Convito sostenuta (11). " che le macchie della Luna non sieno altro che rarità del suo corp. " alla quale non possono terminare i raggi del Sole, e ripercuotersi " così come nelle altre parti. Nè dall'essere il Convito opera imper-" fetta altro si può dedurre, se non che, lasciato il Convito imperfetto, l'Alighieri si applicasse tutto alla Commedia. Se l'autore delle " Memorie per la vita di Dante unita avesse alle altre questa osserva-" zione, avrebbe, credo, deposto il suo sospetto, che componesse Dante " il Convito dopo aver egli terminata, se non tutta, almeno una buo-" na parte della Commedia. Stendendo noi le riflessioni sopra l'una ., e l'altra opera, pajono anzi cose che ne determinino affatto al con-" trario. " – Fin qui il Lombardi. D'essersi poi ingannato nella sua opinione sull'ombra della Luna, Dante (e l'osserva ancora il Trivulio

(11) Trattato II, cap. xiv.

nella nota al passo or accennato del Convito) ritorna a parlare ne' seguenti versi del Canto xxII, del Paradiso,

Vidi la figlia di Lalona incensa Senza quell'ombra, che mi fu cagione, Per che già la credelti rara e densa.

E vedesi che molto premevagli di mostrarsi ricreduto di quell'errore. Ma se il Convito fosse opera veramente postuma, siccome il Trivulzio con asseveranza sin dal principio della sua Prefazione dichiara (12), qual bisogno v'era mai che di cosa già asserita in alcun luogo di quello, si andasse l'Alighieri ritrattando nella Divina Commedia, quando fosse sempre stato in piena sua facoltà di correggere ed emendare, di rabberciare e rifundere tutto, o in parte il suo libro, il quale, secondo le parole del Trivulzio medesimo, non potea aver girato mentre l'autore viveva, e quindi dovea esser rimaso sempre inedito presso di lui? Anche altre volte troviamo, che Dante ritratta nella Commedia opinioni già nel Convito esposte. Quivi (13) ammette motori di Venere i Troni: Ragionevole è credere che li movitori del Cielo della Luna siano dell'ordine degli Angeli; quelli di Mercurio siano gli Arcangeli, e quelli di Vencre siano li Troni, ec.; e nella Commedia poi si corregge, e vuole che al Cielo di Venere toccato sia invece per motore il coro detto de'Principati (14),

Noi ci volgiam co' Principi celesti.

Nel Convito (15) dice che la santa Chiesa crede e divide in tre Ordini ciascheduna delle tre divine Gerarchie, della prima delle quali lo primo ordine è quello degli Angeli, lo secondo degli Arcangeli, lo terzo de Troni. E nella Commedia pone invece sopra gli Angeli semplici gli Arcangeli, e sopra gli Arcangeli i Principati, ed accenna aver con S. Gregorio errato, differente opinion professando (16),

Onde sì tosto come gli occhi aperse

In questo Ciel, di se medesmo rise, ec.

Dunque il Convito dovea già, vivente l'autore, essere stato reso di pubblico diritto, se cotanto all'Alighieri premeva il ritrattarsi di cose in quello già dette e affermate. Nè il Trivulzio si accorse dell'evidente contradizione in cui cadde sostenendo il contrario, dopo che

- (12) Alla seconda pagina.
- (13) Trattato II, cap. vi.
- (14) Paradiso vm, 34.
- (15) Trattato II, cap. vi.
- (16) Paradiso xxviii, 134.

egli avea già rilevato nella Divina Commedia la chiarissima ritrattazione dell'ombra lunare.

In secondo luogo, per sostener siccome probabile la congettura del Trivulzio e del Lombardi, che Dante, cioè, scrivesse il Convito. quando non aveva ancor rivolto l'animo al lavoro della Divina Commedia, farebbe d'uopo, se non altro, il provare che quell'opera filosofica fosse stata dettata da Dante innanzi il 1306; perciocchè (sebbene il primo pensiero, e forse ancora il primo saggio del Poema sacro, possa riportarsi fino all'anno 1295), solo intorno al 1306 rivolse Dante ogni sua cura alla confezione della sua maggiore opera. Ma come potrebbesi, ancor per breve momento, sostenere un tale supposto. dacchè Dante medesimo ne porge potente argomento a rilevare il contrario, manifestando di avere scritto il Convito (o per dir con più precisione, il primo Trattato di esso) quando già peregrino e quasi mendicante era andato per tutta quanta l'Italia, provando gli affanti dell'esilio, e le angustie della povertà, lo che accenna ad un'epoca non anteriore al 1306, ma posteriore d'assai? Ahi piaciuto fosse el Dispensatore dell' Universo, va egli con rammarico esclamando (17). che la cagione della mia scusa mai non fosse stata: chè nè altri contro me avria fallato, nè io sofferto avrei pena ingiustamente, pens, dico, d'esilio e di povertà. Poiche fu piacere de cittadini della bellissima e famosissima figlia di Roma, Fiorenza, di gettarmi fuori del suo dolcissimo seno (nel quale nato e nudrito fui fino al colmo della mia rila, e nel quale con buona pare di quella desidero con tutto il cuore di riposare l'animo stanco e terminare il tempo che m'èdato), per le parti quasi tutte, alle quali questa lingua si stende, peregrim, anasi mendicando sono andato, mostrando contro a mia roglia la niaga della fortuna, che suole ingiustamente al piagato molte rolle essere imputata. Veramente io sono stato legno senza vele e senza gorerno, portato a diversi porti e foci e liti dal vento secco che vapora la dolorosa povertà, e sono vile apparito agli occhi a molti, che forse per alcuna fama, in altra forma mi aveano immaginato; nel cospetto de'quali non solamente mia persona invilio, ma di minor pregio si fere ogni opera sì giù falla come quella che fosse a fare.

Se Dante allor che dettava questa apostrofe, aveva già percorse e visitate tutte le parti alle quali la lingua italiana si stende; se per k sue opere già fatte e promulgate erasi levato in fama nell'opinione de gli uomini; se avea già, come da queste sue espressioni rilevasi di messo alquanto di quella asprezza inverso Firenze, della quale avea

<sup>(17)</sup> Trattato I, cap. m.

i così manifesti ed ostili: non può veramente altro dirsi, se gli scrivesse ciò appresso la morte d'Arrigo, nel 1313, o nel perciocchè rimasto allora il ghibellino poeta privo d'altre probabili, non più colle nascose arti de'maneggi e colla forza ll'armi tentò ritornare in Firenze, ma colle buone opere cergli animi de'suoi concittadini ed impetrar la grazia del brarno.

terminando qui il discorso, io pretendessi venire ad una cone rilevando che Dante scriveva incontrastabilmente il Con-313, o nel 1311, io l'asserissi dettato contemporaneamente la Commedia, direi cosa non falsa del tutto, ma non del tutto satta.

però d'avanzarmi più oltre nella conchiusione cercata, non atter di proseguire l'esame delle opinioni e de giudizi di comi precessero in una simil questione. Abbiamo dunque veie il Lombardi appoggiandosi a un passo del Paradiso credè Termare, che, lasciato il Convito imperfetto, l'Alighieri si : tutto alla Divina Commedia: che il Convito per conseguenza ære stato nella sua totalità scritto o dettato da Dante preceite ad ogni incominciamento della Divina Commedia. Io pecondo così: Che Dante ne'Canti II, VIII, XXII e XXVIII del si ritratti di cose dette nel Trattato II, Cap. vi e xiv del Conne quindi la Cantica del Paradiso sia stata scritta posteriorsecondo Trattato dell'opera filosofica or nominata, non puossi olmente dubitare un momento. Ma la Divina Commedia, che irdi, seguito pur dal Trivulzio, asserisce essere stata incodopo il Convito, contien forse la sola Cantica del Paradiso? iso soltanto ristringesi la Divina Commedia? O che forse il ema fu dall'esimio poeta dettato tutto in un fiato, e nel breo di pochi mesi, e la prima e la seconda Cantica contemponte alla terza? lo credo, non siavi persona la quale esitar posnder di no, per poco ch'ella conosca la storia del Divino zh'ella consideri come più lustri di fatiche e di studi dovesse Dante un'opera così grandiosa e stupenda. Se pertanto dalnto messo in campo dal Lombardi siamo costretti a conveni-Cantica terza della Commedia sia stata dettata posterior-Trattato secondo del Convito, non ne consegue, che pur la econda, e tanto meno la prima, sialo egualmente. Ed ecco o del neminato Commentatore: abbaglio derivato dal non rithe it passo in cui fondava la propria opinione avrebbe dovusi nel principio, e non già nella fine della Divina Commedia.

Ma se avessimo affermato e quasi deciso che Dante scrivesse il Convito dopo il 1313, come potremmo rispondere a chi ci venisse obiettando ch'ei già dovesse averlo dettato innanzi il 1308? V'è talmo infatti che osserva, come Dante scrivevalo a'tempi di Alberto Inceratore e di Carlo II di Napoli, cioè intorno l'anno 1308, o 1309, a lustro prima dell'epoca voluta dal Foscolo, e bene e agevolmente il deduce da quelle parole di Dante medesimo là nel Cap. VI del quarto Trattato, ove dice: Congiungasi la filosofica autorità con la imperiale a bene e persettamente reggere. Oh miseri che al presente reggete! e oh miserissimi che retti siete! chè nulla filosofica autorità # congiunge con li vostri reggimenti, nè per proprio studio, nè per consiglio . . . . . Ponetevi mente, nemici di Dio, ai fianchi, voi che k verghe de reggimenti d'Italia preso avete; E dico a voi, Carlo e Federigo Regi, e a voi altri principi e tiranni, e guardate chi a lato ti siede per consiglio, e annumerale quante volte al di questo fine dell'umana vita per gli vostri consiglieri v'è additato. E nel vero z Dante scriveva il Convito, vivente Carlo di Napoli, siccome dalle riportate parole apparisce, non potea ciò per conseguenza succeden, che al più tardi nel 1309, perchè nel 1310 non era più quel re fra i viventi. Chè anzi le seguenti parole del Trattato IV, cap. III, qualiticando Federico di Svevia siccome ultimo imperadore delli Romani, ullimo, dico, per rispetto al tempo presente, nonostantechè Ridolfo, s Adolfo, e Alberto poi eletti sieno appresso la sua morte e de suoi discendenti, danno a conoscere che innanzi ancora del 1309 scriva Dante la filosofica opera, perchè Arrigo, che nel 1308 successe ad Alberto, non travasi in quel novero dei successori al Trono de Cesni: la quale omissione non potea commettersi dall' Alighieri, quando Arrigo fosse già stato assunto all'imperial dignità. Dunque l'Alighieri, conclude l'Arrivabene (18), scriveva il Convito innanzi l'anno 1308, quando l'elezione d'Arrigo non era per anche successa.

Come intanto rispondere ad obiezioni così ragionevoli, e a tutte le altre possibili? come conciliare cose che sembrano fra loro inconciliabili, e trovare il mezzo di sciogliere un nodo, che a prima vista sembra tanto più raggrupparsi, quanto più si tenta di disbrigarlo? Ecco quello che io appunto or mi prefiggo, dimostrando che il Convito fu da Dante Alighieri dettato in tempi diversi, secondo i diversi Trattati o le diverse parti nelle quali è diviso.

<sup>(18)</sup> Il secolo di Dante, o Commento storico alla Divina Commedia, Libro IV, Parte II.

III. Addiviene talvolta nel far ricerca d'alcuna cosa, della quale ansiosamente vadasi in traccia, che noi senza saperlo ci troviamo non melto lontani da quella, ed a quella per buona pezza ci raggiriamo d'intorno: sì che, se l'inquieto ed ansioso desiderio non fosse, il quale ai nostri sensi impedisce d'agire con tutta calma, noi con un nuovolger d'occhio e con un passo di più potremmo giunger facilmente a toccarla, e a vederla (19). Così è appunto addivenuto a tutti coloro (un solo eccettuato (20)), che hanno impreso a trattare l'argomento presente. Essi non raffrontando l'un passo coll'altro, e prose-

(19) Il Foscolo infatti nel Discorso sul testo della Commedia S. cxi disse: "— Fosse che Dante si desse a dettare il Convito di pianta, o solamente, com' è più verosimile, mettesse insieme e allargasse con ordine e stile molte questioni, da lui tocche e abbozzate in più tempi n'diversi, e le intrecciasse al commento delle sue Canzoni, certo è che a volere intendere con rigore grammaticale la giovinezza già trapassata convien meno all'anno quarantesimosesto che al quarantesimottavo. Ed il Centofanti in un suo Articolo inserito nell'Antologia, n. cxxxv, Fig. 21: "— Può stare peraltro, che l'Alighieri poco più oltre alla menzione di Carlo di Napoli come di principe vivo, procedesse scrivendo quella sua opera, nel suo attendervi prima, e che quindi la ripigliasse » in età più avauzata. Ma dove son le testimonianze veramente storiche » di questa cosa? —

(20) Intendo qui parlare dell'onorevolissimo Sig. Filippo Scolari, il Tale nella Appendice all' Edizione del Convito fatta in Padova dalla Tipografia della Minerva, prese a dimostrare come i varj Trattati di well' opera filosofica fossero stati dall' Alighieri dettati in tempi diversi. Al primo e al terzo Trattato egli vorrebbe assegnare l'anno 1313. Ma dicendo egli che quei due Trattati furono composti appresso la morte Arrigo, dovrà facilmente convenire, che, piuttostochè il 1313, debba emere l'anno 1314. Arrigo morì alla fine d'Agosto 1313. Non è presumibile che senza frapporre indugio veruno, e senza essersi rimesso dal-Timprovviso turbamento, si ponesse tranquillamente l'Alighieri a scriwere quelle filosofiche disquisizioni; sicchè, per alcun poco che si procra-≈tini, ci troviamo al 1314. Al secondo Trattato poi assegna il 1292: egli Peraltro equivoca citando come per fondamento della sua asserzione un pusso del Trattato medesimo, poichè in quel passo si fa allusione a cosa Receata nella Vita Nuova e non nel Convito. Ciò che verrà da me esposto mel seguito provera fino all'ultima evidenza, che il Trattato secondo non Foir essere scritto da Dante, che posteriormente al 1294. Tuttavia lo Soluri è meritevole d'ogni elogio, poiché è stato il primo a pigliar la com pel suo verso, e a ritrovare il bandolo di quella arruffata matassa.



## 354 DISSERTAZIONE

truendo ognora la traccia che loro stava di fronte, e trascurando quella che rimaneva loro da lato, non s'imbatterono mai in quella via ohe avrebbeli scorti nel fallace labirinto, e si rimasero ognora a mezzo il viaggio, mentre supponevano averne toccato l'ultimo confine. Avrà già il Lettore osservato come un passo del Trattato primo del Convito non può riportarsi più indietro del 1313, e come un altro del Trattato quarto non può inoltrarsi più innanzi del 1308 (21). Ed allor che questi dati cronologici vengano fiancheggiati da moltiplicità di confronti, di deduzioni, e di fatti, sì che il muoverne dubbio sia meno ragionevole che possibile, io non so come non debba in un sibito risaltare agli occhi della mente, - Il Trattato primo del Convito dover da Dante essere stato scritto posteriormente al quarto. - Ma ecco qualcuno farmisi contradittore dicendo: - E come potrebbe supporsi, che con ordine mostruoso ed inverso scrivesse Dante il quarte innanzi del primo Trattato (22)? - Come potrebbe supporsi, risponderò io, che il 13 diventi 8, ed 8 il 13? Ovvero che i dati e i fatti stiano in luogo di congetture, e le congetture in luogo di fatti e di dati? Se si consideri primieramente, che quel primo Trattato sta in fronte alla filosofica opera siccome Prefazione, o meglio Introduzione di que la; se si consideri secondariamente, che molti, per non dir quasi tutti, gli Scrittori non con modo mostruoso ed inverso, ma mturale e diretto, compongono le Prefazioni, compiti, od avanzati almeno che abbiano i loro volumi, e che Dante pur esso è fama ch'altrettanto facesse rapporto al Canto primo della Commedia; se si consideri ultimamente che la natura speciale di quest' opera filosofica, c la sua imperfezione, colle altre circostanze accennate e da accennarsi, favoriscono non che riprovino l'asserzione dell'essere stata quella dettata in tempi diversi; non avrassi più nissuna difficoltà ad ammettere per vera non che per probabile l'asserzione medesima.

Ecco la storia. Dante un lustro circa innanzi il suo esilio, e, a quel ch' apparisce, quand' era caldo de'suoi filosofici studj (appresso la la morte di Beatrice compiti), scrisse un Commento ad una sua morale Canzone, nel quale particolarmente fece sfoggio d'erudizione, minuziosamente sviluppando alcune di quelle dottrine che nelle scuole avea appresso. La Canzone è quella che incomincia Voi che intendendo, it terzo ciel morete; il Commento è ciò che del Convito forma ora il Trattato secondo. Alcuni mesi dopo, l'Alighieri fece altrettanto per altra sua Canzone morale, Le dolci rime d'Amor ch'io solia, nel cui

- (21) Qui sopra alla pag. 350, ed alla pag. 352.
- (22) Centofinti nell'Articolo poco innanzi citato, pag 10.

commento peraltro innalzando alquanto il suo stile, ed alquanto emancipandosi dagli scolastici metodi, diede a conoscere ch'egli incominciava a secondare il proprio genio più che le scuole. Quando poi, dopo più anni di raminga vita, nell'esilio e nella miseria trascorsa, e dopo gl'infruttuosi tentativi di ristabilirsi per la forza dell'armi in Firenze, perduta colla morte d'Arrigo Imperatore ogni speranza probabile d'un cambiamento di sua fortuna, desiderò e tentò l'Alighieri riacquistare coi buoni uffizi la grazia de' propri concittadini, ed ottenere la revoca della sua ingiusta condanna, allora gettando l'occhib su quelle abbandonate carte, gli nacque l'idea d'un'opera filosofica. opera che racchiudendo i tesori dell'alta sua mente, potesse dare viemaggiormente a conoscere anche a coloro che gli erano i meno benevoli quale e quant'uomo tenessero da loro segregato e lontano. Allora scrivendo del Convito il primo Trattato, che fosse siccome una necessaria Introduzione a quell'opera, e il Trattato terzo che servisse di legame e di anello ai due già composti Commenti, ch'ei destinò sotto il titolo di secondo e di quarto Trattato a far parte del filosofico Volume, mise in ordine, e pubblicò sollecitamente tutto ciò che possediamo oggi giorno, la quarta parte cioè dell'opera che intendeva egli dettare. Che il Convito sia libro pubblicato vivente l'autore, credo di averlo provato dieci pagine innanzi. Ma io sento intuonarmi all'orecchio. — Come! un libro di circostanza il Convito! — Definite prima di tutto, o Critico, cosa intendete per libro di circostanza: e qualunque sia per essere la vostra definizione, non furono forse opere di circostanza le migliori di Demostene e di Cicerone, di Seneca e di Boezio, del Guarino e del Tasso, di Galileo e di Newton, e di tanti e tanti altri sommi, di cui potrei i nomi citare? E ciò, alla fine, che monta? Se io dicessi opera di circostanza la Divina Commedia, perchè scritta in gran parte per essere stato l'autore maltrattato dai propri concittadini, e per volersi da lui disfogare il rancore ed il disdegno per le non meritate pene concepito, verrebbe forse a minorarsi la fama in che meritamente è salito il Sacro Poema, o l'intrinseco pregio di ess ?

Ma è tempo omai di venire alle prove, sì che la fabbrica, che intendo crigere, non apparisca posare su debole fondamento. Aprasi il Convito, ed alle prime pagine del primo Trattato rinverremo parole. le quali abbenchè a taluno siano sembrate oscure, ed abbiano porto causa di controversia, pur nonostante appariranno, io spero, tanto chiare, e saranno da me poste in tanta luce, che limpidamente veder faranno come Dante scrivesse quel primo Trattato dopo ch'egli avea già d'alcun poco varcati i nove lustri. Ecco il passo: E se nella pre-



#### 356

#### DISSERTAZIONE

sente opera, la quale è Convito nominala, e vo'che sia, più virilmente si trattasse che nella Vita Nuova, non intendo però a quella in parte alcuna derogare, ma maggiormente giovare per questa quella: veggendo siccome ragionevolmente quella fervida e passionata. queste temperala e virile essere conviene. Chè altro si conviene e dire e onerare a una clade che ad altra, perchè certi costumi sono idonei e leudabili ad una etade, che sono sconci e biasimevoli ad altra. Ed is in quella dinanzi (cioè nella Vita Nuova) all'entrata di mia gioventate parlai, e in questa dipoi (cioè nel Convito) quella già trapassata (23). Avverta prima di tutto il Lettore che gli avverbi dinanzi e dipoi appartengono ai pronomi relativi quella e questa, e non al verbo serici. e quindi non gli sarà punto difficile di rilevare il senso di tali parele. Colle quali volle Dante pianamente e chiaramente significare che esti dettato avea la Vita Nuova in sul principio della sua gioventu, come dettava il Convito, la gioventù già trapassata, cioè a dire nella virilià. E siccome altro si conviene dire e operare a una etade che ad altra. perchè certi costumi sono idonei e laudabili a una etade, che sono al altra sconci e biasimevoli, per questo appunto egli ne avverte di vele trattare nell' opera nominata Convito più virilmente di quello che trattato avea nell'operetta intitolata Vita Nuova, questa fervida e passionata, quella temperata e virile essere convenendo. Ora, manife stand ci Dante in altro luogo (e la è cosa notissima), come egli intendeva che la gioventù incominciasse coll'anno ventesimosesto e terminasse col quarantesimoquinto (24), non vien egli forse qui a dire chiarissimamente di aver composto il Convito, anzi il primo Trattato di esso (si noti bene questa distinzione), trapassato già il nono lusto dell'età sua? Quelle parole non ammettono dubbia interpetrazione e tutti coloro (e il Foscolo particolarmente), i quali vollero il Convito dettato dall'Autore nell'età sua matura, a quelle parole appunto s'appoggiarono. Chi però fosse avaro di due o tre anni, ed all'anno 1311, quarantesimosesto della vita di Dante, riferisse la composizione dell'opera, avrebbe contro l'autorità della storia. Qual biografe del ghibellino poeta non narra, come questi, alla discesa di Arrigo in Italia, si levasse ardito e minaccioso contro i Guelfi, e contro Firenze, della quale, credendone immancabile, e sperandone prossima l'uniliazione, assaporava di già la vendetta! La Lettera ad Arrigo (e fu da altri ancora osservato) spira furore e ferocia: e la Lettera ad Arrigo è del 1311. Non era questo per Dante Alighieri il tempo de'quieti

- (23) Trattato I, Cap. I.
- (24) Trattato IV, Cap. XXIV.

Firenze, e chiamandola bellissima e famosissima figlia di Roma, pictoamente esclamare ch'egli nel dolcissimo seno di lei, e con di lei hona pace desiderava omai con tutto il cuore di riposare l'animo seno e terminare quei giorni che gli restavano a rivere (25). Era persto per opposto il tempo di dimostrarsi tale, qual egli s'avea dimostrato a Campaldino e a Caprona, e di tuonar colla voce e colle perole, concionando e scrivendo, affine di ammansire l'invidiosa Belra dalla pelle gajetta, porre a catena il superbo Leone, e ricacciare an nell'Inferno l'ingorda Lupa, onde così purgare da infiniti vizi, e guarire da lunghissimi mali la misera Italia. Convien dunque concludere, che l'idea di comporre questa opera nominata Convito e di entenderla a quindici Trattati, è posteriore alla morte di Arrigo, e che l'anno, in cui furono scritte dall'Alighieri quelle pagine che ne formamo il Trattato primo, è il 1314, il quarantesimonono della vita di lui.

Posteriore dunque alla morte d'Arrigo è con l'idea della filosofica opera il Trattato primo di essa, per le cose sviluppate ora e discorse; posteriore, perchè l'Autor manifesta d'averlo scritto dopo aver provato a lungo gli affanni dell'esilio, dopo essersi aggirato a guisa di abietto peregrino per tutta quanta l'Italia, dopo aver pubblicate più opere che alcuna fama aveangli pur procurata, e dopo infine l'aver esti abbandonato quel suo violento consiglio di vendetta e di guerra. Arrigo morì in sulla fine d'Agosto 1313, e la sua inaspettata morte troncando il filo delle liete speranze de' Ghibellini, recò grave cordostio all'Alighieri, e gli fe' quasi presentire come omai non valea umamiforza a ripiantarlo vendicato in Firenze. Allora rassegnandosi alquanto al suo acerbo destino, non più pensò,

Che bell'onor s'acquista in far rendetta (26), ma che s'acquista bello onore e bel frutto nel seguir quelle vie per le quali e Platone e Aristotile, e l'Aquinate e Seneca alla gloria s'incammimiarono, e volle allora conseguire stabilmente il bel nome d'uomo della filosofia (27). Tale è l'originedel Convito. Che Dante poi di quest'opra volesse farsene un merito presso Firenze (28), può essere e non può

1

<sup>(15)</sup> Trattato I, cap. iii.

<sup>(26)</sup> Canzone vn. v. ult.

<sup>(27)</sup> Absit a viro Philosophiae domestico temeraria terreni cordis hunilitas. Così nell'Epistola di Dante all'Amico fiorentino, che s'adoptava per il di lui ritorno; epistola ch'è del 1316.

<sup>(18)</sup> Tale e l'opinione del Foscolo combattuta acremente da altri.

essere; poichè se egli scrivea il Convito per far conoscere la bontà el'escellenza dell'idioma del sì, per desiderio d'istruire e di porgere baosa ricchezza di dottrina alli poveri di quella, come di apparerchiane buona quantità alli miseri, di quella vogliosi; non si parlava forse lingua italiana in Firenze, non v'erano in Firenze ignoranti ed indotti, oppure amanti e appetitosi di scienza? Anzi se della Commedia, come veggiamo nel principio del C. XXV del Parad., volea farsi un merito co'suoi concittadini, e perchè non potremo credere altrettanto pur del Convito?

Nè io già mi fermerò qui a lungo a confutare l'opinione di talune, che sospettò, il Trattato primo del Convito essere stato scritto da Dete alla metà della sua gioventù (che sarebbe all'anno 35 della sua vita), supponendo egli che la frase quella qià trapassata riferiscasi no a gioventute, ma ad entrata. - Ed io in quella dinanzi (Nella Via Nuova) all'entrata di mia gioventute parlai, e in guesta dipoi (nd Convito), quella giù trapassata: - e spiegando: - Ed io nella Via Nuora parlai al cominciamento della mia gioventà, e nel Comile parlai trapassato della mia giorentute il cominciamento (29). - 50spetto, difficoltà, spiegazione più da grammatico minuzioso e sofistico. che da critico disinvolto e giudizioso: eppure egli è tale che non si giace inonorato e perduto fra la folla degli Scrittori moderni. Ma egli non considerò che in quel passo (30) non faccasi parziale distinzione da principio ad inoltramento o metà, a declinamento o termine d'una ctade, ma sì, piena distinzione di ctà ad ctà. - Che altro si conviene e dire e operare a una etade che ad altra: - certi costuni sono idonei e laudabili a una etade, che sono sconci e biasimeroli al altra: - e ragionevolmente quella fervida e passionata, questa tenperata e vivile essere conviene (31). Ne avvistò gli altri luoghi del Trattato primo, i quali accennando un tempo più distante di quello che passi fra il cominciamento ed il mezzo della gioventù, poteano farlo accorto che la sua supposizione si trovava lontana dal vero: Par li miseri alcuna cosa ha riserrata, la quale agli occhi loro già è più tempo ho dimostrata (32). Qui parla Dante del sapere e della dottrina, e fa allusione al suo libretto della Vita Nuova, ove dimostrando

<sup>(29)</sup> Centofanti nell'Articolo che sta nel n. CXXXV dell'Antelegia col titolo Se Dante dedicasse a Federigo la Cantica del Paradies, e della Lettera di Frate Ilario.

<sup>(3</sup>o) Vedilo qui sopra, pag. 356, ovi è riportato

<sup>(31)</sup> Ivi.

<sup>(35)</sup> Trattate I, cap. 1.

alquanto delle cose scientifiche, sece li miseri di dottrina maggiormente vogliosi (33). Ma qui dic'egli sorse di avere scritto quel libretta, solamente da pochi anni, quanti correrebbero dall'entrata all'inoltramento della gioventù, mentre adopra la frase qià è più tempo?

Onde, conciossiaché io mi sia quasi a tutti gl' Italici appresentato [per che fatto mi sono più vile forse che'l vero non vuole, non solamente a quelli alli quali mia fama era già corsa, ma eziandio agli altri, onde le mie cose senza dubbio meco sono alleviate), conviemmi rhe con più alto stile dea nella presente opera un poco di gravezza (34). Ecco che l' Alighieri manifesta qui nuovamente di aver già prodotte nel pubblico alquante sue opere, delle quali erasi propalata la fama. Ecco che egli ripete di essersi in uno stato poco prospero di fortune già presentato a quasi tutti gl' Italici, per lo che egli e le cose sue eramo alquanto venute meno nella considerazione degli uomini, i quali spesse volte si fermano all'apparenza. E quando mai potca ciò da Dunte annunziarsi come di già succeduto, se non nel 1313, o 1314, se non due lustri almeno dopo l'incominciamento delle sue peregrinazioni?

Ciascuna cosa studia (procura) alla sua conservazione; onde se'l volgare per sè studiare potesse, studierebbe a quella; e quella sarebbe eccenciare se a più stabilità; e più stabilità non potrebbe avere che bear se con numero e con rime. E questo medesimo studio (cioè legamil Volgare con numero e con rime) è stato mio, siccome tanto è polose, che non dimanda testimonianza (35). E da che mai lo studio pute dall' Alighieri intorno la volgar poesia poteva essere cotanto palee da non aver bisogno di asserzioni e di testimonianze, se non che the prima già edita Cantica della Commedia? La prima Cantica era Pubblicata fin dal 1310, ed anche dal 1309. Da che mai, se non da qua cotanto eccellente, colla quale eseguì l'Alighieri cosa fin allora intentata, un intero poema dettando in una lingua che non era quelh de' dotti, poteva egli aver fatto conoscere il suo amore e il suo stuintorno il Volgare così fattamente, da non essergli omai più d'uopi di testimonianze e di prove? Una buona parte dell'Introduzione d'Convito ei la scrive a perpetuale infamia e depressione delli malngi nomini d'Italia, che commendano lo volgare altrui e lo proprio

<sup>(33)</sup> La quale agli occhi loro giù è più tempo lo dimostrata, e in ciò li lo futti maggiormente vogliosi. — Ivi.

<sup>(34)</sup> Trattato I, cap. IV.

<sup>(35)</sup> Trattato I. cap. ult.

dispregiano (36). E perchè? Per disendre il Volgare da molti moi accusatori (37): per sar vedere la gran bontade della lingua del sì (38), non vi ha dubbio, ma, e chi non scorge altresì nelle acerhe continuate parole il corruccio e il ripicco d'uomo, che contro numerosi avversari disende la causa propria; Dante insomma, che contro i dispregiatori della sua Commedia, perchè scritta in lingua volgare, rivolga le rampogne e le osses? Per ciò appunto di testimonianze non era d'uopo a comprovare lo studio e le cure di Dante intorno il volgare italiano, quand'era già per le mani di dotti e d'indotti la prima Castica del Sacro Poema: poema ch'ei non si restò già di condurre al suo compimento per quanta noncuranza e dispregio gli dimostrassero coloro, che tenendo a vile il volgare erano mossi da cinque abomineuti cagioni: da cecità di discernimento; da malisiosa scusa; da cupidigia di vanagloria, da argomento d'invidia; e da viltà d'animo (39).

Ma quando fossimo difettosi di tante deduzioni e di tanti argomenti, ed a provare che — il Trattato primo del Convito fu scritto da Dante, varcati ch'egli avea già i nove lustri, e probabilmente nel fase del 1313, e in sul cominciare del 1314 (il 48, e il 49 della sua vita), — non avessimo che i soli due citati passi del Cap. I e III, non sarebb'egli abbastanza? Rileggili (40), o Lettore, e, se puoi, ne dubita.

IV. Io non starò qui ad entrare in una nuova questione sul pocoo molto merito del Trattato secondo del Convito, considerato nel solo aspetto di Trattato filosofico, e relativamente ai tempi nostri, nei quali e i metodi e le dottrine sono affatto cambiate. "Fallita filosofia, "esclamò il Monti, ove spaziasi a ragionare del sistema celeste e del, la potenza de' pianeti sugli umani appetiti (41) ". Chè il Trivulsio considerando, come la Filosofia, pervenuta oggi a cotanta eccellenza, ha omai reso di quasi nessun valore quella del secolo di Dante, ando nella sua Prefazione protestando, che egli col pubblicare il Convito non intendea somministrar nuovi lumi alle Scienze, ma presentare non più lacero e guasto, come per lo passato, uno de' più nobili scritti che vanti l'italiano linguaggio.

- (36) Trattato I, cap. x1.
- (37) Trattato I, cap. x.
- (38) Ivi.
- (39) Trattato I, cap x1.
- (40) Qui sopra alla pagina 350 ed alla pag. 356.
- (51) Saggio dei molti e gravi errori trascorsi in tutte le edizioni del Convito di Dante, Milano 1823, pag. 6.

Nel secondo Trattato facendo Dante il paragone de' sette Cieli colle sette Scienze, dette del Trivio e del Quadrivio, e ragionando delle astrologiche sottigliezze (per non dire insulsaggini), pagava un tributo alla umana superstizione, al prestigio di quanto sa d'antica credenza ed alla servilità dei minuziosi e pedanteschi metodi che allor nelle Scuole si praticavano. " Ma se egli è vero, com' è verissimo (dice giudiziosamente il Sig. Filippo Scolari), che due buoni terzi del Con-" vito sono tali da pregar vivamente il Dator d'ogni bene, che passino a perpetuità nel cuore e nella mente degli uomini; se la più " gran parte gioverebbe che fosse predicata dai pergami ed insegnata con ogni studio ai Capi di famiglia ed ai Rettori de' popoli; se tutto questo è verissimo, comportiamo in pace poche pagine di " dottrine astrologiche e di sottigliezze scolastiche, che più non sono " pe' nostri tempi, ma che pur servono alla storia del passato, chè le " troveremo largamente compensate da tanta sodezza di precetti e da " dal forza di eloquenza e profondità di pensiero, da non aver para-" gone (42) ". E nel vero se un qualche vantaggio per la parte almeno della nostra lingua può trarsi dalle Leggende ancora, e Novelle, e Nenie del così detto buon secolo, non potrà forse trarsene grandissimo da un' altissima e sapientissima prosa, del buon secolo appunto la più considerevole?

Dante scriveva il Commento alla sua Canzone Voi che intendendo, il terzo ciel movete (Commento che, com'ho poco sopra accennato, formò poi il Trattato secondo del Convito), compiti appena nelle Scuole i suoi filosofici studj. Quindi anche per questo si appalesa in quelle pagine lo scolastico più assai che altrove. E la differenza appunto che nello stile e nell'andamento sussiste fra il secondo Trattato ed il primo potea pur far sospettare ai Critici la diversità dei tempi, nei quali furon quelli dettati.

Vuolsi dal Foscolo, che Dante per fin ch'ei visse non facess'altro che rabberciare, rifondere, correggere e limare il suo grandioso Poema, nel modo stesso che il Petrarca limava e ritondava, correggeva e ricorreggeva le sue liriche Rime: sì che ti vien da lui appresentato come il Poeta, dal Venosino voluto,

Roditor d'unghie e grattator di capo (43), e quasi come alcuni de' moderni Scrittori, che a forza di ricuciti e di toppe, di rimendi e di brani, imbastiscono i libri loro. Dalle considerazioni che io ho fatte, meno sul Convito, che sugli argomenti stessi

<sup>(42)</sup> Appendice all'edizione del Convito fatta in Padova, 1828, pag. 6.

<sup>(43)</sup> Sat. X, v. 67, lib. I, laddove parla di Lucilio.



#### 362 DESERTAZIONE

presentati dal Foscolo, nascerebbe per me una sentenza diversa: Che Dante raramente e parcamente rifuse o ricorresse le cose da esso scritte uma volta. Ma potreste voi asserire, mi si domanderà, che i Trattati accondo e quarto, composti molto innanzi del primo e del terzo, non siano poscia da Dante stati rifusi ed almen ritoccati? Ma potrammisi asserire, domanderò io, o per lo meno con una qualche deduzione o congettura annunziare, che per l'opposto lo siano? Intanto, e perchè nel Trattato IV non furono da lui corretti quei passi nei quali si fa menzione di Alberto d'Austria, di Carlo di Napoli e di Alboino della Scala, come di personaggi viventi, quando invece, nel mentre che di lni si scriveva il Trattato I, quei personaggi eran morti? Noverato avea ultimo Imperatore Alberto; ma l'ultimo a quell'epoca si era Arrisse. E perchè Dante non aggiunee il suo prediletto Ghibellino in quel novero? L'aveva edi dimenticato? No per certo. Parlato avea di Alboino della Scala: ma il modo, con cui ne avea parlato, non poter punto riuscir lusinghiero per Cane, per colui, che se non era peranche (nel 1314) il suo benefattore, era per altro il Principe d'Italia il più liberale, e il più gran sostegno della causa de'Ghibellini. E perchè adunque non rimutò o ricorresse quei passi, acconciandoli ad uniformità di tempi di opinioni, se non perchè egli non era uso a ciò fare! Questo anzi appalesa la sostenutezza e la tenacità del suo carattere. Dante scriveva ognora sì come sentiva; e se dava in prima lode emscia biasimo, non resecava da'suoi scritti l'elogio, ma lo vi lasciava, a dimostrazione non che foss'egli mutabile, ma che mutabili e diveri fossero ed uomini e rivolgimenti di sorte. Dante amatore della Rettitadine parlava acerbamente nel 1297 di Federigo di Sicilia, perchè usurpatore di dominio non suo. Dante settatore di parte ghibellina parlare nel 1309 con compiacenza ed elogio dello stesso Federigo, perchè ava saputo ad un tempo trionfare delle forze unite de'regni d'Aragons e di Valenza, di Francia e de'Guelfi d'Italia, e perchè da esperto espitano ghibellino avea costretto Carlo di Valois a domandare egli stemo la pace. Dante infine, dopo il 1313, tornava a rampognar Federica. perchè o per timorosa prudenza', o per vile avarizia abbandonò, appresso la morte d'Arrigo, la causa degl'Imperiali, di cui poteva essere in cotanto frangente il principale sostegno. Ma ove mi dilungo?

Quelle pagine adunque, io torno a dire, le quali del Convito formano il secondo Trattato, furono dall'Alighieri composte, appresso il
compimento de'suoi filosofici studj. Beatrice, la fiamma di Dante
mancò ai vivi il 9 Giugno del 1290. Un anno e più, dopo quest epoca, l'innamorato giovane scriveva il suo libretto della Vita muosa:
eccoci intorno la fine del 1291. Ma a questo tempo non erasi Dante

li proposito allo studio della Filosofia; ed egli stesso conllora non possedeva le Scienze, e che all'infuori del proprio dell'arte di grammatica, valer d'altro non si potè per la n di quel libro: nel quale se travide molte cose, ei non le vamente, ma le vide come sognando. - Nella sentenza 'egli dice) entrai tant'entro, quanto l'arte di grammatica , e un poco di mio ingegno polea fare; per lo quale ingezose quasi come sognando già redea, sicrome nella Vita mò vedere (44). In quel tempo affine di trovare un qualche l'acerbo dolore, ch'ei non restava di risentire per la morte donzella, crasi posto a leggere il libro dell'Amicizia di altro della Consolazione di Boezio. Per la quale lettura do come la Filosofia fossesi somma cosa, e quanto di bene rocurare potesse, sì n'andò là dov'essa si dimostrava, vale dispute de Fisosofi ed alle Scuole de Teologi, che nello on pur tre anni appresi e principi e dottrine, potè di essa r le bellezze, e le ineffabili dolcezze gustare.

si anni aggiunti all'epoca della composizione del giovanile i Dante ci conducono all'anno 1294: e prima dunque del può dirsi scritta la filosofica Canzone Voi che intendendo, ntemente il relativo Commento. Nè questa è già una vaga ma una positiva notizia, che non solo deducesi da quanopra osservato, ma rilevasi pure da ciò che dice Dante medove di quella Canzone narra appunto l'origine. - Come perduto il primo diletto della mia anima (cioè Beatrice). li tanta tristizia punto, che alcuno conforto non mi valea. lopo alquanto tempo, la mia mente che s'argomentara di veide ritornare al modo, che alcuno sconsolato avea tenuto i. E misimi a leggere quello, non conosciuto da molti, lisio, nel quale captivo e discacciato consolato s'area, E cora che Tullio scritto avea un altro libro, nel quale tratamistà, area torcate parole della consolazione di Lelio, lentissimo, nella morte di Scipione amico suo, misimi a leg-.... E siccome essere suole che l'uomo va cercando arori della intenzione trora oro, io che cercava di consolare non solamente alle mie lagrime rimedio, ma vocaboli d' auienze e di libri, li quali considerando, giudicara bene che i ch' cra donna di questi autori, di queste scienze e di quesse somma cosa. E immeginara lei falla come una dorre

ttato II, Capaxin

gentile . . . . . ,E da questo immaginare cominciai ad andare là or ella si dimostrara veracemente, cioè nelle scuole de Religiosi e alle disputazioni de Filosofanti: sicchè in picciol tempo, forse di trenta mesi, cominciai tanto a sentire della sua dolcezza, che il suo amore cacciava e distruggeva ogni altro pensiero: per che io, sentendomi imsre dal pensiero del primo amore alla virtà di questo, quasi marasigliandomi apersi la bocca nel parlare della proposta Canzone (45).

L'epoca della visione descritta da Dante nella Divina Commedia è il 1300. Nel 1300, nel Paradiso e nel cielo di Venere, Carlo Martella indirizzando la parola al Poeta, così gli dice (46),

Noi ci volgiam coi Principi celesti . . . .

Ai quali tu nel mondo già dicesti:

Voi che intendendo il terzo ciel morete.

alludendo evidentemente alla Canzone, che con tali parole incomiscia. Ora (e l'argomentazione è facile) se la Canzone veniva da Carb Martello ricordata nel 1300, doveva essere stata composta non pateriormente a quell'epoca, ma certo precedentemente. Più: il già dicesti appella a cosa passata in modo da inferire un qualche lasse di tempo. Ma poichè la nostra non è questione di ora e di giorno, iona insisterò sull'anno più o l'anno meno da darsi alla nominata Canzone. Peraltro il primo de'termini essendo il 1294, l'ultimo il 1300, ri sarebb' egli grave errore nel supporre per medio il 1297?

Per finir di provare che il secondo Trattato del Convito su scritto da Dante probabilmente intorno il 1297, e certamente innanzi del 1300, conviemmi fare qualche altra parola: imperciocchè sarebbe opposizion ragionevole l'obiettarmi, che se io ho dimostrato essere anteriore al 1300 la Canzone, non ho così fatto altrettanto per il Commento che l'accompagna, e che più particolarmente forma quel secondo Trattato. Ed in primo luogo io osserverò, che dal modo con cui Carlo Martello ricorda la Canzone di Dante, parrebbe potersi inferire, che il mondo già conoscesse la detta poesia non solo nella corteccia delle parole, ma dentro pure nelle riposte sentenze, e che già sapesse parlarvisi delle intelligenze celesti. Ora, tutto questo il mondo saper non poteva, senza l'aiuto del relativo Commento. In secondo luogo, il Commento appare scritto contemporaneamente alla Canzone, perciocchè le espressioni, che in esso adopra l'Alighieri rispetto alla sua diletta Beatrice, si riconoscono dettate da un calore di sentimento e di affetto, che mostra una piaga piuttosto recente: - Ap-

<sup>(45)</sup> Ivi.

<sup>(46)</sup> Paradiso VIII, 37.

o trapassamento di quella Beatrice beata, che vive in cielo Angioli, e in terra colla mia anima (47). - E quest'anima tro che un pensiero, che commenda e abbellisce la memoria 'a gloriosa Beatrice (48). — Così certo sono ad altra vita milopo questa passare là dore quella gloriosa donna vive, della s l'anima mia innamorata (49). - In terzo ed ultimo luogo, nento, non che la Canzone, deducesi anteriore al 1300, dalare per altro lato cosa già veduta più sopra, la ritrattazione, o dire, dell'opinione sull'ombra lunare; venendo così lo stesad offrire più e diversi argomenti al nostr'uopo. Sarebbe asautile affatto il dimostrare come tutto ciò, che nel tripartito si dice e si annunzia a modo di cosa presente, dee, e non alti, riferirsi all' Aprile del 1300. Vi si parla di Guido Cavalcanate tuttora: e Guido infatti morì nel 1301. Vi si discorre deldel Poeta, come di cosa avvenire; e l'esilio avvenne nel 1302. redice prossima a succedere la cattura di Bonifazio in Anagni: a successe nel 1303. Ma, e a che bisogno di prove, dacchè non cun che lo ignora? Nella terza Cantica della Divina Commera il poeta, come Beatrice.

Quel Sol, che pria d'amor gli scaldò il petto, zoprisse l'amabile aspetto della verità, e come per mezzo di enti e d'esempj gli facesse conoscere la falsità della sua opiniorio le macchie lunari, convincendolo appieno, e determinanricredersi (50):

Ma dimmi quel che tu da te ne pensi.

Ed w: Ciò che n'appar quassi diverso,
Credo che'l fanno i corpi rari e densi.

Ed ella: Certo assai redrai sommerso Nel falso il creder tuo, se bene ascolti

L'argomentar, ch' io gli farò arrerso, ec.

nesto fittizio colloquio, in forza di cui rinunziò l'Alighieri ad ne. ch'egli avea ritenuta e predicata per vera. succedeva pure 100. E il Trattato secondo del Convito, ove appunto quell'opia riscontra, alla ritrattazion della quale mirano questi ed alcuni versi del sacro Poema, non dovrà necessariamente dirsi anteriore 10.º Ecco dunque il Commento contemporaneo della Canzone.

Trattato II, cap. 11.

- : Ivi, cap. vii.
- Ivi, cap. 1x.
- , Parad. II, 58.

Ho detto anche più innanzi, che io non intendo fare minuta questione di mese o di giorno. A me basta il poter dimostrare che il secondo e il quarto Trattato furono scritti da Dante un lustro circa isnanzi l'esilio, come il primo ed il terzo lo furono due e più lustri appresso l'incominciamento di quello. E sebbene io creda aver bastatemente provato che la Canzone del Trattato secondo fu dall'Alighiri dettata intorno il 1297, non potendosi quella riportare più indietro del 1294, e inoltrare più innanzi del 1300, pur nonostante aggiungerò qualche altro argomento.

Quella Canzone si rinviene dall'Alighieri in un suo Sonetto (51) ricordata sì come la prima da lui composta sopra argomento filosofico:

Parole mie, che per lo mondo siete,
Voi che nasceste poi ch'io comineiai
A dir per quella donna, in cui errai:
Voi che intendendo, il terzo ciel morete;
Andatevene a lei. cc.

Ora, se le rime filosofiche dell'Alighieri ebbero nascimento da che egli incominciò a scrivere la Canzone Voi che intendendo, potremmo noi dire, che questa sia posteriore al 1300, e non piuttosto anteriore? Fino dal 1294 aveva Dante compiti i suoi studj: e poichè egli stesso ci narra che appena ebbe gustate le doleczze della Filosofia, sciolse la lingua nel parlare delle lodi di quella, vi sarebb'egli mai incoerenza nel sostenere che la nominata Canzone fosse da Dante composta un lustro per lo meno innanzi il suo esilio? Anche Carlo Martello, che la rammenta nel Paradiso, morì nel 1295: e non potea egli averla già veduta e letta vivendo nel mondo?

Provata e stabilita la differenza de' tempi, in che furono i diversi Trattati del Convito composti, hassi una via facile e piana a risolvere alcune questioni, le quali non muovevano che da contradizioni apparenti. Da quelle parole del Trattato II, Cap. IX. — sarà bello terminar lo parlare di quella vira Beatrice beata, della quale più parlare in questo tibro non intendo, — credè il Trivulzio poter trarre uno dei principali argomenti a provare, che il Convito fosse dall'Alighieri dettato anteriormente alla Divina Commedia. — " Dante (andò est " dicendo) qui protesta di non voler più parlare di Beatrice, per im " chè intendeva parlarne in altro libro, del quale non avea forse per monte ancora ben determinata l'idea. E quest'altro libro si " poi la Divina Commedia, in cui parlò di Beatrice con sì alto

Nel Canzoniere sta col num. xun.

e con fantashe tanto celesti (52)..., — Ma cosa avrebbe potuto rimodere il Trivulzio a chi gli avesse, citando le medesime di lui pak, obiettato, che Dante scrisse il Convito - "dopo trapassata la na gioventù, cioè, secondo la dottrina da esso posta nel quarto inttato, dopo compiuto l'anno guarantacinguesimo?.. — e che pure cosa indubitata, che Dante fosse già esule, non tanto per la senzione che vi si trova dell'esilio, quanto perchè la sentenza con i'ei fu sbandito è del 1302, quando egli non era peranche entrato # anno trentesimosettimo dell'età sua (53)? " — Si sarebbe certo rivulzio a tale obiezione avveduto della grave contradizione dei medesimi calcoli: ma qual mezzo potea aver egli a risolvere to intricato problema, quando gli mancava quel solo, che abbiapoi, della differenza de' tempi? Se il Trivulzio pertanto, meditana quelle parole del Trattato secondo, potè trarne la conseguenza steriorità alla Divina Commedia, non dovca questa anteriorità adere a tutto il Convito, dopo ch'egli avea osservato come nel tato primo si rinvenivano parole dell'esilio lungamente sofferto, 1 tempo, cioè, nel quale la Commedia doveva essere, almeno in e composta. Bene adunque si sarebbe apposto il Trivulzio, ovecavesse avvistata, e quindi avvertita al Lettore, la diversità dei pi da Trattato a Trattato.

. Venendo ora al Trattato terzo, io dirò collo Scolari, che è quel'anello, il quale unisce l'amore e le lodi di Beatrice viva ed esemdi femminile bellezza con l'amore e le lodi di Beatrice cittadina ste ed immagine della Filosofia. La Canzone, che di questo Tratorma il subietto, apparisce composta innanzi il 1300 per le rani medesime da me prodotte poc'anzi. Imperciocchè essendo essa Purgatorio II, 112 (vale a dire nell'Aprile del 1300, epoca della ione) ricordata e cantata all'Alighieri dal Musico Casella,

Amor che nella mente mi ragiona,

Cominciò egli a dir sì dolcemente,

Che la dolcezza ancor dentro mi suona,

• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere stata scritta da Dante posterior
• potrebbesi dire che potesse essere e

<sup>(5</sup>a) Pag xxve.

<sup>(53)</sup> Pag XXIII

parleremo dell'uno, e non più faremo parole dell'altra, pusteriore santeriore che siasi alla Divina Commedia.

E per dare una prova, scevra di lunga e faticosa argomentazione. che il Commento non fu composto da Dante contemporaneamente alla Canzone, ma dopo un certo lasso di tempo, e con ogni probabiltà quando si concepì da esso l'idea generale del Convito, servirà ch'i ponga sott' occhio de' Lettori il passo seguente del Capitolo IX: - 2 però puote anche la stella (il Sole) parere turbata (oscurata): 6 to fui esperto di guesto l'anno medesimo che nacque questa Canzone (Amor che nella mente ec.): chè per affuticare lo viso (la vista) molto a studio di leggere, in tanto debilitai gli spiriti visivi, che le 🖦 le mi pareano tutte d'alcuno albore ombrate: e per lunga ripoente in luoghi scuri e freddi, e con affreddare lo corpo dell'occhio con ecqua chiara, rivinsi (ricuperai) la rirtù disgregala, e tornai nel pimo buono stato della vista. - Senza dubbio le frasi - fisi esperte, - debililai gli spiriti visiri, - tornai nel primo buono stato. - telative all'anno che nacque questa Canzone, dimostrano che e la Cazone e il Commento non sono punti nati ad un parto. E già macilestando Dante fino dalle prime pagine di quest' opera, com'egli interdea dichiarare per essa gli ascosi sensi di quattordici sue Canzoni, le quali parlando di Amore, aveano alle genti fatto falsamente credere che dell'amore sensuale, e non dell'intellettuale, vi si tenesse discurso, apertamente s'apprende, che le Canzoni erano da più tempo ne solo composte, ma altresì divolgate ovunque e lette.

Molti altri passi si rinvengono in questo terzo Trattato, che qui potrebbonsi riportare a convalidare la prova: — la gran virtà che si suoi occhi avevano sopra di me, che come se fossi stato diafano, cod per ogni lato mi passava lo raggio loro (5½); — per amore io intendo lo studio, il quale io mettea per acquistare l'amore di questa doniti (55); — io non potea vedere le sue dimostrazioni; e di tutto questo il difetto era del mio lato (56); — è compiutamente ragionata la cagione che mosse me a questa Canzone ec. (57). — Le voci verbali errano, passava, mettea, non potea, era, mosse ec. appellano tutte a tempo passato. Ma senza più trarre in lungo, il primo esempio parai provare abbastanza.

Amore, avea Dante definito nella Vita Nuova, essere un sentimento

<sup>(54)</sup> Cap. x.

<sup>(55)</sup> Cap. xII.

<sup>(56)</sup> Cap. ult.

<sup>(57)</sup> Cap. xII.

i cor gentile; qui nel Trattato terzo del Convito (58), lo veggiamo essero n unimento spirituale dell'anima e della cosa amata; nel quale unimento di propria sua natura l'anima corre tosto o tardi secondochè è libera impedita. Ma questa diversa definizione nasceva in Dante dal sentire n amore diverso dal primo, l'amore cioè della Sapienza. E di qui la ecessità delle premesse e delle sue dichiarazioni; perciocchè pensai dice lo stesso Alighieri) che da molti forse sarei stato ripreso di lesza d'animo, udendo me essere dal primo amore mulato. Per lo che torre via questa riprensione, nullo migliore argomento era, che ire qual era quella donna che m'avea mutato (59).

In questo Trattato medesimo l'Alighieri fa distinta menzione d'un ltro suo componimento, nel quale ei ci previene rinvenirsi sentenze ontrarie a quelle che qui si rinvengono (60): e tal componimento si una Ballata. —, Ora, dice il Sig. Scolari, la Canzone che si ricorda di una sua sorella di prima, la quale poteva da molti essere qualificata contraria con taccia al suo autore di mutato affetto, fa dunque prova che l'Autore la scrisse a bella posta per congjungere l'idea della nuova allegoria poetica a quella dell'amor vero che tutti sapevano aver egli celebrato dapprima. "—

Sebbene il terzo Trattato non porti con se indicazioni formali e recise dell'anno in cui fu composto, pure tutte le deduzioni e gli aromenti, che trar se ne possono, stanno a render molto probabile l'oinione, che sia esso contemporanco al primo. Esso è infatti il priuiero componimento d'un'allegoria meramente filosofica in ordine La proposizione ed al concepimento del Trattato I, sì che all'epoca i questo, più che a quella del Trattato II, si accosta. Chè se : Canzone può forse dirsi anteriore al 1300, non così puote il retivo Commento, il quale da quanto abbiamo or ora veduto, patenmente apparisce posteriore d'assai. E già la mossa alta e dignitosa A Trattato terzo, i filosofici concetti e le !odi della Filosofia nei prii Capitoli di esso, e la lunga digressione, premessa all'intelligenza el componimento poctico che quivi s'illustra, coin idono e legano a eraviglia con quella del primo Trattato: al quale Dante non volle ne immediatamente seguisse, perocchè stimò conveniente valersi di tra già composta Canzone di duplice argomento a fissare il primo rello di quella catena, cui avrebbon dovuto formare le susseguenti,

<sup>(58)</sup> Cap. n.

<sup>(59)</sup> Cap. r.

<sup>(60)</sup> Cap. 1x.



370 DISSERTAZIONE

scritte solo ad onore di donna intellettuale e allegerica, vale a dist della Sapienza.

VI. Il quarto Trattato del Convito ei somministra tanti argamenti a rilevare il tempo in cui fu dettato, ed a provare che lo fu nel 1888, che nol potremmo d'avvantaggio quando avessimo le testimonismo concordi della storia o l'assersione medesima dell'Autore. Nell'impetigazione della qual cosa se io andrò procedendo con ordine progressivo, o come dicesi nelle scuole a minori ad majus, di modo che posa forse apparire minusioso alquanto, io spero vorrà il Lettore di buon grado perdonarmelo, essendochè andrò toccando alcune questioni non inutili affatto per la storia e per l'intelligenza delle cose Dantesche.

Osservata dal Foscolo nel Trattato I. del Convito la menzione del lungo esilio dall' Autore sofferto, e ponderate le espressioni quivi adoprate, colle quali l'Alighieri manifesta l'ardente brama del suo ritorno alla patria, si potè da lui ragionevolmente asserire, quelle pagine essere state dettate appresso la morte d'Arrigo. Da lui poscia se non si mossero dubbj intorno la propria asserzione (chè il dire e il disdire non è che de' Teologi), si vide peraltro e si notò, come Danis al processo dell'opera non fa parole più mai nè d'esilio, nè di calmuie che lo infamarono, nè de' suoi concittadini, nè delle loro iniquità (61). Ma di qui nissuna conseguenza per lui. Quando poi gli venne sott'ecchio il passo del Trattato quarto, nel quale facendosi menzione degl'Imperatori Romani da Federigo in poi, si pone ultimo fra di esi Alberto, egli, il Foscolo, non volendo distruggere il proprio teoreme. zià esteso a tutto il Convito, e non limitato ai soli Trattati primo e terzo, si fece a sentenziare che - "Arrigo correva a Dante sotto h " penna da sè: e forse fu scritto e cassato per la memoria ancora fre-" sca di Firenze assalita dalle armi imperiali e dalle poetiche (69). " - Riporto qui il passo ch'è nel Capitolo III: - Federigo di Segge (di Svevia) ultimo Imperatore de' Romani (ultimo dico per rispello al tempo presente, nonostante che Ridolfo e Adolfo e Alberto poi eleti sieno appresso la sua morte e de' suoi discendenti), domandato che fosse gentilezza, rispose ec. - Per me la conseguenza naturale e vera, che si può trarre da questo passo, si è che Dante scriveva quelle pagine imperando Alberto d'Austria. Che le scrivesse imperando Arrigo successore d'Alberto, o sivvero Lodovico successore d'Arrigo, non posso mai consentirlo; e tanto meno se Arrigo correva a Dante

- (61) Discorso ec. S. c.
- (62) Ivi, S. cxix.

se da sé; nè veggio ragione di sospettare, il di lui nome scritto e poscia cassato, giacchè la frase rispetto al tempo clude. Or dunque, se rispetto al tempo, in cui dall'Alivasi quel filosofico Trattato, l'ultimo eletto Imperatore non vien forse con bastante chiarezza indicato un punto do che corse fra l'elezione e la morte di esso? Abbiamo ano 1298 al 1308.

press'a poco conforme sta racchiusa pure in altre espresto Trattato, le quali trovansi al Cap. VI: — Nulla filo-là si congiunge colli vostri reggimenti, nè per proprio r consiglio . . . . . E dico a roi, Carlo e Federigo Regi, Principi e Tiranni, e guardate chi a lato vi siede per smumerate quante rolte il di questo fine dell'umanavita consiglieri v'è additato. Meglio sarebbe, voi come rondisso, che come nibbio altissime rote fare sopra cose vilissiviè punto bisogno di dichiarazione e di analisi a rileva-apostrofe è diretta a Carlo e a Federigo nel tempo in sui loro troni, l'uno di Napoli, l'altro di Sicilia. Se nti non fossero allora più stati frai vivi, l'apostrofe pornomi, o non leggerebbesi. Federigo regnò dal 1296 al dal 1289 al 1309. Il Trattato adunque fu composto non 196, nè dopo il 1309.

ove nel Cap. XVI dall' Alighieri si definisce cosa debbe r Nobiltà, incontrando noi quelle frasi, - Asdente, il Parma, sarebbe più nobile che alcuno suo concittadino; e s Seala sarebbe più nobile che Guido da Castello di Regcuna di queste cose è falsissima, - veniamo a rilevare to fu composto innanzi il 1300. - " Alboino (dice il ri) morto nel 1311, prese in moglie nel 1298 una figlia Visconti, Caterina di nome. La casa Visconti era di parna, e Matteo avea stretto il negozio per acquistarsi un llo Scaligero. Adunque prima del 1298, e prima assai to e dell'esilio, emerge scritto il Trattato IV, e prima anste aderisse al partito degl' Imperiali; imperciocchè altriavrebbe mai recato dispregio ad un fautore de'suoi, e ratello del gran Lombardo, suo primo rifugio, qual fu te " . - Ma questa argomentazione dello Scolari mi r vero, non molto stringente, e tanto meno poi s' io conome Dante non potea punto sapere avanti il fatto se Caato un giorno il suo principale benefattore, così, non ', ma pur nel 1307 (l'anno antecedente all'elezione di



### 372

#### DISSERTAZIONE

Arrigo), egli avrebbe potuto lasciarsi a scrivere quelle espressioni. Casuma nuova argomentazione mi farò adunque a rafforzare questa della Scolari. Asdente, il calzolaio di Parma, dovea già nel 1300 esser morto, se Dante lo potè collocare fra dannati nell' Inferno (XX, 1981) caratterizzandolo per quell' Astrologo,

Che avere atteso di cuoio ed allo spago, Ora vorrebbe, ma tardi si pente.

D'altronde, per tutto il contesto apparisce, che quando Dante acrieva il brano del Convito da me or or riportato, l'indovino Asiate era vivo. E lo prova la ragion grammaticale nella voce acrebbe, da appella a tempo presente e non a passato, e lo prova il trovarsi Asiante menzionato unitamente ad altri due personaggi (Alboino della Scala e Guido da Castello), che appunto innanzi il 1300 eran vivi. Dueque innanzi il 1300 era pure scritto il Trattato.

Chi non approva l'indagine accurata intorno le date, taccia di minuziosa smania e contenziosa, o rifluta di muovere da pendiasbilmente fissi le asserzioni in fatto di storia per seguire invece legi pria fantasia o la propria opinione, parmi non pensare a questo: dia senza l'aiuto di date certissime e spesse, non hassi modo a parlere su esattezza e con verità delle cose di Dante, ed a rettificare tutto quelle che ne su detto d'erronco. Se non sossimo stati mancanti di lavori cronologico-critici accurati ed esatti, non avrebbe Quirico Viviani accumulati tanti spropositi in quelle poche pagine che formano la Prefazione alla sua stampa del Codice Bartoliniano; nè il Foscolo, per rilevare gli spropositi appunto di quell'editore, con altri parecchi ch'eran corsi finallora intorno la storia del Testo della Commedia, e intorno le opinioni e le particolarità a quello spettanti, si sarebbe trovato costretto ad affrenare il suo fervido ingegno nella minuta ricara di date, nella istituzione di confronti e nella prolissità dell'analisi. Lavoro è quello del Foscolo non scevro affatto d'inesattezze (e comepetrebbe esserlo opera d'uomo?) e di opinioni speciali non ammissibili facilmente; ma lavoro, che, sebbene criticato da molti ed inteso da pochi, fia pur ventura l'averne più d'uno di simili. Dopo quello del Foscolo vide la luce un altro libro, attissimo a schiarire e a fissare molti punti delle cose Dantesche, ed a tener luogo di eccellente cartone istorico de' tempi dell' Alighieri. È questo il libro del Conte Troya. Il lavoro poi dell' Arrivabene, quantunque abbia riempito un vuoto, e sia stato diretto ad uno scopo utilissimo, riunendo tanti materiali storici e tante notizie, che qua e là sparse era d'uopo rintracciare per l'intelligenza di Dante, e particolarmente per conoscere i personaggi di lui contemporanei da esso posti in iscena, pur nonostante ricosocesi talvolta difettoso di critica, talaltra insufficiente a spianare alcur difficoltà, quivi appunto lasciate intere, perchè credute distrutte.

Non poco certamente è ciò che ancora resta a schiarire della storia liografica di Dante Alighieri; storia così legata colle opere di lui, che schiarita questa, restano quelle in più luoghi non facile intese o lortamente. Gherardo da Camino, signor di Trevigi, è da Dante ricoriato molto onorevolmente nella sua Commedia:

Ben v'en tre vecchi ancora, in cui rampogna L'antica età la nuova, e par lor tardo, Che Dio a miglior vita li ripogna; Currado da Palazzo, e'l buon Gherardo, E Guido da Castel . . . . .

Purg. XVI, 121.

sco i Commentatori asserire, che l'epiteto di buono dato qui a Gheardo fa congetturare che questi fosse un di lui ricettator generoso ell'esilio. Ecco l'Arrivahene ripetere che " - si sa che Dante , trattò familiarmente con Gherardo da Camino (63); " - ed altrove, maggiori particolarità, che - " caduto Dante nello sfavore di , Cane, si volse a Gherardo da Camino signor di Trevigi (64)... — Les Quirico Viviani annunziare come Dante prima di passare all'opialità patriarcale nel Friuli, erasi trattenuto in Trevigi presso Gheardo da Camino (65). Ma quando ciò succedeva, anche per consenmento degli eruditissimi Illustratori? Nel 1317; e certo non prima, non piuttosto dopo. Ma nel 1317 era egli forse signor di Tre-🙀 Gherardo? Se cotesti Illustratori avessero consultati almeno #Annali d'Italia, avrebbero appreso come Trevigi fino dal 1313 i reggeva a Repubblica, cacciato a furia di guelfo popolo, in sul-I fine del 1312, Guecelo da Camino, fratello e successore di Rictrdo, figlio e successore di Gherardo il buono. La signoria di Trebi era dunque, spento Gherardo, passata fino dal 1212 in mano di ri due Caminesi, e cotestoro ti appresentano Dante nel 1317 presso epite suo Gherardo in Trevigi!!! E già l'istoria avea narrato come eciardo da Camino, figlio di Gherardo, fu da Arrigo VII creato nel 111 Vicario Imperiale di una parte del Trivigiano, e come nel 1312 sme proditoriamente ucciso mentre stava giuocando a scacchi. E già

<sup>(63)</sup> Il secolo di Dante, Vol. I, pag. 256.

<sup>(64)</sup> Ivi, Vol. II, p.g. 287.

<sup>(65)</sup> Prefazione all'Edizione del Codice Bartoliniano, pag. 4, 7 ed litrore.

un documento ch'è del 1254, riportato dal Muratori (66) e dal Tiraboschi (67), portando come a quell'epoca Gherardo da Camino, a. I gnor di Trevigi, avesse più figli non giovinetti ma adulti, fa bacca riprova che quel Signore sarebbe stato nel 1317 ancora più che decrepito. Non so se negli antichi Cronisti si rinvenga esattamente notato quando Gherardo venisse a morte: comunque sia, io credo che non passasse l'anno 1298. Infatti negli Annali d'Italia non si trova fatta più menzione di lui oltre il 1294, e dal Tiraboschi (68) si pone Gaja, la figlia di Gherardo, fra le poetesse, che fiorirono poco dopo la metà del secolo XIII.

Come adunque può essere che Dante faccia da un'anima ricordare nel Purgatrio il buon Caminese siccome vivente all'epoca della visione ch'è del 1300?

Ben v'en tre vecchi ancora, ec.

La risposta sembra un poco difficile, ma fortunatamente l'Alighieri medesimo ce ne somministra il modo. Gherardo da Camino avea meritato per le sue virtù il soprannome di buono, e in quel passo del Purgatorio i tre vecchi, viventi nell'ultimo anno del secolo XIII. sono rammentati a rappresentare i costumi cavallereschi, il valore e la cortesia della passata generazione, giacchè

In sul paese ch' Adige e Po riga Solea valore e cortesia trovarsi.

Purg. XVI, 115.

Inteso da Marco Lombardo nominarsi un Gherardo, il poeta artificiosamente rivolge a quello la parola, interrogandolo:

Ma qual Gherardo è quel, che lu per saggio Di ch'è rimaso della gente spenta In rimproverio del secol selvaggio?

Per poco che il Lettore abbia in pratica questo poeta, e ne conosca i modi artificiosi, ei s'avvedrà che Dante, cui non era ignoto come la bontà e la gentilezza di Gherardo fosse celebrata già da più tempo coglie occasione di riparlarne e di metterla in vista, affine di rimproverare e di pungere i di lui degeneri discendenti in un col secolo sel raggio, nel quale ed egli e coloro vivevano. Qual maraviglia perianto, se lo sdegnoso poeta all'oggetto di rappresentare spoglie di cortesia, e piene di turpezza, le Corti tutte degl' Italiani, si permise una leg giero anacronismo di due o tre anni, facendo vivo pur tuttavia

Digitized by Google

<sup>(66)</sup> Antichità Estensi, Vol. II, pag. 11.

<sup>(67)</sup> Storia della Letteratura, Vol. IV, pag. 362.

<sup>(68</sup> Ivi, pag. 245.

0 un personaggio, che poteva forse esser morto fino dal 1297! i pur notato essere artifizio grandissimo quello adoprato da Dante fingere di tenera età, quando pur erano adulti, i figli del misero fino, affine di destare una commozione maggiore ne' lettori, e rapentare più terribile quella sublimissima scena.

La io già m'avveggo, che non tutti saranno per menarmi buona sta ragione, la quale per me è bonissima; e vorranno ch'io proa qualche altro argomento, alguanto più concludente.

tuelle anime, che si trovano a penare ne bassi regni del dolore, veggiono le cose lontane, se non che a lume fosco ed incerto:

Noi reggiam come quei ch' ha mala luce,

Le cose . . . . che ne son lontano:

e non chiare e distinte, pure, abbenchè lontane, le veggiono. Quanpoi gli avvenimenti s'appressano, o son presenti, tutta quella prema, accordata loro dalla Divina Volentà, viene affatto a mancare:

Quando s'appressano, o son, tutto è rano

Nostro intelletto, e s'altri nol ci apporta, Nulla sapem di vostro stato umano.

Inf. X, 100.

sta è la ragione, per cui quelle anime dirigono tante interrogaziol Poeta sul come n' andassero le cose di questo mondo al tempo a sua discesa ne' regni de' morti, o a quelle di poco anteriori. Quela ragione, per cui Corrado Malaspina, mentre a lui sa predire turo, dà segno evidente d' ignorare il presente, e gli domanda con nura le nuove della propria famiglia:

. . . . . . se novella rera Di Valdimagra, o di parte vicina, Sai, dilla a me, ch' io già grande là era. Purg. VIII, 115.

unque, se la morte del buon Gherardo era successa nel 1298, cootea ciò esser noto, nell'Aprile del 1300, a quello Spirito del atorio, dal quale vien ricordato Gherardo ad esempio di gentidella generazione passata? Da questo artifizio ingegnoso di supbe le anime de' morti non conoscano il presente, ol'avvenuto di o, trasse il Poeta un partito il più bello; e chi mediterà un poco mo l'esempio surriferito, ne conoscerà la finezza.

er terminar di convincere il Lettore che Gherardo da Camino dogià nel 1300 esser morto, e che non potea ciò non esser noto alighieri, io porterò qui testimonianza tale da non patire eccezione,

E dore Sile e Cagnan s'accompagna, Tal signoreggia, e ra colla test'alla,



Che già per lui carpir si fa la ragna. Parad. IX. 49.

Il luogo, ove i due fiumi Sile e Cagnano si congiungono, è Trevigi; il Signore, che vassene altero e superbo, non è certo il buon Gherardo, ma è il degenere di lui figlio Ricciardo; la predizione della rete in cui sarebbe questi caduto, vale a dire le insidie de' congiurati, èdel 1300. Dunque nel 1300 in Trevigi signoreggiava Ricciardo. Dunque Gherardo era morto. La testimonianza è dell' istesso Alighieri, e la questione è finita.

Mi perdonerà il Lettore se per condurlo al punto, cui io intendeva, m' è stato d'uopo fare questa non brevè digressione. Io ho voluto in sostanza provare, che Gherardo da Camino dovea caser morte per lo meno nel 1298, se non prima. Or si consideri il seguente paso del Trattato IV del Convito (Trattato ch'io sostengo scritto appunto nel 98), e si veda se non vi si parli di Gherardo in modo da far conoscere che questi veniva d'allora allora a mancare: — Poquena, che Gherardo da Camino fosse stato nepote del più vile villane, che mai bevesse del Sile e del Cagnano, e la oblivione ancora non fame del suo avolo venuta, chi sarà oso di dire, che Gherardo da Camino fosse vile uomo? E chi non parlerà meco dicendo quello essere stato nobile? Certo nullo, quanto vuole sia presuntuoso: chè egli il fu (cioè egli fu nobile), e fia sempre la sua memoria (69). — La frase fa sempre (nobile) la sua memoria, non fu, od è stata, pare a me la riprova sicura.

Per questo appunto di non porre attenzione alle date, e di non guadare alle cause speciali che movcano il Poeta a dar biasimo o lode, nacquero per chi troppo volle generalizzare delle sentenze non vere. Guido da Montefeltro è dal divino Poeta collocato nell'Inferno tra i fraudolenti, mentre era stato da lui lodato a cielo nel Convito. Come sta, e come può sciogliersi questa contradizione? Il dotto Mazzoni, scrittore cotanto benemerito dell'Alighieri, pensò che questi avese nel Convito lodato Guido Montefeltrano sì come buon soldato, e buon cavaliere, dappoichè nel Convito va parlando da filosofo moralista; ma che nel poema, dove parla da teologo, non potesse a meno di fargli pagar la pena delle sue frodi, dappoichè le sacre Lettere non consentono che si possa far male alcuno o tradire in qualche parte il vero, a fine di conseguire il bene (70). Così press'a poco tutti gli altri

<sup>(69)</sup> Cap. xiv.

<sup>(70)</sup> La difesa della Commedia di Dante, lib. IV, cap. 15.

Commentatori. Ma viste a lume più chiaro le cause e della lode e del biasimo, risolverassi in nulla questa palliativa dichiarazione.

Guido da Monteseltro, accorto e valoroso guerriero, condotta la maggior parte della sua vita nel tumulto delle fazioni e delle armi, veggendosi omai vecchio, volle tutto ridursi a umiltà e a penitenza, e nel 1296 tra' Frati Minori gravò i suoi settantaquattr'anni della cocolla e del cordone di S. Francesco:

Quando mi vidi giunto in quella parte
Di mia età, dore ciascun dorrebbe
Calar le vele, e raccoglier le sarte,
Ciò che pria mi piacera, allor m'increbbe,
E pentuto e confesso mi rendei.

Inf. XXVII, 79.

Alquanti mesi appresso, Bonifazio VIII chiamò a se quel Frate, che già nella sua lunga civile e militare carriera aveasi acquistato nome d'astutissimo.

(Gli accorgimenti e le coperte vie

lo seppi tutte. . . . ), Ivi;

edi consiglio il richiese sul come potesse a'Colonnesi toglier Prenese. Guido rispose al Papa, che essendo la città inespugnabile, non avea a dar che un consiglio, dal quale si riteneva per tema di commetter peccato. Replicogli il Beatissimo Padre, che se era questo l'unico ostacolo, egli anticipatamente ne lo assolvea:

E poi mi disse: Tuo cor non sospetti;
Fin d'or l'assolvo, e tu m'insegna a fare
Sì come Palestrino in terra getti:
Lo ciel poss' io serrare e disserare, Ivi.

Allora Guido parlò dicendo, come facea d'uopo molto promettere e mulla attenere. Per che i Colonnesi, fidando nelle magnifiche promesse di Bonifazio, consegnaron Preneste, e viderla in breve demolita, e furono si perseguitati, che gli uni in Francia, gli altri in Sicilia doverono per loro salvezza riparare. Per il malvagio consiglio si trovava adunque il tristo Frate a penar nell'Inferno, valsa non essendo in quel caso la papale assoluzione:

Chè assolver non si può chi non si pente; Nè pentire e volcre insieme puossi Per la contradizion che nol consente. Ivi.

Questo serivea l'Alighieri contro di Guido più anni certo dopo la morte di lui, successa nel 1298. Nel Convito d'altronde queste sono le parole che ad elogio di Guido si leggono: — Oh miseri. . . . . che doce dorreste riposare, per lo impeto del vento rompete, e perdete



### 378 DISSERTÁZIONE

voi medesimi là dove tanto camminato brete. Certo il caralli lotto non volle entrare (nell'ultimo porto dell'umana Tha) colle alle, ne il nobilissimo nostro latino Guido Montefoltrano. Bens e nobili calarono le vele delle mondane operazioni, che nella laro l età a religione si rendero, ogni mondano diletto e overa di do (71). - Distinte le epoche e conosciute le cause, per le quali II tributava la lode, e quindi il biasimo, la contradizione non si ri che apparente, e lo Scrittore resta appieno conciliato con se mede Dante nel 1298 lodava in Guido la pia risoluzione da lui presa di al bandonare i tumulti del mondo, ed i suoi beni caduchi, e ritirandesi in un Chiostro rendersi meritevole di quella pace e di quel bene, che non è per venir meno giammai. Ma quando dopo più anni (nei 1366 al 1309 in cui scriveva l'Inferno), già morto Guido, atterrata Pre ste, e fugati i Colonnesi, erasi conosciuto e visto l'effetto del fran lento consiglio per alcun tempo rimaso occulto, allora il severe implacabil poeta, temprando di ghibellino fiele la penna, vergava versi terribili contro la memoria di Bonifazio e del Frate (72). In tan to egli è vero, che non intendea l'Alighieri con questo di contradici o ritrattarsi, in quanto che la pia risoluzione di Guido è lusinghieramente ricordata anche in mezzo a quell'acre rimprovero:

Quando mi vidi giunto ec. V. qui sopra.

Non è che pur ne' grandi Scrittori non si rinvengano talvolta delle yere e patenti contradizioni; ed allora non può essere offizio del

(71) Cap. xxviii.

(72) Così rilevò lo Scolari: - Da quando il Conte Guido veste l'abito di S. Francesco in Ancona (15 Novembre 1296) a quando muore in Assisi (28 Ottobre 1298) non corrono che 22 mesi e 13 giorni. Dal giorni in cui l'uomo del secolo, il guerriero temuto, il Ghibellino imperterritesi allontana dulla scena del mondo, e si merita la lode dello scrittor del Convito, da un tal giorno, io dico, sino a quello ch' è l'ultimo della sus vita, avvien egli nulla di strepitoso e notorio per cui lo scrittore della Commedia (dopo l'anno 1300) dovrà punirlo d'una vocazione pochi mesi dopo smentita? Sì. Il Claustrale, chiamato da Bonifazio, torna a meschiarsi nelle faccende della guerra e del mondo, e nel 1297 dà l'astuto consiglio per cui è presa la città di Preneste. Se dunque Guido il ecchio, che si toglie alle cure del mondo, diventa esempio di virtù nel 1296, e si merita la pubblica lode datagli nel Convito; Guido il Claustrale, che mesi dopo torna a meschiarsi nelle brighe di Bonifazio, smentisce la sus vocazione, e si merita il biasimo, che dopo morte e dopo il 1300, cioè quando era venuta bene in chiaro la cosa, gli appone a perpetuità il Cantore della Commedia.

entico il cercar di porre in accordo con se stesso l'Antore per mezzo di distinzioni cavillose, le quali ridondino a carico della verità o della storia. Sono quelle d'altronde inavvertenze così insignificati e colpe così leggiere a fronte dell'insieme e della grandezza dell'opera, che non possono a meno di venire scusate da qualunque sia discreto lettore, giacchè la memoria è fuggevole. Nel vigesimo Canto dell'Inferno mette l'Alighieri a penare cogl'Indovini Manto, la figlia di Tiresia.

e nel vigesimosecondo del Purgatorio racconta come ella si ritrovasse el Limbo.

Equesta è vera contradizione: come, a parer mio, è pur quella di Virgilio (abbenchè a taluno sembri potersi in qualche punto accordare) laddove nel sesto dell' Eneide va dicendo, che l'anima di Didobe si ritrova nella selva degli ombrosi mirti. Poichè se i suicidi hanbo un luogo nell' Inferno, distinto dagli altri,

Proxima deinde tenent moesti loca, qui sibi lethum Insontes peperere manu,

Tri, e non nella selva, avrebbe Virgilio dovuto collocare Didone, la Sale volontariamente si era data la morte.

..... illam, media inter talia, ferro Collapsam aspiciunt comites, ensemque cruore Spumantem, sparsasque manus. En. IV.

Nel Capitolo ultimo del IV Trattato, come nel Paradiso X, 98, II, 110 c 144, XIII, 32, XIV, 6, nomina Dante l'angelico Dottor Tommaso. Nel Convito lo chiama Tommaso il buono: — Questo ontra-gli-erranti è tutta una parola, ed è nome d'esta Canzone, tolper esempio dal buono Fra Tommaso d'Aquino, che a un suo libro per esempio dal buono Fra Tommaso d'Aquino, che a un suo libro per fece a confusione di tutti quelli che disviano da nostra Fede, posonome Contra-gentili. — Nel Paradiso, sebbene non lasci di qualizarlo, qual era innanzi la canonizzazione, per il solito titolo di Fra Tommaso, pure colloca questo santo Dottore nella più alta gloria de comprensori celesti. — " Se ne ha la causa in questo (dice il Sig. — Flippo Scolari), che quando Dante scriveva il Paradiso, il processo della canonizzazione di S. Tommaso era di già introdotto pubbicamente, non peranche quando componeva il Trattato quarto del Convito. Abbiamo infatti dai Bollandisti, che Tommaso non " su posto nel novero de' Santi che nel 1323, due anni dopo la morte



# 380 DISSERTAZIONE

" di Dante, e che invece il processo della canonissazione fu inse, minciato quattr'anni prima, cioè nel 1319. Potava dar quindi il poema quasi per certo quello che la Chiesa predisponeva ad andazione dell'Angelo delle Scuole. All'opposto quando Dante ani, veva questo Trattato, cioè nel 1297 (o nel 1298) erano appenenti anni passati dalla morte di lui, avvenuta nel giorno 7 Marzo 1278, quando il santo Dottore, nato nel 1225, contava appena 49 anni età. Si vede quindi che nel Convito sarebbe stato arrischiate un epiteto qualunque di santità, la quale doveva prima essere cassinata ". .—

Tanti sono gli argomenti finora sviluppati a dimostrare che sisto quarto Trattato fu da Dante composto intorno il 1298, ch'à quarto dire pochi mesi appresso il secondo; tanto evidenti e signire si le date che spiccan fuori dai brani che n'ho riportati, e che ho pulla vaglio di un'indagine cronologico-critica, che a me sembra tanta ogni questione, e superfluo qualunque altro si fosse regionimento.

VII. Se fu un'asserzione pressochè gratuita (non però del tatte improbabile) quella del Foscolo, che Dante scrivesse il Convito affine di rendersi più pieghevoli gli animi de'suoi concittadini: e colla dimostrazione di aver lasciato quel suo violento rancore, e di essesi tutto dato a' filosofici studj, ottener la grazia di venir riammesso in Firenze; non sarà più che un metafisico sogno quello di chi pensò. che, poichè Dante andò considerando la vita come un gran sistema di operazioni e pensieri, naturalmente preordinati e da dover terminare, sotto il governo della filosofia, a un convenevole scopo, così facesse delle sue opere la progressiva espressione e la compiuta rappresentazione di quel sistema. Talmentechè la Vita Nuova, il libro della vita giovanile, stia a rappresentare la prima età; il Convito, cioè il libro della filosofica disciplina umana, rappresenti l'età seconda, vale a dire la virilità; il Trattato della Monarchia, la senettute ch'è l'età terza; e la Commedia, opera essenzialmente teologica e religiosa, stia in fine a compire questa rappresentazione, raffigurando la quarta el ultima età dell' uomo.

Scducente e brillante sia pure il nuovo, non reggerà lungamente quando non si riconosca nè men vero, nè men bello del vecchio; peregrine ed abbaglianti siano pure le teorie, si rimarranno certo nell'immenso numero delle illusioni, quando più che sulla realtà delle cose si fondino nel metafisico e nell'immaginoso. Poichè l'Autor del Convito ci fa conoscere e toccar con mano, che tutto affatto filantropico e liberale

fin lo scopo, cui egli mirava colla composizion di quel libro; poichè egli stesso ci dice e ci ripete di averlo scritto per porgere un tesoro di dot-Ewine morali e filosofiche a quei poveri che n'abbisognano, e per dimostrare l'eccellenza e la bontà del volgare italiano, difendendolo a **L utta possa** contro i di lui dispregiatori, io nun so veder punto la necesità d'immaginare un nuovo sistema, e quindi, trovata l'analosia e i rapporti con altro identico, spiegare con modo insolito ciò che mon ha più d'uopo di spiegazione. Se io per un momento concedessi che la Vita Nuova e il Convito stassero a rappresentare le prime due età dell'uomo, come la Monarchia e la Commedia stassero a rappreentarne le due ultime; se tanto spirito di sistema io pur ravvisassi nell'Alighieri da supporre ch'ei non volesse violar quelle leggi che così potesse essersi imposte, ove dovrebbero aver luogo le altre opere di hi! Il Canzoniere colle Rime Sacre e le Egloghe; ed il Trattato dell'Eloquio Volgare si posson elleno chiamare digressioni così leggiere. che non distruggano nel fatto quel teorema? E come in ultimo potremo conciliar Dante con Dante allor che a Cane scriveva di rivolgre altre opere nella sua mente, utili all'universale, ch'ei pur vorrebbe dare alla luce, se le angustie della povertà non lo inceppassero rell'incominciato cammino (73)?

Tutti gli uomini desiderano naturalmente di sapere (71); e poichò h scienza è l'ultima perfezione della nostra anima, e di questo mistico cibo abbisogna l'uomo a nutrire e rinvigorir l'intelletto, oh beati qui pochi, va esclamando il filosofo scrittore, che seggono a quella mensa, ove il pane degli Angeli si mangia, e miseri quelli che colle prore hanno comune cibo (75)! Scrivendo il Convito, intendea l'Alighiri di presentare a questi miseri un'estesa opera di morale filoso-la. La filosofia, ei definisce, è un amoroso uso di sapienza, il quale missimamente è in Dio, perocchè in lui è somma sapienza, sommo more e sommo atto (76). Tutta adunque riferendo a Dio la Sapienza, della quale egli tesseva le lodi come poneane in vista le bellezze, e latta legandola ai dogmi della Religione di Cristo, ne predicava e dimostrava l'utilità tanto in riguardo alla vita futura, che in riguardo al buon governo de' popoli, al benessere delle famiglie e dell'uomo,

<sup>(73)</sup> Urget enim me rei sumiliaris angustia, ut haec et alia Reipublicee utlia derelinguere oporteat. Epist. ad Kanem grandem.

<sup>(74)</sup> Trattato I, cap.

<sup>(75)</sup> Trattato I. cap. I.

<sup>(76)</sup> Trattato III, cap. xIII.

in riguardo insomma al fine dell'umana vita. E poiche di questa mobilissima perfezione (vale a dire della scienza) molti sono privati..... e quasi innumerabili sono gl'impediti; che di questo cibo, da intil quai pre desiderato, vipono affamati..... io che non seggo alla benta mensa, ma fuggilo dalla pastura del volgo, a' piedi di colore che supguno ricolgo di quello che da loro cade, misericordevelmente union, per li miseri alcuna cosa ho riservata. Per che iniondo fare un gunrale Convito di quello pane, ch'è mestieri a così fatta vivande [M].

Se più agio e più vita non fosse all'Alighieri mancate, il Consideravebbe dovuto comporsi di quindici Trattati, quattordici de quali servir doveano ad illustrare altrettante Canzoni d'argomento missibe e filosofico, come un altro stava a far luogo d'Introduzione a tella l'opera (78). La gran mente di Dante tracciava vaste il disagne. Reli scrivea per far parte altrui dell'immenso tesoro delle sue cognisiqui. Era un fiume, che non potea tenersi ristretto fra brevi argini, a d'astendeva per valli e pianure, e discendeva per canali e rivoletti a secondar le campagne. Quest'opera, condotta che fosse al suo compimento, ci avrebbe presentata insieme riunita la Sapienza intess di quell'età: età in cui prese la mossa il risorgimento dell'umano sapsa, ed in cui furono gettati i fondamenti della nuova lingua e della nassa letteratura degl'Italiani.

L'evento ha dimostrato che bene apponeasi l'Alighieri quando faceasi a preconizzare come il linguaggio volgare, ch'egli illustrava col Convito e colle altre sue opere, risplenderebbe al tramontar del latino, e porterebbe a lui stesso gloria non piccola. — Questo sarà quelle pane orzato (egli esclamava con compiacenza), del quale si satollaranno migliaia, e a me ne soverchieranno le sporte piene. Questo sarà luce nuova, sole nuovo, il quale surgerà ove l'usato tramonterà, e darà luce a coloro che sono in tenebre e in oscurità per lo usato sele che a loro non luce (79). Riprova grande d'affetto all'italica tera, diede certo il generoso Alighieri, allor che, per rintuzzar la follia e la baldanza di chi la lingua d'Oco anteponea alla volgar lingua degl'Italiani, si accinse a dimostrarne col fatto e coll'opera la preminenza. Era questo appunto l'uno de'fini per cui scriveva il Convito. E poi-

<sup>(77)</sup> Trattato I, cap. I.

<sup>(78)</sup> La vivanda di questo Convito sarà di quattordici Canzoni si d'emore come di virtù materiate, Tratt. I, cap. I. E nel corso dell'opera va citando i Trattati che avrebber dovuto succedere, come là nel cap. XIII: Di questa virtù dirò più pienamente nel quattordicesimo Trattato.

<sup>(79)</sup> Tratt. I. cap. ult.

chè virtuosissimo è mostrare nell'intenzione il difetto e la malizia de'noncuranti e de'dispregiatori, per questo appunto, altamente parlando, diceva e dimostrava, come la loro mossa veniva da cinque abominevoli cagioni, da cecità di discernimento, da maliziosa scusa, da cupidigia di vanagloria, da argomento d'invidia, e da viltà d'animo; e come egli appunto in cotal modo inveiva a perpetua loro infamia e depressione, siccome malvagi italiani, i quali il linguaggio altrui commendavano, e dispregiavano il proprio (80).

Per la presente opera filosofica voleva egli adunque dimostrare evidentemente la bontà e l'eccellenza del Volgare del sì: e ricusava ogni circostanza accidentalmente vantaggiosa a farlo uscir vittorioso di quella prova. Per che, come la bellezza d'una femmina riceve incremento dalla eleganza delle vesti, dalla vaghezza e armonia degli adornamenti, così la bontà e la virtù d'una lingua può nelle cose poetiche, per gli accidentali adornamenti loro, sembrare alquanto maggiore di quello che sia nella sostanza; ed egli non presentavasi nell'arringo co'suoi nobili ed eleganti componimenti poetici, ed egli v'entrava solo con una composizione prosaica, con un'opera cioè, nella quale la natural bellezza di quella favella, ch'egli avea succhiata col latte, sarebbe apparsa con tutta semplicità e spoglia di ogni accidentale adornamento. Le materie astrologiche, morali e filosofiche ch'ei vi discorre, i metodi minuziosi e scolastici ch'egli è costretto a tenervi, erano tutt' altro che adornamenti e fiori, acconci a render più vago il Convito: pure chi non porrebbe un segno di sua approvazione sotto le seguenti espressioni? - Da tutto accidentale adornamento discompaanato sarà questo Commento, nel quale si redrà l'agerolezza delle sue sillabe, la proprietà delle sue condizioni, e le soari orazioni che di lui si fanno; le quali chi bene agguarderà, vedrà essere piene di dolcissima ed amabilissima bellezza (81).

Se il porger tesoro di dottrina agl' indotti, e il dimostrar l'eccellenza del Volgare Italiano, erano i due fini generali, che moveano l'Alighieri a dettare il Convito, ve ne aveano però di altri particolari, che riguardavano l'autore nel proprio. Dice che mosso non tanto dal desiderio di dare dottrina, quanto dal timore d'infamia (82), intendea togliere alle sue Canzoni il velo allegorico; sì per manifestare altrui la loro sentenza filosofica, sì per levarsi la taccia di essere signoreggiato dalla passione dell'amor sensuale: passione che venivagli fal-

<sup>(80)</sup> Tratt. I, cap ult.

<sup>(81)</sup> Ivi, cap. X.

<sup>(84)</sup> Ivi, cap. II.

384

samente apposta da chi o per difetto di dis ernimento, o per cagione d'inimicizia faceasi a considerare quelle Canzoni nella corteccia solo delle parole. E siccome non si concede per i Rettorici, alcuno di se medesimo parlare se non quando fosse necessario a levarsi di dosso una vituperevole accusazione (83), (come appunto fece Boezio, quando sotto pretesto di consolazione fecesi a scusare la perpetuale infamia del suo esilio, mostrando quello essere ingiusto); così dicea l'Alighieri, che per l'abiezione del suo stato, essendo le cose sue invilite nell'opinione degli uomini, conveniva, ch'ei si scusasse a levarsi la taccia della passione voluttuosa, e che esponesse le ragioni, per le quali s'accingeva a dettare il Convito con uno stile più alto e sublime, e ad imprimergli un carattere di gravità e sostenutezza, sì che apparisse opera di una maggiore autorità (81). Questa era la scusa ch'egli intendea quando con dolore esclamava: Ahi piaciulo fosse al Dispensatore dell' universo, che la cagione della mia scusa mai non fosse stata (85), e quella cazione era l'esilio, per il quale avea egli dovuto cadere in quel basso stato d'abiezione e di miseria, di cui sì spesso si lagna quanto agli effetti immediati, e quanto alle altre consczuenze.

Ma le sue mire particolari cedevano a fronte di quelle che riguardavano l'universale e l'Italia. Infatti sentenziava, che la Filosofia per un particolare diletto o utilità non è vera Filosofia, ed esclamava. che non si dee dicere vero filosofo alcuno, che per qualche diletto colla Sapienza in alcuna parte sia amico; siccome sono molti che si dilettano in dire Canzoni e di studiare in quelle, e che si dilettano di studiare in Rettorica e in Musica, e l'altre scienze suggono e abbandonano, che sono tutte membra di Sapienza. Non si dee chiamare rero filosofo colui ch'è amico di Sapienzo per utilità, come sono Legisti, Medici e quasi tutti li Religiosi, che non per sapere studiano. ma per acquistare moneta o dignità [86]. - Ed altrove a loro vituperio dicea pure lo stesso, sentenziando, che poichè non acquistano le Lettere per loro uso, ma in quanto per quelle fanno guadagno, così non si possono, nè si debbono chiamar letterati '87'.

Con ragione egli adunque asseriva, che da pronta liberalità, e non 🖛 da un fine sao particolare, era mosso per una parte ad eleggere all a

<sup>(53)</sup> Ivi, cap. II.

<sup>(84)</sup> Ivi, cap. IV.

<sup>(85)</sup> Vedi il passo più sopra a pag. 350.

<sup>(86]</sup> Tratt. III, cap. XI.

<sup>(87)</sup> Tratt. I, cap. IX.

linguaggio italiano, e lasciare il latino (88), e che da carità e misericordia era mosso per l'altra a raccogliere alcune briciole di pane celeste dalla mensa degli Angeli, e porgerle ai miseri, di quello affatto digiuni (89). Il pane degli Angeli è la Sapienza. La bellezza della Sapienza risulta dall'ordine delle virtù morali che fanno quella piacere sensibilmente (90). E Dante, messa in vista questa bellezza, esclamava: Oh ineffabile Sapienza, quanto è povera la nostra mente a te comprendere! E roi, a cui utilità e diletto io scrivo, in quanta cecità rirete, non levando gli occhi suso a queste cose, e tenendoli fissi nel fengo della rostra stoltezza (91)!

Il fine dell'umana vita, considerata nei diversi stati della società. insomma espresso nella parte morale di questo Convito. L'autore wo è qui l'uomo che si diletta d'astratte specolazioni; egli è Dante Aighieri, l'uomo, il filosofo, il politico, il maggior Sapiente del 1300. Goscendo e intendendo il suo secolo, egli adoperava la potenza del-Perola a ricondur gl' intelletti a quell' ordine che resulta dalle moali virtà, e scriveva l'opera, di cui il suo secolo abbisognava. Ei vota che la filosofica autorità si conginngesse colla governativa a be-🛰 e perfettamente reggere i popoli (92); voleva perciò la Forza e la Epienza insieme unite ad opera così difficile. Non approvava l'elee di que' Magistrati, i quali non fossero ne dagli studi, ne dalla Perienza di lunga vita educati ad amministrare le leggi. E qui conderando la sua patria, esclamava: - O misera, misera patria mia, wanta pietà mi stringe per te qual volta leggo, qual volta scrivo co-E che a reggimento civile abbia rispetto (93)! — La suprema autodell'Impero fu sempre l'unico principio d'ogni politico sistema Dante, e ogniqualvolta ei ne parla (94), va spargendo i semi di melle teorie da lui poi sviluppate nel libro della Monarchia: libro retto tutto ad abbattere la potenza del guelfo partito in un col suo Pur nel Convito parla raramente della Chiesa Romana, e non senza venerazione. E nel mentre esalta il diritto imperiale, e coni tumultuanti governi popolari lancia le sue ardite sentenze, per mor della Rettitudine non si ritiene dal gridare ai Demagoghi e

```
<88) Tratt. I, cap. VIII e IX.
```

<sup>(39)</sup> Tratt. I, cap. I.

<sup>590&#</sup>x27; Tratt. III, cap. ult.

<sup>&#</sup>x27; 91) Tratt. III, cap. V.

Can Tratt. IV, cap. VI.

<sup>5,90</sup> Tratt. IV, cap. XXVII.

C94; Cap. IV e V del Tratt. IV, ed altrove.

ticamente le virtudi e li belli cos il contrario), si tolse questo rocc cortesia, quanto uso di corte; lo

le Corti, massimamente d'Italia

Spira ognora da tutta quanta morale insiememente all'amore virtà. Leggete, leggete pochi Ca e vedrete quanto puro ed esteso pienza, e quanto pochi, anche i nato, siano i veri filosofi. Ed a e più facile per giungere al nost quella delle morali virtù: ogni mente da un costante abito di 1 che la volontà di bene o male o dato all' uomo di giungere alla nella vita attiva, e semipersetta diventar perfettissima e somma Dio. E mentre non professava l tendo da questi principj, affron l'Aristocrazia, predicando che figlio, nè sta riposta nelle schi ze, ma si rinviene unicamente l'amore della Sapienza (97). E

Nobilitas sola est alç Cosicchè non la stirpe farà noh singolari persone potranno far nim: avventurosa sia ben disp graziosamente infusovi dal Cr la vita dell'uomo, dividendola in quattro età. L'adolescenza che contava 25 anni, la Gioventù che ne contava 20, la Senettute 25, e la decrepitezza ogni restante. Ma qual era l'ufficio proprio ch'egli assegnava a ciascheduna di esse? Alla prima, acquistare la vita e assodarla, alla seconda (alla cui metà è posto il colmo dell'arco della vita umana) usarla bene e perfezionarla; alla terza, far che arrivi diritta al suo ultimo fine ch'è Dio; all'ultima, terminarla in pace. Uomini studiate Dante, esclama lo Scolari, studiatelo bene, e in questa breve e misera vita sarete meno infelici. Egli vi scorge a Dio.



# **ARGOMENTI**

TRATTATI E CAPITOLI COMPONENTI IL CONVITO

TAVOLA

DELLE COSE NOTABILI E NOMI PROPRI

IN ESSO CONTENUTI

COMPILAZIONE

ORL

SIG. FILIPPO SCOLARI

### TRATTATO L

Introduzione al Convito: difesa del vulgare eloquio, in cui è scritto.

Capitolo I. L'uomo è mosso naturalmente a sapere: non tutti possono ottener questo fine; chi sa, deve altrui liberalmente largire il ibo della Sapienza: è di questo cibo che s'imbandisce il Convito meiante la sposizione di quattordici Canzoni, Vol. VI, pag. 433.

Capitolo II. Si scusa l'Autore del dover parlare di sè, e troppo a del suo argomento: mostra quando e con qual fine sia permesso arlare di sè, e dà gli esempj di Boezio e di S. Agostino: accenna che sostanza delle sue Canzoni, mosse da virtù, non da passione amoss, e sta nascosta sotto figura di allegoria ignota a tutti, s'egli non dichiara. pag. 436.

Capitolo III. Si scusa l'Autore per quel po'di durezza che si trorà nel Convito: ne accenna la causa nel suo infortunio; colpito dal
nale, mostra come possa essere diminuita a suo scapito la stima di
l'uni. sebbene a torto. pag. 439.

Capitolo IV. Aggiunge che procurò di scrivere con più di gravità l'Conrito, a compenso di quello che, per essersi fatto conoscere di remona a tutti quasi gl'Italici può avere discapitato nella loro opilione. pag. 441.

Capitolo V. Entra a provare che in questa sua opera doveva far tso del Volgare e non del Latino, per convenienza di ordine, essendo e Canzoni scritte in Volgare; ond'è che un Commento latino sarebbe tato superiore ad esse per nobiltà, virtù e bellezza di lingua. p. 443. Capitolo FI. Aggiunge che il Latino sarebbe stato come servo en conoscente del suo padrone e degli amici suoi, perchè il Latino en comprende la cognizione del Volgare e non è comune a quanti irlano il Volgare. pag. 445.

Capitolo VII. Segue a mostrare che il Latino a gran pena s'avea be potuto accomodare al Comento delle Canzoni volgari, perchè superiore mal segue il comando dell'inferiore; perchè il Latino ha gi nelle sue scritture molte parti della sentenza del Volgare; e non vice versa; perchè in fine il Latino sarebbe stato insufficiente pei non litterati, e quanto ai litterati avrebbe esposto le Canzoni a più genti anche straniere, che esse Canzoni non vogliono. pag. 447.

Capitolo VIII. A provar maggiormente che il Comento latino non sarebbe convenuto alle Canzoni volgari, premette che il suo Cometto è frutto di una compiuta liberalità, la quale ricerca che si dia a molti, che si dieno cose utili, e che si doni senza essere domandato p. 449.

Capitolo IX. Prova in conseguenza che il Commento latino noi avrebbe giovato a molti; non sarebbe stato datore d'utile donc nei sarebbe stato inatteso e non domandato quanto il volgare. pag. \$53

Capitolo X. Confessa nullameno l'Autore che è gran novità dar Comento delle sue Canzoni in Volgare; e però, chiesta scusa dell' troppa, ma necessaria digressione, mostra come a ciò lo condus amor naturale della propria lingua, desideroso di magnificarla, gelu di sua interezza, e vago di difenderla dalle taccie ingiuriose che le appongono da molti. pag. 454.

Capitolo XI. Entrando quindi a sostenere le difese del Volga accenna cinque cagioni abbominevoli del disprezzo in che lo tengo alcuni. La prima è mancanza di discrezione nel maggior nume che, come volgo, segue ciecamente l'errore altrui. La seconda è m liziata scusa di alcuni che vogliono attribuire a difetto del Volgare difetto della mente propria. La terza è vanagloria di sapere il Li no, che altri non sa. La quarta è invidia pel non saper far l'uso Volgare, che altri fa. La quinta è viltà d'animo, per cui alcuni mono che il proprio Volgare non arrivi all'altrui. pag. 456.

Capitolo XII. Svelate queste turpi cagioni, passa a dimostrare m'egli (l'Autore) siasi fatto amico del Volgare, e siasi questa amiconfermata. Ciò per prossimità del Volgare, ch'è il proprio; per e s tetudine nell'adoperarlo; per bontà che il Volgare ha in sè ste pag. 439.

Capitolo XIII. Conchiude che ha preferito il Volgare per forzi amistà confermata, e questa per beneficj ricevuti la mercè del V gare; lingua che parlavano i suoi genitori; lingua che gli fu scala Latino; lingua che Dante portò a stabilità di numero e rime; lin di cui si valse in tutto il tempo della sua vita, pag. 162.

393

#### TRATTATO II.

Dichiarazione della Canzone I. intorno all'amore della Filosofia sotto l'immagine di Beatrice.

Capitolo I. Purgato il pane del Conrito da ogni sua macchia, avverte che nel comentare le sue Canzoni ne spiegherà il senso litterale e l'allegorico, e toccherà incidentemente del morale e dell'anagogico. pag. 466.

Capitolo II. Accenna l'argomento, e dice divisa in tre parti principali la Canzone: Voi che intendendo, ec. pag. 468.

Capitolo III. Pone le notizie necessarie a conoscere di qual Cielo egli parli. pag. 470.

Capitolo IV. E dimostra ch'egli parla del Cielo di Venerc. p. 471.
Capitolo V. Poi dell'Intelligenze celesti, delle quali prova che i
Gentili avevano idee imperfette. pag. 474.

Capitolo VI. E dice che le intelligenze particolari, cui rivolge la sua Canzone, sono li Troni, ordine d'Angeli motori del terzo Cielo, che è cielo di Venere, cielo d'Amore, pag. 477.

Capitolo VII. Dichiara quindi il testo della prima parte della Canzone dal r. 1. al r. 13. che è un' apostrofe alle Intelligenze suddette, onde l'aiutino nell'interno contrasto che prova per degnamente commendare Beatrice. paq, 480.

Capitolo VIII. Continua la spiegazione del testo dal v. 14. al 26., e dimostra qual sia il contrasto sofferto dentro a sè per un pensiere che lo spinge dolcemente a contemplare la gloria della sua donna nel regno dei Beati; e per un altro contrario che gliene rappresenta la beltà corporea e terrena, e tutta vince l'anima sua. pag. 483.

Capitolo IX. Scioglie da prima un obbietto che potrebbe esser mosso sulla contrarietà di due pensieri, che sono entrambi figli d'Amore, e quindi derivazione delle medesime Intelligenze; ond'è che non dovrebbero esser opposti fra loro. Mostra pertanto come il pensiero d'indole superiore e celeste sia condotto a trasmutarsi in uno d'indole inferiore e terrena; senza di che al pensiero principale mancherebbe l'effetto. E qui, toccato del corpo congiunto all'anima, e dell'anima, separata da questo, discorre dell'immortalità di quest'ultima. paq. 485.

Capitolo X. Continua a dichiarare la Canzone dal r. 27 al 39., e la qualità della battaglia internamente sofferta per li due opposti pensieri mossi dall'amore della sua donna, pag. 488.



me i Cieli corrispondono alle convengono. Per ordine: se i centro, le Scienze intorno al 1 cose visibili, le Scienze le inte nostra perfezione di esistenza, ne del vero. Per numero: i Cie del Trivio e del Quadrivio; all la Metafisica; alla nona la Sciengia. Questo premesso, dimos mi sette Cieli (Luna = Mer Giove = Saturno) e le prime = Rettorica = Aritmetica = pag. 495.

Capitolo X V. Continua a riori colle Scienze che vi corr Capitolo X VI. Dimostrato, che il Poeta parla alle intellige Rettorica, dichiara come la do di Tullio l'abbia indotto all'a donna egti parli in senso anag

TRA

Dichiarazione della Canzone

Capitolo I. Espone l'argome lodare quanto gli sarà possibile gno del suo secondo amore. ch vide poi esta Canzone in tre parti: la prima dal v. 1. al 18.; la seconda dal v. 19. al 54.; la terza dal v. 55. al 72. pag. 511.

Capitolo II. Suddivide la prima parte in tre, cioè dal r. 1. all' 8.. dal v. 9. al 13., dal r. 14. al 18.; e in questo Capitolo dichiara la prima, mostrando la sublimità dell'argomento preso a cantare, ed è questo: che l'amore di cui ragiona è quello della sua anima con una donna gentile, immagine della luce divina, tanto unita all'anima sua, che continui pensieri gli nascono in mente per conoscere il valore di questa donna medesima. pag. 513.

Capitolo III. Fa quindi comprendere come la mente rappresenti tra le proprietà dell'uomo quella più nobile, che intende ai diletti della verità e della virtù; e quindi prova come nella mente fosse ben collocato l'amore di cui ragiona; amore tanto desideroso di poter esprimere con parole, quanto impossente a farlo per le virtù ineffabili della bellezza amata. paq. 517.

Capitolo IV. Ragiona quindi le cagioni dell'insufficienza propria ad esprimere tutto quello ch'è vero de'pregi ineffabili della sua donna, e continua il comento della Canzone dal r. 9. al 13., e dal 14. al 18. pag. 519.

Capitolo V. Continua il comento della Canzone dal r. 19. al 36., e dimostra parimente come a ragione abbia detto del Sole nel r. 19., che gira tutto il mondo; inteso per mondo il solo globo terracqueo. pag. 522.

Capitolo VI. Prosiegue il comento della Canzone dal v. 19. al 36., e commenda la donna sua sì secondo l'anima, come secondo il corpo. pag. 527.

Capitolo VII. Passa a sponere la Canzone dal r. 37. al 54., e commenda la sua donna più spezialmente secondo l'anima, mostrando che il suo bene è grande in altrui o utile al mondo, secondochè in lei si vede un continuo miracolo, il quale nella mente di Dio su ordinato ab eterno in testimonio della nostra sede. pag. 530.

Capitolo VIII. Commenda più spezialmente la sua donna dalla parte del corpo, e dichiara la Canzone dal v. 55. al 72., mostrando come anche secondo il corpo essa sia ajutatrice di nostra fede, ed opera di divino proponimento a tal effetto produrre. pag. 534.

Capitolo IX. Comenta la licenza della Canzone dal r. 73. all'83., e scusa la Canzone stessa per ciò che tante lodi abbia detto della sua donna, mentre che in un altro componimento ella fu detta disdegnosa e superba. L'Autore sopra di ciò si fa a dimostrare come alcune cose anche in natura possono parere quello che in sè non sono.



Capitolo X. Compie subito dopo la spiegazione litterale della licenza della Canzone dal v. 84. al 90. pag. 542.

Capitolo XI. Si fa in appresso a dimostrare il senso allegorico della Canzone. Propone che la donna amata è la donna del suo intelletto, che si chiama Filosofia. Insegna chi le abbia dato il nome, in che veramente consista, quanto ne sia nobile il fine, e di quali scienze più intimamente si occupi. pag. 544.

Capitolo XII. Procede nelle lodi della Filosofia; dimostra come il Sole corporeo ed intelligibile, di cui parla nella Canzone, sia immagine non indegna d'Iddio, Sole spirituale ed intelligibile; e fa conscore come Iddio, della Filosofia più propriamente compiacciasi. Ciò per comento allegorico della Canzone dal v. 1, al 22, pag. 548.

Capitolo XIII. Continua la sposizione allegorica della Canzone dal 2. 23. al 36., e dinota per qual modo gli uomini sieno fatti capaci di Filosofia, e come sia conceduto gran parte del suo bene all'umana natura. pag. 550.

Captolo XIV. Dette le lodi della Filosofia generali, discende alle apeziali, e svela l'allegoria della Canzone dal v. 37. al 54. Mostra come la Filosofia operi sulle intelligenze umane, e le sollevi all'amore delle cose eterne, pag. 553.

Capitolo X V. Conchiude il comento allegorico della Canzone del v. 55. all'ultimo, e dichiara come Filosofia generi in noi Sapiene, unica luce di scorta che aver possiamo in questa brevissima vita. pag. 556.

## TRATTATO IV.

Dichiarazione della Canzone III. intorno ai veri principi della Nobiltà.

Capitolo I. Premette che, come seguace di Filosofia, prese in esse li seguitatori dell'errore per malizia: e che tra i molti errori che sistolgono dal retto cammino, quello specialmente gli parve buono terre a distruggere, per cui gli uomini pensano che la nobiltà sia posta in tutt'altro, che nell'amore della virtù e del sapere. Accenna che di ciò tratta nella sua terza Canzone, e che in essa non è fatto uso di allegoria, perchè il rimedio sia più pronto alla salute comune. pag. 366.

Capitolo II. Espone il proemio della Canzone dal v. 1. al 20.; le divide in tre parti: dal v. 1 all'8., dal 9. al 17., dal 18. al 20.; e dimen come in essa si propose prima di trattar il vero, e poi di riprovate il falso relativamente all' argomento indicato, quando che in quelle

Trattato tratterà invece prima del falso, e quindi del vero. Ne dà ragione in ciò che nella Canzone importava di annunziar subito il vero per muovere al desiderio di udirlo; e nel Trattato stava meglio disumbrar gli errori, perchè poi la verità fosse ricevuta più liberamente. pag. 568

Capitolo III. Divide il rimanente della Canzone in tre parti: la prima dal v. 21. all'80., la seconda dal v. 81. al 140., la terza dal v. 141. al 146. Nella prima parla della nobiltà secondo l'opinione d'alti; nella seconda della nobiltà secondo l'opinione vera: nella terza chiede la Canzone con qualche adornamento di quello che detto è. Suddivide la prima parte dal v. 21. al 40., e dal v. 41. all'80., e la prima di questa suddivisione è distinta di nuovo in due parti, cioè dal v. 21. al 24., e dal v. 25. al 40. Chiede scusa per tante divisioni, cancioniachè sia alto e poco cercato l'argomento che tratta. In questo Capitolo poi espone che dal v. 21. al 24. è detto cosa sia nobiltà secondo la definizione imperiale; e dal v. 25. sino al 31. è mostrato cosa ella sia, e quanto falsamente, anche nell'opinione del popolo. Si fa gaindi strada a parlare delle radici dell'autorità imperiale come quella che ha più di forza ad ajutar questi errori. pag. 572.

Capitolo IV. Mostra che l'Impero della Monarchia universale è vo-Dazio dalla pace del mondo; ed entra a provare che il Romano fu coscituito a tal fine non già con la forza, ma per volontà divina, che citede a Roma il nascimento e il processo, pag. 574.

Capitolo V. Prova miracoloso, ed effetto di sola provvidenza divina, tanto il nascimento che il processo di Roma, città santa, da Dio pensata e ordinata per sede della Monarchia universale. pag. 577.

Capitolo VI. Dimostrata come ha l'altezza dell'autorità imperiale, procede con la digressione a mostrar quella della filosofica. Dichiara che intender debbasi con le parole Autorità e Autore; ne dà l'esempio in Aristotele; e conchiude che l'una autorità all'altra non ripugna, ma che al bene dei popoli è d'uopo che l'autorità del Principe vada congiunta a quella del Filosofo. pag. 581.

Capitolo VII. Si fa quindi a provare quanto sia antica la falsa opi-Piane del volgo, per cui si chiama Nobile ciascuno che sia figliuolo • bipote d'alcuno valente uomo, tuttochè esso sia da niente; lo che sta espresso nella Canzone dal r. 32. al 37., e dà luogo a compiere il romento della seconda strofa della Canzone dal r. 38. al 40. pag. 585.

Capitolo VIII. Fa conoscere come impugnando le due opinioni fallaci che sulla nobiltà sono invalse nella mente del popolo, e secondo l'idea dell'imperatore Federico, non perde la riverenza, di cui si chia-



nomna in peni costumi unit che le ricchezze nè per tempi prova ad un tratto che è falsa divizie si fonda. Così comenti

Capitolo XI. A dimostrare da nobiltà, propone che sono che nell'accrescerle e nel pos spetta all'acquisto quasi semp pag. 598.

Capitolo XII. Poi rispetto un desiderio insaziabile di ri mento della Canzone dal v. 5 desiderio porta incontro anch quanto sia diversa l'indole di bilità e varietà dei desiderj un

Capitolo XIII. Prova quine persezione, ancorchè s'accresci s'aumenta a danno di persezion chezze, lo dimostra dannoso, zione di bene; onde sviluppa i

Capitolo XIV. Riprovato c che non la fa neppure la ricch e non gli antecessori quelli ch menta la Canzone dal v. 61. a

Capitolo XV. Distrugge q fare di villano gentile, o che « gentile; e continua il comento

Capitolo XVI. Propone solt dal r. 81, al 140, e la divida

ome la perfezione umana, necessaria alla nobiltà vera, si fondi necesariamente sull'esercizio delle virtà morali, e come queste conducano se a perfezione e felicità di vita. pag. 619.

Capitolo XVIII. Continua il comento dal v. 89. al 100., e si prova de procedendo ogni virtù da un principio di perfezione, la nobiltà è fuel principio da cui le virtù procedono come effetto da sua cagione. E prima lo ricava per supposizione da questo, che tanto di nobiltà come di virtù egli è effetto render pregiato colui che le possede; onde è forza presumere che l'una venga dall'altra, s'egli appare che l'una val quanto l'altra; e che più facilmente nobiltà comprenda in sè ogni vivtù, piuttosto che e converso. pag. 622.

Capitolo XIX. Continua il comento della Canzone dal v. 101. al 108., e prova che dove è virtù è sempre nobiltà, a quel modo che dove sono stelle v'è sempre cielo; e come poi dovunque è cielo non vi mono sempre stelle, così mostra che dovunque è nobiltà non v'ha sempre virtù. pag. 624.

Capitolo XX. Segue il comento dal v. 109. al 120. della Canzone, si dà per fermo che nobiltà è seme di felicità messo da Dio nell'amina umana ben disposta a riceverlo, provando che per esser nobile umana basta discendere da stirpe nobile, ma bisogna dar frutti di nobiltà
wera. 262. 626.

Capitolo XI. Imprende a far conoscere come il principio di nomilia discenda nell'anime nostre dalla virtù celeste; dimostrando, per medo naturale, che l'anima umana può ottenere uno stato di così perfetta generazione da poter mostrarsi divina nelle sue operazioni anche in mezzo ai legami del corpo; ed in via teologica, che Dio può accordare all'anima umana tutti li Doni che sono detti dello Spirito Santo, perchè l'accordarli è opera di solo amore divino. pag. 628.

Capitolo XXII. Discende quindi a provare come per questo principio di nobiltà sia dato all'uomo di raggiungere il fine della felicità alla quale è destinato; e come questa felicità, che è imperfetta nella vita attiva, e quasi perfetta nella vita contemplativa, sia per diventare somma e perfetta nella vita avvenire per la visione di Dio. p. 631.

Capitolo XXIII. Chiarita l'idea della vera nobiltà, seme di virtù dio da Dio per condurre l'uomo all'eterna felicità, si accinge a continuare il comento della Canzone dal v. 121. al 140.; e per dimostrare rhe l'uomo nobile dà manifesti segni di sua condizione per ogni età della vita, proposizione contenuta dal v. 121. sino al 124., viene a far ronoscere come il corso della vita umana sia simile ad un arco. pag. 636.

Capitolo XXIV. Continua l'argomento in generale sulla divisione

e durata delle quattro età della vita: ed in particolare comento dell. Canzone dal v. 125. al 128., posto che ad ogni età si conviene l'am di virtù sue proprie, entra a trattare di quelle che convengono all'ez adolescente; e prima dell'obbedienza. pag. 639.

Capitolo XXV. Poi della soavità, della vergogna, e per essa dello stupore, del pudore e della verecondia, e qui dell'adornezza corporale, cioè della bellezza e snellezza del corpo. pag. 643.

Capitolo XXVI. Comenta li vv. 129-131., e dimostra come slla Gioventù si conviene la temperanza, la forza, l'amore, la cortesia, la lealtà. pag. 646.

Capitolo XXVII. Si fa a comentare li r. 132-135., e viene a provare che alla Senettute conviene essere prudente, giusta, larga, callegra, cioè affabile. pag. 649.

Capitolo XXVIII. Passando al Senio, quarta parte della vita mane, comenta la Canzone dal v. 136. al 139., e mostra come a questa eti si convenga ricondursi a Dio, e sentire contentezza della buona vita passata. pag. 654.

Capitolo XXIX. Viene all'ultimo verso, il 140., dell'ultima strén, e concludendo essere manifesto l'inganno di coloro che per essere di antiche famose generazioni credono essere nobili, fa più da vicino conoscere che le grandi opere de'maggiori nulla giovano a coprire le vili opere dei successori; e che la progenie non basta a formare nobili perpetua, dappoichè li buoni che in essa fiorirono non ponno impedie che nascano i malvagi i quali ne cangiano la condizione ed il noma pag. 657.

Capitolo XXX. Termina il Trattato con la dichiarazione della cenza della terza Canzone dal r. 141. al 146., con la quale raccomazza gli insegnamenti, che essa contiene, a tutti coloro nei quali alberra Filosofia. pag. 660.

# TAVOLA

#### DI TUTTE LE COSE NOTABILI E NOMI PROPRI

#### CONTENUTI

#### NEL CONVITO DI DANTE ALIGHIERI

K. B. Il primo numero accenna il Trattato, il secondo il Capitolo.

Abito sa più che non l'atto a dar nome di filososo, di virtuoso e di facondo. Tratt. III, cap. 13.

Accademici: loro scuola. IV, 7.

Aceste, nutrice d' Argia, ricordata. IV, 25.

Aceste, ricordato. IV, 26.

Achille, figlio di Peleo. IV, 27.

Acqua. V. Freddo.

Adamo non fu creato nè nobile, nè ignobile. IV, 15. Sua prima origine. ivi.

Adolescenti. V. Fanciulli.

- Adolescenza è accrescimento di vita. IV. 24. Sua durata. ivi. È soggetta a tutela, e perchè. ivi. È preceduta da otto anni di puerizia. ivi. E' prima porta e via che introduce alla buona vita. ivi. Le convengono le virtù dell'obbedienza, della soavità, della vergogna, dell'adornezza corporale ivi. (V. ai luoghi respettivi) Conviene all'adolescenza essere riverente, e bramosa di sapere. IV, 25. essere frenata, e penitente del fallo, ivi. è perciò facile allo stupore, ivi, pudica, ivi. vereconda, ivi. di corpo snello e avvenente. ivi. È un'età, cui conviene quanto porti a perfezione e maturità. IV, 27. V. Età della vita Amicizia.
- Adolfo di Nassau, imp. nel 1292, citato. IV, 3.
- drasto, re degli Argivi, ricordato. IV, 25 più volte. Sue figlie. iri.
  diabilità, virtù, in che consista. IV, 17. Perchè convenga ai vecchi. IV, 27.

Agenti. V. Cosc.

Acostino (S.): le sue Confessioni lodate. I, 2. — Citato. I, 4. IV, 9. IV, 21.

```
Ajace: Figlio di Telamone. IV. 27.
Albani vinti dai Romani. IV, 5.
Alberto d' Austria, imp. nel 1298, citato, IV, 3.
Alberto Magno citato. III, 2. III, 5. III, 6. III, 7.
Alboino della Scala, ricordato con biasimo. IV. 16.
Albumassar, citato, II, 14.
Alderotto (Taddeo di): sua traduzione in volgare dell' Etica d' Az-I-
  stotele disprezzata. I, 10.
Alessandro il Grande, lodato di liberalità. IV, 11.
Alfergano, astronomo arabo, citato. II, 14.
Algazel, filosofo arabo, citato. II, 14. IV, 21.
Allighieri Dante quando scrivesse il Convito. I, 1. I, 3.
   - Duolsi dell'ingiusto suo esilio. I, 3. Loda la Patria ini. - Qua zi-
  do cacciato da essa. ivi. — Duolsi delle conseguenze dell'ingio
  suo esilio. ivi. - Ama una donna di miracolosa virtù per effecto
  di un Amore, spirito celestiale, che da lei nasce, III, 7. - e - be
  ajuta la nostra fede pel continuo miracolo che in lei si vede.
   - Patisce mal d'occhi; e come risanato. III. 9. - Si arresta - III.
  quistione della prima materia degli elementi. IV. 1.
Alpetragio, filosofo, citato. III, 2.
Amica prima d'ogni altro esser deve la verità. IV. 8.
Amicizia, legge di onestà che vi appartiene. II, ult. - Non può
  sere che fra simili. III, 1. - Non conviene averne con vizios . •
  perchè. ivi. - Non soffre che si biasimi l'amico pubblicament - 6
  perchè. ivi. - Come si pareggia la differente condizione degli
                                                                     rio-
  mici fra loro. ivi. - Così può essere anche tra superiore e infe
  re. ivi. - Donde abbia l'origine. III. 3. - Vuole corrisponde
                                                                     TIZZ
                                                                      iri.
  di sentimento. III, 11. - Suoi fini. ivi. - Quale sia falsa.
                                                                     ien-
  (V. Utilità) — Quale sia vera e perfetta. iri. — Cagione effic=
                                                                      uno
  te d'amicizia è virtù. iri. - Come s'acquisti. III, 12. - Fa
                                                                     i fra
  di più uomini. IV, 1. - Fa comuni i sentimenti e le passioni
                                                                    -jano
  loro, ivi. - e così pure le cose. ivi. - Le amicizie si cominc

    per

  per lo più nell'età dell'adolescenza. IV, 25. - Si acquistano
  soavità di maniere. ivi.
Amico come debba ammonire del suo difetto l'amico. III, 10.
Amore. Suoi effetti secondo natura. 1, 10. — Cause che lo gener
                                                                     2D0.
                                                                     ctto.
  1, 12. — che lo accrescono, iri. — Subito nato non si fa perf
  II. 2. - Perchè detto figlio di Venere. II, 6. - In che con-ista.
  II, 16. — Quando è vero, dà bello ed utile argomento al discorreso.
  III, 1. — Sua origine e natura. III. 2. — Può più negli occhi e
  la bocca dell'uomo. III, 8. - Dispone le cose ad amare e ad
```

mate ivi. — Genera pensieri di virtù, e fa contro li vizj. ivi: arte di Filosofia. III, 14. — Unisce l'amante alla persona IV. I.

prio ne inganna. I, 2. — Amore di sapienza. III, 12. — V. a e Studio.

l'onore è virtù, c in che consista. IV, 17.

a. Sua opinione sulla Via lattea. II, 15.

icordato IV, 26.

zio re. IV, 5.

no pure Intelligenze. II, 5. — V. Intelligenze. — Sono auivine che ne assicurano l'esistenza. II. 6. — Sono in gran l. ivi. — Gerarchia loro. ivi. — Decima parte d'Angeli rirduta. ivi. — Indole della nobiltà loro. IV, 19.

mmortale. II, 9. - È di natura divina, e perchè. III, 2. io tende, e perchè. ivi. - Come s'unisca alle sue perfezio-- Sue potenze, quali. iri. - Riceve la sua bontà da Dio, e mica al corpo in cui abita. III, 6. - In qual parte del cori dimostri. III, 8. - Passioni che le son proprie. iri. one tra le sue facoltà intellettiva, sensitiva, vegetativa, IV, 7. e vada in cerca del sommo Bene, e d'ogni cosa che l'apparenza. IV, 12. — Come e perchè s'ingami sì spesso desiderj. ivi. - Differenza delle nostre anime: se tutte n se; ed opinioni dei Filosofi su di ciò. IV, 21. - Il princiè virtuoso in tutte. ivi. - Sviluppo di guesta teoria. iri. ostra peraltro come il bene, il meglio e l'ottimo della viranima diventi effetto di una più o meno perfetta generax. — Quanto impedita la virtù dell'anima dai legami del vi. - Operazioni dell'anima. ini. - Quanto queste posscire perfette anche coi legami del corpo. ivi. - L'anima re fatta degna di tutti sette li Doni dello Spirito Santo. ini. a col mezzo del corpo, e le abbisogna che sia ben ordinachè. IV, 25. - Nel separarsi dal corpo sentir deve desiricongiungersi a Dio. IV, 28. - Perchè e come. ivi. - È rergo di Filosofia. IV, 30.

ruti amano l'uomo. III, 3.

perturba naturalmente ad un subito movimento di cose.

into dai Romani. IV, 5. to da Ercole, e dove. III, 3. terra degli antipodi. III, 5. tudine tolta da esse. IV, 17.

```
Apollo, ricordato. IV, 25.
Apostoli (Ss.), ricordati. II, 1.
Apparenza è talvolta contraria al vero. III. 10.
Appetito del bene, quanto sicuro indizio di anima favorita dei Doni
  dello Spirito Santo. IV, 21. - Appetito naturale di bontà come
  sia per natura eguale in tutti; poi si faccia differente in tutti. IV_
  22. - Questo principio generale di bontà in che consista. ivi. -
  Come si estenda a vari oggetti di bene e di diletto. iri. - Appeta-
  to razionale quanto sia più nobile del sensitivo. ivi. - V. Uso.
  Sono più quelli che si disviano dalla radice di questo buono appe -
  tito, che non quelli i quali procurano di emendarne il difetto. 🛪 🐔.
   - E' principio di quella nobiltà che viene da Dio, ivi. - Appeti a o
  umano non fa che cacciare e fuggire. IV, 26. - Quando cerca
  bene quanto conviene, e fugge il male quanto conviene, allora
  nei limiti di perfezione. ivi. - A ciò occorre il freno della ragii -
  ne. iri. — Si distingue in irascibile e concupiscibile. ivi. — Same
  freni. ivi. - Suoi sproni. ivi. - V. Temperanza - Fortezza.
Aquino (S. Tommaso di), citato. II, 15. IV, 8. IV, 13. IV, 15. IV,
Argia, ricordata, IV, 25.
Ariete, segno del Zodiaco, III, 5.
Aristotele, citato. I, 1. - Sua sentenza. I, 9. - Sua Etica traspor
  sulle leggi dell'ordine. II, 1. — Citato. II, 3. — Sua opinione c
  ca le Intelligenze. II, 5. — Citato. II, 9. II, 10. II, 11. più role
   - È incerta la sua opinione sulla Via lattea. II, 15. - Citato.
  15. III. 2. III. 3. III. 4. — Vuole che la terra stia ferma. III. 5.
  Citato III, 6. III, 8. III, 9. III, 10. III, 11. più volte. - Ama :
  pra ogni amico la Filosofia. III, 11. — Citato III, 11. IV, 2.
  Maestro dell'umana ragione. IV. 2. — Citato. IV. 3. IV. 4.
  Citato ad esempio di autore degnissimo di obbedienza e di fe-
  IV, 6. più volte. - E' maestro e duca dell' um ma ragione. IV.
   - Sua patria, iri, - Suoi meriti nella Filosofia, iri, - V. Se
  crate e Peripatetici. - Citato, IV, 7, IV, 8, IV, 9, IV, 10, IV,
  IV, 12, IV, 13, IV, 15, IV, 16, IV, 17. - La sua autorità è
                                                                      5
  prema, IV, 17. — Sua dottrina sulla generazione dell'aco
  IV, 18. Citato, IV, 20. IV, 21, IV, 22, IV, 25, IV, 27, IV, 28.
Aritmetica, come scienza del numero, dà ume a tutte le altre sci-
   ze. 11, 14.
Atroganza in che consista, IV, 8,
Arte è istromento della natura, nè deve opporsi alla velontà di commue
   st i. IV, 9.
```

unio, ricordato. IV, 26.

lente, calzolajo di Parma, ricordato. IV, 16.

ilto: come giovi, se falso. III, 10.

vlogia: nobiltà e proprietà di questo studio. II, 14.

onomia (Sistema di) ai tempi di Dante. II, 14.

to chi sia. IV, 27.

e, ricordata. IV, 27. - V. Paradiso.

. V. Abito.

1sto: sua morte presagita. II, 14.

re: etimologia di questo vocabolo. IV, 6. — Che s'intenda per

rità imperiale qual peso si meriti. IV, 4. —Autorità qualunque der deve alla virtù della verità. ivi. — Che s'intenda con que-parola autorità. IV, 6. — Conviene che l'autorità del Principe de congiunta con quella del Filosofo, e perchè. ivi. — Autorità periale: suo fine, suoi limiti. IV, 9.

izia: sua bassezza. I. 9. —È vizio che seguita le ricchezze. IV, 12. v: maladetto, e perchè. III, 15.

rois, citato. IV, 13.

enna, citato. II, 14. — Sua opinione sulla Via lattea. II, 15. — tato. III, 14. IV, 21.

ezzarsi al bene quanto importi. IV, 21.

mi umane. V. Operazioni.

itadine in che riposta. III, 8. — Nel Paradiso solo è perpetua. i. — Beatitudine filosofica in che consista. III, 15. — È massia in Paradiso. *iri*.

rice, morta, passò tra' Beati. II, 9.

aza in che consista. 1, 5. — In qual senso, possa essere lodata altrui. III, 4. — Bellezza del corpo in che consista. III, 15. — Elezza d'onestà in che riposta. IV, 8. — Bellezza e snellezza di apo in che consista, e perchè convenga agli adolescenti. IV, 25. - Come necessaria alle operazioni dell'anima. ivi. — Importa perzione d'ordine nelle membra. ivi.

z quanto importi avvezzarsi al bene. - V. Appetito.

scenza fatta con roba altrui quanto detestabile. IV, 27.

**Scio** qual sia il maggiore, e quando. I, 13. — Che ricerchi da **rte** del beneficato. II, 7. — Come farsi debba perchèsia perfetto. I, 22. — Beneficj usati diventano utili nel mancare della prospett. IV. 26.

i del mondo falsamente apprezzati dal volgo, e perchè. IV, 8. 🖚

Non sono vere cagioni di nobiltà. irri. — V. Fortuna. — Si presentano al desiderio dell'uomo in forma di piramide. IV, 12. Bestie non pensano. II, 8. — Non arrivano alle operazioni dell'uomo.

e perchè. III, 7.

Biade: il nascimento e processo loro dà soggetto ad una similitudine. IV, 22.

Bianchezza in che consista. IV, 22.

Biante, sapiente. III, 11.

Biasimo: quando e cui convenir possa. III, 4.

Bocca esprime più la potenza dell'anima. III, 8. - V. Riso.

Boezio è studiato da Dante. II, 13. — Citato. I, 2, I, 11. II, 8. II, 4 1. II, 16. III, 1. III, 2. IV, 12. IV, 13.

Bontà rende amabile la cosa buona, I, 12. — e tanto più, quanto paù la bontà è propria della cosa buona. ivi. — Bontà divina opera tutte le cose, ma più e meno con gradazione infinita secondo la ria capacità loro. III, 7.

Bontà delle azioni da che proceda. IV, 9.

Bontà naturale. V. Appetito.

Bontà. V. Eredità.

Bornio (Beltramo dal), lodato per liberalità. IV, 11.

Bruto, primo Consolo, IV, 5.

Bruttezza: in qual senso possa essere biasimata in altrui. III, 4. — sposta sagace data da un prete brutto all'Imperadore. iri. — V. — rigo — Vio — Sforza. — Vanità di chi cerca coprire cogli or menti la bruttezza del corpo ivi.

Buoni talvolta ingiustamente vilipesi, e perchè. IV, 1. - V. Savio-

Cagnano, fiume, ricordato, IV, 14.

Calamita: perchè volta al polo. III, 3.

Calore e umidità, cause di vita. IV, 23. - V. Vita.

Camillo, ricordato. IV, 5.

Cammino (Gherardo da), citato ad esempio di vera nobiltà. IV,

Campidoglio salvato dalle oche. IV, 5.

Cancro, segno del Zodiaco. III, 5.

Cantico de' Cantici, citato. II, 15.

Canzone I. Voi, che, intendendo, il terzo Ciel movete. II, 1. — Tredell'amore della Filosofia. ivi e segg.

Canzone II. Amor, che nella mente mi ragiona. III, 1. Tratta delle della Filosofia, iri e segg.

Canzone III. Le dolci rime d'Amor, ch' io solia. IV, 1. — Ha per gomento, che la vera nobiltà è seme messo da Dio nell'anima, cui è amica di virtù; e ne dà segno in virtuosi e gentili costumi.

ю

ar.

ner

Mi,

mo, segno del Zodiaco. III, 5.

ivina è appropriata allo Spirito Santo. IV, 21.

, degli Angioini. V. Federico.

Zoppo degli Angioioni, ricordato. IV, 6.

esi fanno strage dei Romani. IV, 5.

uiti, anche lieti, non forse senza divino imperio. II, 13.

(Re di) lodato per liberalità. IV, 11.

(Guido da), ricordato. IV, 16.

sua congiura contro Roma scoperta. IV, 5.

dove abbia fuggito la signoria di Cesare. III, 5. — Ricordato Itato. IV, 5. — Fu Stoico. IV, 6. Non si osò di principiare i i di Flora in sua presenza. iri — Sua sentenza. IV, 27. — Rito. IV, 28. — Lodato come esempio di virtù divina, iri — di à vera. ivi.

turali riducono a simiglianza propria le cose su cui agiscono, into ne sono capaci. III, 14.

lel Sole: perchè sieno quattro, secondo la favola. IV, 25. -

dà soggetto ad una similitudine. IV, 26.

Favola di ), ricordata, IV, 27.

relazioni che passano tra il punto e il cerchio, II, 14. — Non quadrare. iri.

wimo Principe. IV, 5. — Nel povero casolare del pescatore a. IV, 13. - V. Catone.

attolica colloca i Beati nel Cielo Empireo. II, 4. — È la Sposa ntici. II, 6.

sapiente. III, 10.

1 efficacia nel formare gli uomini. III, 3.

studiato da Dante II, 13. — Difende Roma contro Catilina.
— Citato. I, 11. I, 12. II, 9. II, 16. IV, 1. IV, 6. IV, 8.
2. IV, 15. IV, 21. IV, 22. IV, 24. IV, 25. IV, 26. IV, 27.
Ate. IV, 29.

posizione e numero loro. II, 3. — Corrispondenza loro colle thie degli Angeli. II, 6. — Il ciclo di Venere è ciclo d'Amore goo dai Troni, naturati questi dell'Amore del Santo Spirito. ivi.
ti sono i motori in un ciclo, quanti li moti di cui è capace. ivi.
ine, correlazione e influenze de'cicli II, 14. (V. Scienze —
i). Lor movimento, e consumazione di questo. II, 13.
tto lume dai Filosofi. III, 14. — Era nella miglior disposizione

tto lume dai Filosofi. III, 14. — Era nella miglior disposizione po della venuta del Messia, e con essa della Monarchia uni: del romano Impero. IV, 5. — Il suo movimento determina la quello della vita umana. IV, 23. — V. Nobiltà.

Civiltà umana. V. Società. Cleobulo, sapiente. III, 11. Colonna Egidio Cardinale degli Colore è cosa propriamente visib Conoscere le cose in che consisti Consigli buoni. - V. Prudenza. .IV. 27. - Consigli quendo e Consiglio, dono dello Spirito Sai Contemplazione: eccellenza di qu IV, 22. - Ha per fine vedere luce sprituale, che d'altra cos non arriva sino ad esso. ivi. Conversazione mette in chiaro l Convito (Proposta e argomento fu scritto. ivi e I, 3. - Perchè - Precede il libro de Vulgari tempo scritto il Trattato qui delle digressioni che vi sono i Corpi: tendono al luogo a cui sc Corpo umano ha più di vigore : zione. III, 3. - V. Bellezza. Cortesia in che riposta. II, 11. . tesia e onestà è tutt'una. ivi. tesia di costumi conviene ad Corti d'Italia ai tempi di Dante Cose: non sono buone se non se bontà quanto più servono al alla generazione, corruzione sieno vili. ivi. - Quando du o ad alcun terzo, o l'una all'

Costumi dell'uomo sieno accomodati all'età. I, 1. Sono bellezza dell'anima. III, 15. — V. Uomo.

Creatury: è infinita la gradazione che passa dalle più infime alle più perfette. III, 7.

Creazione (Sapienza della). III, 5.

Crescere in che diverso dal dilatare. IV, 13.

Creta, ricordata. IV, 27.

CRISTO Signore: sua trasfigurazione di che ci ammaestri. II, 1. — Sua divinità e umanità congiunte. II, 6. Ne diede certezza dell'esistenza degli Angeli. iri. Autore della nostra ragione. III, 7. — Perchè morto d'anni 33, e nell'ora sesta del giorno. IV, 23. Opinione sull'età in cui sarebbe morto naturalmente come uomo. IV, 24. — V. Vita futura.

Criterio. V. Discrezione.

Croce apparsa in ciclo al tempo della distruzione di Firenze. II, 14. Curio, ricordato. IV, 5.

Dardano, re di Troja, ricordato. IV, 11.

David. V. Roma - Enea.

Decii, ricordati. IV, 5.

Definizione cosa sia. III, 11.

Deifile, ricordata. IV, 25.

Democrito: sua opinione sulla Via lattea. II, 15. - Suo dispregio d'ogni ornamento della persona. III, 14.

Denaro: allora è buono che più non si possede, cioè quando bene s'adopera. IV, 13.

Desiderj umani difficili ad acquietarsi, e perchè. III, 6. — Per natura nostra sempre più si dilatano. IV, 12. (V. Anima umana — Fanciulli — Ricchezze) — Per qual ragione sia tanto difficile indirizzarli al vero bene. ivi.

Desiderio naturale è sempre relativo alla possibilità della cosa desiderata. III, 15.

Dialettica è la minore delle scienze. II, 14.

Dicitore: quali cose riservare, quali debba premettere II, 9.

Didone. V. Enea.

Difetti: più pericolosi, quanto più occulti. IV, 12.

Difformità personale. V. Bruttezza.

Digestione non è operazione umana, ma naturale. IV, 9.

Digesto, citato. IV, 9. IV, 15. IV, 24.

Dilatare in che diverso dal crescere. IV, 13.

Diletti terreni incapaci a torne la sete, e perchè. III, 6.

Dimostrazioni (le) in Filosofia sono gli occhi della Sapienza, e per-chè. III, 15.

DIO trino ed uno. II. 6. - Ha di natura il voler essere. III. 9. cagione universalissima. III, 6. - Ama l'ottimo. ivi. - Dona pira che la creatura non merita. ivi. - Dio è virtù semplicissima, nobilissima, intellettuale, III. 7. - Non può essere conosciuto de la l'uomo che ne'suoi effetti, e perchè. III, 8. - È Sole spirituale inintelligibile. III, 12. Non poteva e non doveva rimuoversi dalla creazione per alcuni rei che ne sarebbono derivati. ivi. - Si comapiace soprammodo della Filosofia, e perchè. ivi. - Riduce a similitudine l'amore di Sapienza, che viene da lui. III, 14. chè e come. ivi. - La sua virtù opera quando direttamente, quando do per riverbero. ivi. - È tutto eterno. ivi. - Non può escare conosciuto dall' uomo che per conghiettura, e perchè. III. 15. B la bontà prima, che da nulla è limitata. IV, 9. - Abbracció l'infinito. ivi. — È il Fattore Supremo. ivi. — È datore di nombità: appo lui non è scelta di persone. IV, 20. - Dona la nobiltà all'anima di quelli che vede ben disposti a ricevere questo dono. - È libero datore all'anime de'suoi doni. IV, 21. - È la some beatitudine a cui l'uomo è chiamato. IV, 22. - Vuole principale mente il cuore dell'uomo. IV. 28.

Dionisio Accademico. II. 14.

Discorno: in che ne sia posta la bontà, II, 12.— in che la bellezza. řef. Discrezione è l'occhio della mente. I, 11. — In che consista, e danni del suo difetto. ivi. — Che sia, IV, 8.

Disgrazie imputate spesso a torto. I, 3.

Disordine genera ritrosla, difficoltà e pena. I. 7.

Dissimulazione, figura rettorica, in che consista. III, 10.

Divinità gentili: principio filosofico da cui derivarono. II, 5.

Doni dello Spirito Santo quali. IV, 21. — Loro eccellenza. iri. — Danno per primo frutto la pronta e buona disposizione dell'animo al ben operare. iri.

Donne: quando si possa giudicare di lor bellezza. I, 10. — Le rendon piacenti sapere e cortesia. II, 11. — Perchè convenga loro vergogna. IV. 19. — Conviene ad esse il pudore, e perchè. IV, 25.

Dono: per essere tale dee poter giovare a chi lo riceve. I, 8. — Per-chè. iri.

Drusi, ricordati, IV, 5.

Dubbietà (nelle) qual sia da prendere il miglior partito. I, 2.

Eaco re, ricordato in esempio di vecchio virtuoso, IV, 27. — ed affabile. ivi. — Suoi figli. ivi.

Ecclesiastico, citato. III, 8. IV, 2. IV, 6. IV, 12. IV, 15. IV, 16.

Edipo si cava gli occhi per fuggir vergogna. 265. -Ricordato. III, 8.

Egitto (Uscita dall') II, 1.

Egitto (Astronomi di), ricordati. II, 13.

Elementi. V. Allighieri.

Empireo: perfezioni di questo cielo. II, 4.

Esnea: perchè detto da Virgilio pietoso. II, 11. — La sua venuta in Italia coincide col tempo della nascita di David, dalla cui progenie è discesa Maria SS. IV, 5. — Suo distacco da Didone. lodato. IV.

26. — Sua discesa nell' Inferno con la Sibilla, lodata. ivi. — Encomiato per amore verso i vecchi e verso i giovani ivi. — Lodato per cortesia verso il defunto Miseno, ivi. — e per li premj dati ai vincitori nei giuochi fatti in Sicilia. ivi.

**Epicurei:** luro scuola, IV, 6. — Loro sentenza sull'indole del miglior bene possibile. IV, 22. — V. Filosofi.

Epicaro pone il sommo bene nella voluttà. IV, 6. — Citato IV, 22.

Equità è uno degli estremi delle azioni umane. IV, 9. — V. Iniquità.

Ercole combatte contro Anteo. III. 3.

Eredità non l'abbia chi prima non è crede della bontà dei maggiori. IV, II.

Errore non è da odiare se non è di malizia. IV, 1. — E mai per infamia altrui, ma sì dell'errore stesso. ivi. — V. Nobiltà. — Non si dee lasciare che gli errori prendano piede. IV, 7. — Perchè. iri. — Quanto difficile estirparli. ivi.

Esmpio buono è doveroso nei padri verso i figli, e perchè. IV, 24. Espo, citato. IV, ult.

Eti dell'uomo ha il suo corso, e ad ogni stagione si convengono certe cose. IV, 27. — V. Costumi.

Li della vita umana. IV, 23. - V. Vita. -

Etemità non può essere compresa dall'uomo, e perchè. III, 15.

Ettore, ricordato III, 11.

Fuclide, citato. II, 14.

Estrapelia, virtù, in che consista. IV, 17.

Evangelio, citato. IV, 9.

Evangelio di S. Giovanni, citato. II, 6. II, 15.

Evangelio di S. Matteo, citato. IV, 16.

Fabrizio, ricordato. IV, 5.

Pacondo. V. Abito.

Falterona, monte di Toscana, ricordato. IV, 11.

Fama supera spesso la verità. I, 12. — Come si formi la buona famana de compinione che si ha di talune al di là del vero. iri.

Famiglia (Cure di): impedimento al sapere. I, 1. - V. Società.

Fanciulli: ragione degl'instabili lor desiderj. IV, 12. — Perchè verangogna sia in essi buon segno. IV, 19. — Scusati dall'età in face alla legge. IV, 26. — V. Adolescenza.

Fede. V. Religione.

Federico Barbarossa, imp. nel 1152: come definisse la nobiltà. IV, — Lodato come buon logico e dotto. IV, 10. — Falla nel modenne nelle parti della definizione chè dà della nobiltà. ivi.

Federico d' Aragona, re di Sicilia, ricordato. IV, 6.

Felicità umana in che consista. I, 1. III, ult. — In che riposta. I 17. — Si ottiene quaggiù in due modi: con la vita attiva, e meg con la contemplativa. ini. — Utilità del conoscere in che essa consista. IV, 22. — Opinione che n'aveano i filosofi Peripatetici. i 21. — Una sola è la strada che guida ad esser felici. ivi. — È que il buon uso, tanto pratico che speculativo, dell'appetito natur del bene posto da Dio per seme di virtù nell'anime nostre. ivi. — V. Uso. Appetito. — Più vale a conseguirla la vita contemplati. 22. che non l'attiva. ivi. — V. Contemplazione. — La felicità somma, che è Dio, non si può avere quaggiù. ivi.

Figli: in qual modo possano ammonire i loro padri. III, 10. — The vono obbedienza ai loro genitori, e perchè, 1V. 24. — e a chi ne il luogo di essi. ivi. — e ai maestri ed ai loro maggiori. ivi. — Con le opere proprie devono far onore alla memoria del paralle. IV. 29.

Figure geometriche, addotte in esempio e ricordate. IV, 7.

Filosofi prima di Pittagora detti Sapienti. III, 11. — Chi sia filosofo. iri. — Filosofo è titolo d'umiltà, non d'arroganza. iri. — Sama amore e senza studio di sapienza niuno è filosofo. iri. — Chi sapienza più per abito che per atto, è filosofo. III, 13. — I fik sofi antichi amarono la sapienza, e non altro. III, 14. — Concorr ron nella ricerca di una verità eterna. iri.

Filosofia, esaltata e stimata da Dante II, 13.— Filosofia morale pregnara all'altre scienze. II, 15. Di quanto rilievo ella sia. iri. — Doleczze che derivano dallo studio della Filosofia. II, 16. — È figliuola di Dio. ivi. — Chi le abbia dato il nome di Filosofia, e perchè. III, 11. — In che consista. ivi. — Quale sia falsa. ivi. — V. Utilità. — Quale sia vera e perfetta. ivi. — Cagione efficiente di Filosofia è verità. ivi. — Quali scienze appartengano più intimamente alla Filosofia. ivi.

- Essa è amoroso uso di Sapienza; procede dalla divina essenza. III, 12. - Non è concessa ad alcune Intelligenze superiori ed urmane. III, 13. - Abbisogna d'ajuti, ivi. - e di pace. ivi. - Genera contentamento d'animo in ogni tempo, e disprezzo di ciò ch'altri Riene in grandissimo conto. ivi. - Avvalora e accende nel suo amore ovunque si mostra. III, 14. - V. Amore. - Tanto per ciò che appalesa, come per quello che fa desiderare. ivi. (V. Virtù teologali -Ragione.) - Ha per bellezza l'ordine delle virtù morali. III, 15. -Benefica i suoi seguitatori, e come. ivi. - La Filosofia morale è più propria di noi, ivi. - Corregge ogni vizio, ivi. - È prima figlia e pensiero d'Iddio. ivi. - Infelicità e miseria di chi non ama e non segue sapienza. ivi. - Debito di onorarla almeno in altrui. ivi. -Filosofia ama chi seguita la verità. IV, 1. - Odia chi segue l'errore, ma per malizia. ivi. - È tutta ragione, e fonte d'onestà, ivi. -**È d'ozio nimica.** iri. — È fonte di nobiltà vera. ivi. — Innamora sè di sè medesima, e come. IV, 2. - È necessaria all'esercizio dell'autorità imperiale. IV, 6. - Non vuol pusillanimi. IV, 15 - Alberga nell'anima di tutti coloro che ne sentono l'amore, ed è amica inseperabile di nobiltà. IV, ult. - La sua ragione sta nel più secreto della mente Divina. ivi. - V. Paradiso - Sapienza.

The ultimo della vita umana qual sia. IV, 6. — Come variamente inteso iri. — Deve esser considerato da chi ha ragione. IV, 7.

Frenze. - V. Croce. - Suo governo civile compianto. IV, 27.

Fisica: sue proprietà principali. II, 15.

Flora (Giochi di). V. Catone.

Forestiere ignaro delle strade di una città paragonato all'uomo nella prima età della vita. IV, 24.

Fortezza, virtù, in che consista. IV, 17. Dono dello Spirito Santo. IV, 21. V. Magnanimità.

Fortana dà e toglie i beni di questo mondo. IV, 8. — Poco può sugli tomini d'alto intelletto IV, 11. — Favorisce più facilmente i malvagi. iri. — Fortuna avversa fa discapitare nella opinione degli altri e perchè. I, 3. — V. Digrazie.

Francesi (Franceschi o Galli) vinti dai Romani. IV, 5.

Fredo è generativo dell'acqua. IV, 18.

Figa perchè sia vile. II, 8.

Foco perchè salga. III, 3.

Galessia V. Via lattea. Galesso da Montefeltro, lodato per liberalità. IV, 11. Galeno, ricordato. I, 8. Galilea: significato di questo nome. IV, 22.

Garamanti: popoli dell'Affrica, ricordati. III, 5.

Generazione: opinioni antiche sulla medesima. II, 14. — Generazione dell'uomo come si operi. IV, 21.

Gencsi (la), citata. IV, 12.

Genitori devono buon esempio ai lor sigli, e perchè. IV, 24.

Gentile. V. Villano - Nobile.

Gentilezza nel Convito vale Nobiltà. IV, 9. e passim. — V. Nobiltà.— Gentilezza e Gentile sta per Nobiltà e Nobile. Tr. IV. passim.

Gentili: imperfette idee che avevano delle Intelligenze celesti. II, 5. – V. Uomo.

Geometria: sue proprietà. II, 14.

Giorno: le sue parti corrispondono alle quattro età della vita. IV, 23. Giovanezza che sia, e come mal definita dall' imperatore Nerone. IV, 9.

Giovani. V. Adolescenza - Gioventù.

Giovanni Evangelista (S.), citato. III, 14.

Giove; astro: sue proprietà. 11, 11. — Giove, nume: non è vero de fosse padre di Dardano. IV, 14.

Giovenale, citato. IV, 12. IV, 29.

Gioventute è perfezionamento di vita. IV, 24. — Sua durata. ivi. — Ragione di tale durata. ivi. — Sia mansueta e di belle maniere. IV, 25. — Dev'esser forte e temperante. IV, 26. — amorosa ivi. — tanto coi maggiori che coi minori, ivi. — cortese, ivi. — leale. ivi. — Come le convenga seguire la legge. ivi. — È un'età cui conviene quanto manifesti frutto di perfezione. IV, 27. — Perchè. ivi. — V. Età delle vita umana.

Girolamo (S.), citato. IV, 5.

Giusti, sono esempio di luce. III, ult.

Giustizia è la virtù più amabile, e perchè I. 12. — In che consista IV, 17.

Gloria popolare è gloria vana, e perchè. I, 11.

Governo non può esser perfetto, se l'autorità del Principato non si con giunge a quella della Filosofia. IV, 6.

Gramatica: vastissima per conto de' vocaboli, e questi soggetti a ma tazione. Il. 14.

Grandezza vera in che riposta. I, 10. — È compagna di cortesia e sapere. II, 11.

Grandi: loro miseria, se viziosi e ignoranti. Il, 11.

Grano (massa di) offre argomento ad una similitudine. IV, 29. — Prosapie.

ne verso i maggiori è doverosa nei giovani. IV, 26.

V. Lecito.

S. Pietro, ricordata. IV, 16.

li Guido poeta, ricordato con lode IV, 20. - Suo componi-

#### V. Nobile.

quanto miserabili. III. 5.

ità dell'anima umana. II, 9. — Creduta, affermata e tenuta ta da Dante. ivi.

re è necessario al fine della società. IV, 4. — Giova che sia per tutto il mondo, e perchè. ivi. — Esso è da pareggiarsi hiero. ivi. — Che sia. ivi. — Altezza di questo grado fra gli. ivi. — Suo ufficio e confine. IV, 9. Non istà a lui definire Ità. ivi. — V. Autorità imperiale.

oni: tanto più dannose, quanto più occulte. IV, 12.

he sia. IV, 4. — V. Imperadore — Il romano Impero non è radato colla forza, ma per disposizione d'Iddio. ivi. — Come ovi. ivi.

one del Verbo disposta a riformare l'umana natura. IV, 5. ove sia non può stare nascosto. III, 1.

ni. V. Appetito.

mala opinione che si ha d'altrui, come si porti spesso al di rero. I, 3.

uogo amarissimo e tristo, di privazione, e quale. III, 13. solo compreso da Dio. IV, 9.

nuò più a pensare che a parlare, e più a parlare che ad ac-2. III, 4.

he ricerchi da parte dell'offeso. II, 7.

uno degli estremi delle azioni umane. IV, 9.

V. Viltà - Sfacciatezza.

come e quanto impedito dai legami del corpo. II, 5. — Si e sano e infermo; perchè e come. IV, 15. — Sua operazione soscere. *ivi*. — Sono sue infermità la jattanza. la pusillani- leggerezza da parte dell'anima; la mentecattagine e la frea parte del corpo. *ivi*. — Qual sia intelletto sano. *ivi*. — Dono pirito Santo. IV, 21.

se: natura, numero e disposizione loro. II, 5. — Perfettissimo cui godono. ivi. — per beatitudine attiva e contemplativa. Lome gli uomini ne possono aver conoscenza. ivi. Estensione h'esse conoscono, III, 6. — e di ciò che operano. ivi. — In-

telligenze superiori, quali escluse dalla Filosofia, III. 13. — umane, quali escluse. ivi. — Come si rifletta in esse Intelligenze il raggio della luce divina. III. 14.

Invidia: come operi a danno di chi si mostra di presenza. I, IV. Ippocrate, ricordato. I, 8.

Irriverenza in che consista. IV, 8. — In che diversa dalla non riverenza. ivi.

Isaia profeta, citato. IV, 5. IV, 21.

Israele esce dall' Egitto. II, 1.

Italia è mancante di buon governo. IV, 9.

Jacopo Ap. (S.), citato. IV, 2. Jattanza. V. Presunzione.

Lago (Lancillotto del), ricordato. IV, 28. Laomedonte re di Troja, ricordato. IV, 14.

Larghezza. V. Liberalità.

Latina gente. V. Romano popolo.

Latino supera in nobiltà, virtù e bellezza il Volgare. I, 5. — Ogisione opposta nel libro de Vulgari Eloquio. ivi. — V. Volgare Eloquio. Lealtà in che consista. IV, 26.

Lecito (il) è la sola via di guadagno pei buoni; pei malvagi anche l'ilecito. IV, 11.

Legali: quando e come possono prender denaro pei consigli dati da essi. IV, 27.

Legge. Che debbano aver di mira le leggi. I, 8. — Legge è la Estine scritta. IV, 9. — Perchè necessaria. ivi. — Quali leggi sienopiò proprie dell'autorità imperiale assolutamente. ivi. — Col vocabio Legge s' usa dinotare il Digesto. IV, 21. — Come debbano seguire la legge i fanciulli, i giovani, i vecchi. IV, 26.

Legisti che studiano per amor di lucro, biasimati. III, 12.

Letteratura (amor della) in che propriamente consista. I, 9. – Viste di lucro e d'ambizione che la guastavano ai tempi di Dante. iri-

Liberalità vera in che consista. I, 8. IV, 17. — Esempj di liberalità ricordati da Dante. IV, 11. — Risulta da uso di prudenza e giustizia. IV, 27. — Quanto detestabile se con danno altrui. iri.

Libra, segno del Zodiaco. 237.

Lingua: quale ne sia il fine, e quando sia la migliore. I, 5. — Quando sia la più bella. ivi. — Lingua greca pregiata dai Latini più che la propria. I, 11. — Lingue straniere lodate da molti per ambizione. ivi. — In che consista la bontà della lingua. I, 12.

di fedeltà e lealtà, è debito: perchè sia permesso. I, 12. iando si debba tributare altrui. I, 2. — Quando e cui convessa. III, 4. — Non è permessa contro il piacere della persotata. III, 10. — Discrezione da usare in questo. ivi. — Supl suo principio in chi è lodato. IV, 18. angelista (S.), citato. II, 17. IV, 23. citato. III, 3. III, 5. IV, 11. IV, 13. IV, 28. pi effetti diversi secondo le diverse qualità dei corpi. III, 7. cosa propriamente visibile. III, 9. che si approprii questo vocabolo. III, 14. e proprietà; perchè ombrata in alcune parti; perchè mutabia lucc. II, 14.

### mperiale. V. Imperadore.

i virtuosi e valenti: quanto obbligo abbiamo di seguitarne mpj. IV, 7.

mità, virtù morale, in che consista. IV, 17. — È virtù che i gli umani appetiti. IV, 26. Conviene alla gioventù. ivi. enza, virtù, in che consista. IV, 17.

Alberto, citato. IV, 23.

sol essa degna di odio. IV, 1.

talvolta ingiustamente riveriti, e perchè. IV, 1. —Non dane che servir possa d'esempio. IV, 7. — Si possono dir mororchè vivi. ivi.

adine, virtù, in che consista. IV, 17. vangelista (S.), citato. IV, 22.

a, pietra preziosa: offre argomento ad una similitudine.

rella di Marta, modello di vita contemplativa. IV, 17.

ergine: sua età al tempo dell'Annunziazione. II, 6. Sua pui, nobilissima e santissima progenie. IV, 5. — È la baldezza pre del genere umano. ivi.

etre) che furono al Sepolero, ricordate. IV, 22. — Sono o della vita attiva o passiva. ivi. — Paragone di esse con aloro che cercano e non trovano la beatitudine loro pro-

che arriva in porto: similitudine. IV, 28.

.), modello di vita attiva. IV, 17.

roprietà di quest'astro. II, 14. — Perchè appaja quando più o meno affocato. ivi. — Annunzia grandi vicende di regni. ivi. (S.), vescovo di Braga, suo libro citato. III, 8.

27

Marzia moglie di Catone, e poi di Ortensio: dà soggetto ad una sublime allegoria. IV, 28.

Marziale: suo epigramma sull'austerità di Catone. IV, 6.

Matematici conoscono il movimento de' cieli. IV. 5.

Materia prima non può essere conosciuta dall' uomo, e perchè. III, 15.

Matrimonio non impedisce il pensare alle cose di religione. IV, 28. Matteo Apostolo (S.), citato. IV, 22. IV. 27. IV. ult.

Medici che studiano per amor di lucro, biasimati. III, 11.

Membri del corpo ben disposti rendono armonia e bellezza. IV. 25. Mente: che s'intenda per questa voce. III, 2. - È propria così degli uomini, come di Dio. ivi. - Non mai delle hestie. ivi. Mente vale diletto di verità e di virtù, non di senso. III. 3. V. Intelletto.

Mente divina tiene in sè la più secreta ragione della Filosofia. IV, W. Mercatanti: pericolo cui si espongono a viaggiar con riccheza. IV,

13. — Mercatante che arriva in porto similitudine. IV, 28. Mercurio è la più piccola stella. II, 14. - Suo diametro. ivi. - È più velata di tutte. iri.

Messia viene dal Cielo in terra in tempo di Monarchia universite, e perché. IV, 5.

Mestieri servono all'arte principale per cui sono ordinati. IV, 6. 7. Soggezione.

Metafisica: sue proprietà. II, 15.

Miracoli sono fondamento alla nostra Fede. III, 7.

Miseno. V. Enca.

Misericordia è madre di beneficio. I, 1.

Monarchia una ed universale è necessaria alla quiete del mondo. 1 . 4. - Governo di perfezione provato dalla venuta del Messia 💷 tempo di esso. IV, 5. - E per essa fu allora pace universale n mondo. iri.

Mondo volgarmente è detto il solo globo terracqueo. III, 5.

Moneta. V. Santelene.

Monferrato (Marchese di ; lodato per liberalità. IV, 11.

Montefeltro (Guido I. da), ricord do e lodato. IV, 28.

Morale è bellezza di Filosofia. III, 15. È nemica di tutti i vizj. *iri*.

Morire in the differisea dal non vivere, IV, 8,

Morte come si debba intendere. IV, 8. — È il porto nel mar dell≠ vita. IV, 28. – Nella tranquillità della morte sta la prova dell■ buona vita. ivi. - Immagini relative. ivi. - Follia dell'andarsi appressando alla morte senza pensarvi a tempo. iri. - Conforto che deriva da una buona vita al punto della morte, ici. - V. Morire.

Musica: sue proprietà. II, 14.

Mutazioni si fuggano, se non è certo il meglio. 55.

Muzio Scevola, ricordato. IV, 5.

Napoli, nominata. IV, 29.

Natura abbonda nelle sue produzioni, nè bada a ciò che si disperde, per andar sicura di quello che vuol produrre. III, 12. — È contenuta nelle sue operazioni da certi limiti. IV, 9. — Ha disposto che ad ogni età dell' uomo convengano virtù sue proprie. IV, 24. — Ragione di ciò. ivi.

Natura umana sformata dal peccato originale. IV, 5.

Navi sono immagini del corpo sociale. IV. 5.

Navi: il governo loro assomiglia a quello degli Stati. IV, 4.

Negare: in che propriamente consista. IV, 8.

Nerone: sua falsa idea della giovinezza. IV, 9.

Nobili non dritti coltivatori delle lettere ai tempi di Dante I, 9 — Nessuno nasce in natura o nobile o ignobile. IV, 15. — Ognuno di villano può farsi nobile e di padre vile può nascere figlio nobile. iri. — Ciò insegnano la Filosofia e la Religione Cristiana. ivi. — Nobile niuno può dirsi, che non dia i frutti di nobiltà. IV, 19. — Nobili depongano le cure del mondo nell'inoltrarsi degli anni. IV, 28.

Nobiltà non è vero che sia seminata in noi da natura. IV. I. - creder ciò è un errore, causa d'ingiuste reverenzie e vilipensioni, ivi. le une co'malvagi, le altre co'buoni. ivi. - Fiorisce e fruttifica nell'amore della Filosofia. ivi. - Come definita, e non bene, da Federico Imperatore, IV, 3. - come peggio dal popolo. ivi. - Essa non conviene a chi è disceso di buono, ed è malvagio. IV. 7. - Paragone che serve a provare questa verità. ivi. - Non può dipendere dai beni menzogneri del mondo IV, 8. - Non è dell'Imperadore il definirla. IV, 9. Richiede perfezione. IV, 11. - Non occorre alla vera nobiltà che passino in oblivione gli antecessori non nobili. 1V, 14. – V. Tempo. – La immagine della vera nobiltà la si trova anche nelle doti degli animali e di altre cose. ici. - La nobiltà dipende da un abito che è possibile ad ogni individuo; e così la viltà. iri. È la bontà delle cose che le fa nobili e molto più gli uomini. fei. - Nobiltà vale idea di perfezione. IV, 16. qualunque sia il soggetto. ivi. - Non è vocabolo che derivi dal verbo nosco, e stia per cosa conosciuta da molti. iri. - Nobile sta per non vile. iri. -È seme di virtù morali e intellettuali. ivi. - Nobiltà vera ha per fine e frutto l'acquisto delle virtù, e per esse della fe'icità. IV, 17. - Nobiltà e virtù morale importano un effetto stesso, di far cioè pregiato chi le possede. IV, 18. — Nobiltà è cielo in cui devons splendere tutte le virtù intellettuali e morali, IV, 19. — e persi pianta ricca di molti frutti. ivi. — ed è quasi più la nobiltà um dell'angelica. ivi. — Può esservi nobiltà anche dove non sia vi ma vergogna. ivi. — V. Virti. — È dono divino. IV, 20. — Rente uomini quasi Dei, ed in qual senso. ivi. — Il suo seme non cato ischitte, ma in singolari persone. ivi. — V. Stirpe. — Dimanda e l'anima sia ben disposta a riceverlo. ivi. — E come. ivi. — È de nita un seme di felicità messo da Dio nell'anima ben disposta a ceverlo. ivi. — Manifestasi nei costumi d'ogni età della vita. IV, Quella dei maggiori non vale a coprire le vergogne dei successi IV, 29. — Le immagini dei maggiori restano disonorate da essi — e perciò gli indegni loro discendenti non onore, ma infani meritano. ivi. — V. Prosapic. — Nobiltà vera è amica insepand di Filosofia. IV, utt. V. Appetito — Ricchezze — Federico.

Novità di cose sempre pericolosa. I, 10.

Numa Pompilio, ricordato. III, 11.

Numeri proprietà del due, del venti e del mille. II, 15.

Obbedienza: qualità che aver deve. I, 7. — Quando sia perfetta t — È virtù dell'adolescenza. IV. 24. — È necessaria negli adolesc ti, e perchè. ivi. — In che consista la vera obbedienza. ivi. e 503 Premio che se ne acquista. ivi.

Oceano, ricordato. III, 5.

Occhio dell'uomo come agisca, e quali cose lo colpiscano più efficamente. II, 10. — Gli occhi mostrano espressa la potenza dell'ani III, 8. — Elogio di questa parte del volto. ivi. — Palesano gli afi dell'anima. ivi. — Occultar questi affetti è atto di gran virtù. Non sostengono la luce del Sole. ivi. — Come e perchè si dipir no in essi gli oggetti. III, 9.

Odio non si porti che contro alla malizia, IV, 8. - e mai per infa altrui, ma sì dell'errore altrui, ivi.

Oggetti: quali meramente visibili. III, 9. — In che differiscano quali altri sensibili. ici.

Omero non mai tradotto in latino sino ai tempi di Dante. I, 7. - tato. IV, 20.

Onestà ha la sua fonte nella Filosofia, IV, 1. — È rigido fine della umana, secondo Zenone. IV, 6. — Come intesa da lui. ivi. V. St. — Bellezza dell'onestà in che posta, IV, 8.

Onore. V. Virtù.

Operaj sieno subordinati a chi dirige le loro operazioni. IV, 6. Operazioni umane tanto migliori, quanto più ben disposte al lor ¿'operazione è più efficace, quanto è più disposto a quella l'ogliquale si esercita. II, 10. — Le operazioni umane manifetà o meno l'eccellenza dell'anima che le produce, III, 7. → ngono tutte alla ragione ed alla volontà. IV, 9. Differenza a tra le une e le altre. ivi. → Distinzione fra le varie operae dipendono dalla ragione. ivi. → Quali procedano dalla ifri.

sopolare: in che senso sia da riputare la vera. IV, 8, alse. V. Errori.

7. Rettorico.

ato, Il. 14. IV, 12.

ettorica a qual punto debba soprattutto mirare. III, 4. divisione e distinzione loro. III, 6.

iche: ragione della loro divisione rispetto agli uffici divini.

-L'ora nona quando giustamente debba esser suonata. iri.
ola di): suo significato morale. II, 1.
lo, citato. III, 11.

10, Chato. 111, 11.

sarito di Marzia, ricordato. IV, 28.

to. II. 1. II, 6. II, 15. III, 3. — Detto il Maggiore in qual I, 3. Citato. IV, 15. IV, 23. IV, 27.

nè fosse nel mondo al tempo del Messia. IV, 5.
nimo è frutto dello studio. III, 13.
ual modo possa essere ammonito dal figlio. IV, 15.
tifetti di alcuni) verso i servi loro. I, 6. — In qual modo
essere ammoniti dai servi. III, 10.
: effetto di loro magnificenza. IV, 25.

tolo (S.): lode che gli dà S. Girolamo, IV, 6, Citato, IV, 13, V, 22, IV, 24, IV, 28,

perpetuo il piacere. III. 8. – È la celeste Atene. III. 14. consista la sua beatitudine. ivi.

i conviene che a tempo. IV, 2. — Perchè iri. — È seme di ze. iri. — Fuori di tempo è dannoso. ivi.

e servir debbano. 1, 2.

tali sieno proprie dell'anima. III, 8. - Da che derivi la forza della passione. III, 10.

meno giova all'amor del sapere. I, 1.

inata, IV, 29,

7. Tempo.

ginale aveva disformato l'umana natura. IV, 5. costume. 1, 11.



Peleo figlio d' Eaco, e padre di Achille. IV, 27.

Perfezione è desiderio inestinguibile dell'uomo. III, 6. — In che consista, IV, 16. — Perfezione umana. V. Uomo.

Periandro, sapiente. HI, 11.

Peripatetici, ricordati. — III, 14. Perchè così denominati i seguaci d'aristotele. IV, 6. — La loro Filosofia era la dottrina di tutto il mondo ai tempi di Dante. ivi. — Loro opinione sulla felicità. IV, 22.

Perso, qual colore sia. IV, 20.

Persuasione è fine principale del dicitore. II, 7. — Persuasioni in filosofia sono riso di Sapienza, e perchè. III, 15.

Piacere, qual sia perfetto. III, 8.

Pianeti danno il nome ai Cieli rispettivi. II, 14.

Piante amano il luogo più a sè conveniente. 111, 3.

Pietà è virtù che dà lume alle altre. II, 11, - In che consista in - R dono dello Spirito Santo. IV, 21.

Pietro Apostolo (S.), ricordato. IV, 22.

Piscitelli, famiglia nobile di Napoli ricordata. IV, 29.

Pittaco, sapiente. III, 11.

Pittagora, citato. II, 14. — Sua opinione sulla situazione e moto del globo terracqueo. III. 5. Quando vissuto. III, 11. — Nos vuol essa chiamato Sapiente, ma Filosofo; e perchè. ivi. — Citato. IV, 1.IV, 21. Pittagorici: loro opinione sulla Via lattea. II, 15.

Platone: sua opinione circa le Intelligenze. II, 5. — Citato II, 14. — Ammette il moto della Terra intorno al suto centro. III, 5. — Citato. III, 9. — Suo disinteresse. III, 14. — Pone il sommo hene nell'operare con virtù. IV, 6. — Citato, IV, 15. IV, 21. — Età in cui è morto. IV, 24.

Polinice, ricordato. IV, 25. più volte.

Pomo che si stacca maturo dall'albero: similitudine. IV. 28.

Popolo: la sua opinione è più fallace nelle cose che colpiscono i si, che nelle razionali. IV, 8.

Poveri: come sieno da assistere col consiglio. IV, 27. - Sono prettti da Dio. ivi.

Povertà: stato assai più sicuro della ricchezza. IV, 13.

Predestinazione: pensieri altissimi di Dante sopra di essa. III, 12. Preghi quanto costino. 1, 8.

Presenza perchè non di rado diminuisca la fama. I, 3.

Presuntuosi. V. Presunzione.

Presunzione: gravità di questo male dell'intelletto. IV, 15. — Misere stato de' presuntuosi. fvi.

Previdenza. V. Prudenza.

per ben regger i popoli devono amare sapienza, e seguire Fi, IV, 7. — Miseria alla quale conducono i popoli nel caso o. *ivi*. — Si guardino dai cattivi consigli. *ivi*. — In che sia ovuta la soggezione. IV, 9.

sono alla condizione di una massa di grano bianco: se in esano grani di altro colore, a poco a poco si cambia di bianossa, ec.; così delli maggiori virtuosi rispetto alli malvagi.

ea, figura rettorica, in che consista. III, 9.

va è scienza che seguita la Geometria. II, 14.

(Libr., sacro de') citato. III, 14. III, ult. IV, 5. IV, 7. IV, 25. IV, 27.

le (Sentenza di un). IV, 11. V. Eredità.

nza a che necessaria. III, 1.

nza divina opera occultamente in modi superiori all'intelliimana ed angelica. IV, 5. — Talvolta si fa manifesta. iri.

in che consista. IV, 27. — Da lei vengono i buoni consigli, e n'è liberale a tutti, iri, — senza esigerne prezzo. iri.

1 che consista, e a quali età convenga. IV, 23. —Sue lodi, iri, basso stato della prima età della vita. IV, 23.

ni. V. Pusillanimità.

aità, opposto di magnanimità, in che consista. I. 11. — Quanal male sia dell'umano intelletto. IV, 15. Miseria dei pusiltvi.

ei corpi, quali propriamente visibili, quali sensibili. III, 9.

he sia. III. 14.

imana di che più si diletti. H. 3. — L'uso di essa è prima e vita dell'uomo. H. 8. — È il dono più perfetto che ha i. H. 9. — Proprietà ed eccellenza di questo attribuito. III, e non opera in libera sua potestà non è donna, ma aucella. Ha bisogno di Filosofia che la guidi. Àri. — Perfetta che 'uomo beato. HI. 15. La ragione umana talvolta arriva a re l'eterno consiglio. IV, 3. — È nell'uso della ragione la vita dell'uomo. IV, 7. — Ragione, voce usata nel Dirite. IV, 24. — Essa dee governare gli appetiti dell'uomo. IV, V. Operazioni.

on governo de popoli amino la verità e la sapienza. IV, 16. ra faranno heati i sudditi loro, ivi.

1a Intelavono la puerizia di Roma, IV, 3. — Eldaco diverle, secondo le opportunità e i bisogni di essa, ini.



Bearie. V. Palagi.

Beggio, patria di Guido da Castello. IV, 16.

Regno è l'unione di molte città. IV, 4. — Non può esser lunga la pace tra regno e regno, se manchi una Monarchia universale. iri.

Regolo M. Attilio, ricordato. IV, 5.

Reità, da che proceda. IV, 9.

Beligione siasi principalmente nel cuore. IV, 28. — Anche senza esaer frate o monaco si può essere religioso. ivi. — La Religione Cristiana è da conservare sopra tutto. IV, 15. — I suoi dogmi superano ogni calunnia; e perchè, ivi.

Religiosi che studiano per amor di lucro o di onori, biasimati. IV, 16.
Resurrezione: circostanze che vi si riferiscono ricordate. IV, 22.

Offre argomento di paragone riguardo alle tre Marie. ivi. - V.
Marie.

Rettorica intende propriamente a piacere. II, 14.

Rettorico sia circospetto parlando dinanzi all'avversario. IV, 8.

Biochezze: infermità pessima, se male usate. II, 11. — Nè per tempo nè per copia formano nobiltà. IV, 10. — Sono affatto disgiunte da essa, e vili. ivi. — V. Saggio. — Non valgono a tor nobiltà. iri.

- Sono vili, perchè imperfette. IV, 11. - Tali si spérim nell'acquistarle, nell'accrescerle, nel possederle, ivi. - Ai makegi è più facile aver ricchezze; e perchè. ivi. - Ai buoni l'opposta ivi. - Quanto se ne usi bene a guadagnarsi il cuore dei vale uomini. ivi. - Sono esse tanto più pericolose, quanto più celeno il danno di cui possono esser cagione. IV, 12. - e prima conducono ad avarizia. ivi. - generano sazietà, e poi sete magnisre, ivi. - quindi apportano paura e sollecitudune per custodirle. ini. e quindi pensieri che non s'avevano prima. ivi. - Sono abbaninate dalli più gravi scrittori sacri e profani. ivi. - Il radunati che si fa da taluni è danno degli altri. ivi. - per ciò vi si oppengono le leggi Civili e Canoniche. ivi. - Il desiderio delle richesze s'aggira sempre su d'un oggetto. ivi. - perciò non conducte a perfezione. IV, 13. - Sono poi dannose a possedere, per caure cagione di male, e privazione di bene. ivi. - Rendono l'usus timido per sè e per la roba, e lo fanno odioso. ivi, - Ne nerverteno i sentimenti e gli affetti. iri. - Lo tolgono ai beni della liberalia śvi. – L'uomo savio non le ama mai. śvi. – uè si conterba 💕 la loro perdita. ivi.

Bicchezze. V. Eredità.

Ricchi: quanto piena di cure la vita loro. IV, 12. — Il radunare de fanno delle ricchezze è la rovina altrui. (vi.

Rima in che consista. IV, 2. — Si può intendere largamente e strettamente, e come. ivi.

Riputazione: studio de' falsi dotti per mantenerla oltre il merito. I, 11.

Riso: cosa sia in sè medesimo. III, 8. — Quale convenga a donna moderata e modesta. ivi.

Risposte, sa precipitos, dinotano stoltezza. IV, 15.

Riverenza che sia. IV, 8. Quando sia da biasimare chi la presta. ivi.

Rodolfo d' Ausburg, imperadore nel 1273, citato. IV, 3.

Roma: sue distanze da!l' equatore. III, 5. — quando fabbricata. III, 11. — Città imperadrice, ebbe da Dio spezial nascimento e processo. IV, 5. — Fondata al tempo in cui nacque David. iri. — Mirabili disposizioni di Dio per il suo nascimento. iri. — Maravigliosi fatti del suo processo. iri. — Ebbe sette Re quasi tutori di sua puerizia. iri. Sua adolescenza da Bruto primo Consolo sino a Cesare primo Principe. iri. — Ebbe allora cittadini non umani, ma divini. iri. — che furono stromento del volere di Dio. iri. — Le sua mura e il suolo dove ella siede è degno di riverenza. iri.

Bomani vincono prodigiosamente gli Albani. IV, 5. — c i Galli o Franceschi. iri. — e Annibale. ivi.

Romano Impero preparato da Dio colla venuta d'Enca in Italia al tempo stesso in cui nella progenie di Maria SS, era preparata l'opera della Redenzione. IV, 5. — Da Dio distintamente protetto. iri.

Romano popolo eletto da Dio alla dignità dell'Impero. IV, 4. — Erede del s:ngue Trojano. ivi. — Per naturale benignità e valore più disposto all'impero del mondo. ivi.

Romolo, ricordato. IV, 5.

Rosa: dà soggetto ad una similitudine. IV, 27. — Rosa d'oro donata dal Pontesice alla famiglia nobile da Vico. IV, 29.

Rossore. V. Vergogna.

Saggio non si muta per mutar di ricchezza. IV. 10.

Saladino, lodato per liberalità. IV, 10.

Salmo cxiii.: significato anagogico del suo principio. II, 1. — Salmo viii. citato. II, 4. — Salmo xviii. citato. II, 6. — Salmo Lxxii. v. 12. citato. IV, 16. — Salmo viii. v. 1. 5. 7. comentati. IV, 19. — Salmo ciii. v. 9. citato. IV, 23.

Salomone (la Cantica di), citata. II, 6. — Sua sentenza. II, 11. — Citato. IV, 12. IV, 24. IV, 25. IV. 27. — V. Ecclesiastico.

Salterio: ha perduto in bellezza nell'esser trodotto da ebreo in greco, e da greco in latino. I. 7.

Selute è necessaria alla bellezza del corpo, IV, 25.

San Nazzaro, famiglia nobile Pavese ricordata. IV, 29.

Santelene; sorta di moneta, e quale. IV, 11.

Santi non hanno invidia fra loro, e perchè. III, 15.

Sapere è buono, ma con misura. IV, 13.

Sapienti veri sieno liberali di lor dotirina. I, 1. — I sette della Grecia chi fossero. III, 11. — V. Filosofi.

Sapienza: l'amore di lei ama cose eterne. III, 14. — Dov' è queste amore, ogni altro cede, e perchè. ivi. — Quali ne sieno gli occhi,
quale il riso di lei. III, 15. — Fa l'uomo beato, e perchè. ivi. —
Come possa far l'uomo beato senza arrivare alla cogniziene delle
cose superne. ivi. — Ha comuni le lodi con la Filosofia. ivi. — V.
Filosofia. — È dono dello Spirito Santo. IV, 21.

Sapienza (Libro sacro della), citato. III, 15. IV, 6. IV, 16.

Saturno: sue proprietà. II, 14.

Savio non è chi non è buono. IV, 27.

Scienza naturalmente è desiderata. I, 1. — Da che impedita dentre e fuori dell'uomo. ivi. — Qual sia la più nobile. II, 14. — È partita ragione delle cose. IV, 12. — Il desiderio di essa porta da un oggetto all'altro. IV, 13. (V. Ricchezze) — e perciò conduce al un termine, e sempre a maggior perfezione. ivi. — È dono delle Spirito Santo. IV, 21.

Scienze: in che convengano colle proprietà e numero dei Cieli, e come ripartite al tempo di Dante. II, 14. — Sono tutte membra di Sapienzia. III, 11. — Quali più intimamente sieno proprie della Filosofia. iri.

Scipione vincitore d'Annibale. IV, 5.

Scrittura Divina, citata. IV, 20.

Scritture: loro sensi, quanti e quali. II, 1. — V. Sensi. — Principi di critica per ben intenderle. ivi.

Scritture Sante, citate. IV, 23.

Selva. V. Vita.

Senato: ragione di questo nome. IV, 27.

Senera: sua sentenza. 1, 8. — Citato. II, 14. III, 14. IV, 12.

Senettute è decrescimento di vita. IV, 24. — Sua durata. ivi. — Ragione di sua durata. ivi. — È seguitata da circa dieci anni di Senio. ivi. — Perchè in questa età difficilmente si possa trovare cortesia di costumi. IV, 26. — e così nel Senio. ivi. — V. Età della vita. — Senettute è l'età della prudenza. IV, 27. (V. Prudenza) — della giustizia. ivi. (V. Vecchi) — della liberalità. ivi. — dell'affabilità. ivi.

Senio ( V. Età della vita - Senettute ) è l'età della decrepitezza. IV,

Ultimo termine della vita. ivi. — In essa l'uomo deve torggiormente a Dio, come a suo porto. IV, 28. — V. Morte.
Calcidonio, compagno d'Aristotele. IV, 6
: scritture esser ponno di quattro specie: litterale, allegoriale, anagogico. II, 1. — Quale sia da notare principalmen-

e che debhono avere per ben servire. I, 6.

Al buon servigio si ricercano cognizione, soggezione e oba. I. 5.

qual modo possa ammonire il padrone. III, 10.

za è segno di viltà e innobiltà. IV, 19.

dovico. V. Vio (Tommaso da).

Enea.

fermano in essa i Trojani. IV, 26. — Giuochi in essa cele-Enea. ivi.

, ricordato. IV, 11.

poeta, ricordato. IV, 13. - Sua opinione condannata da le. ivi.

incia dell' Asia. IV, 5.

maniere è virtù che conviene all'adolescenza. IV. 24. — IV. 25. — Procura e mantiene gli amici. ivi. — È neces-ll'età dell'adolescenza. ivi.

iana ha per fine la vita felice. IV, 4. — Bisogna che vi sia. Ha la prima radice nello stato di famiglia. ivi: — L'uomo ser la società. — V. Catone.

. Monarchia. - Navi.

cordat.o U. 14. III. 14. — Pone il sommo bene nell'operare ù, IV. 6. — Perchè gli Accademici non prendessero da lui . iri. — Stima ch'esso fa di Platone, IV. 24.

e è necessaria nell'arti e nei mestieri. IV, 9. - In quali cose nente. iri.

) prova dell'immortalità dell'anima. II, 9.

re a tutte le altre stelle: l'occhio nol può mirare. II, 14. — stoteliche sul moto di lui intorno alla Luna. III, 5. — Dà ne adequata degli effetti della Bontà divina. III, 7. Tra le ate è immagine più propria del Creatore, e perchè. III, 12. illumini gli oggetti. III, 13. — Suo diametro apparente e petto alla Terra. IV, 8. — V. Cavalli del Sole.

iente, ricordato. III, 11.

'. Principi.

come e perchè si rappresentino in esso gli oggetti. III, 9.

#### 428

#### TAVOLA

Speusippo accademico; ricordato. IV, 6.

Spirito Santo. Suoi Doni sono sette, che possono tutti essere da Die messi in un'anima. IV, 21.

Splendidezza con roba altrui quanto detestabile. IV, 27.

Splendore, che sia. III, 14.

Stagioni sono preparate dal tempo. IV, 2. — Le stagioni dell'anno corrispondo alle quattro età della vita. IV, 23.

Stagira, patria d'Aristotele. IV, 6.

Stati: come si formino e leghino fra sè. IV, 4. — Assimigliati nel p-verno a quello delle navi. ivi.

Stazio, citato. III, 8. III, 11. IV, 25. più volte. — Perchè detto il della poeta. IV, 25.

Stelle: lor numero. II, 15. — Incertezza del loro lume, e perchè. III, 2. Stima. V. Fama.

Stirpe non fa nobili le persone, ma sì le persone la stirpe. IV, 22.

Stoici: falsa idea che avevano dell'onestà. IV, 6. — Loro opinione sicordata. IV, 22. — V. Filosofi.

Strofa. V. Verso.

Studio in che consista. III, 12. — È mezzo alla vera Filosofia, ivi. — Genera la pace dell'animo. III, 13.

Studio (Uomini di): non conviene ad essi vergogna, e perchè. IV, 19. Stupore (V. Vergogna) in che consista. IV, 25.

Tacere e parlare non conviene che a tempo. IV, 2. V. Parlare. Talete sapiente. III, 11.

Tarquinii; ricordati. IV, 5.

Telamone figlio di Eaco, padre d'Ajace. IV, 27.

Temperanza, virtù, in che consista. IV, 17. — È freno degli umani appetiti. IV, 26. — Conviene alla gioventù. iri.

Tempo: esser deve atteso opportuno alle nostre operazioni, al parlare in ispecie IV, 2. — È numero di movimento celeste, ivi. — Dispone e prepara le stagioni, ivi. — Porta a fine d'ogni desiderio chi paziente l'aspetta ivi. — Tutte le nostre brighe procedono quasi dal non conoscer l'uso del tempo. ivi. — Esso non è modo che valga a giudicare la nobiltà vera. IV, 14.

Teologi: pensano dell'allegorie altrimenti che i poeti. II, 1.

Teologia: sublimità e perfezioni di questa scienza. II, 15.

Terra: opinioni degli antichi sul suo moto. — III, 5. Suo diametro rispetto al Sole. IV, 8.

Testamento vuol sanità di mente, e non di corpo. IV, 15,

Tideo, ricordato. IV, 25.

Timeo, libro di Platone, citato. III, 5.

Timor di Dio, dono dello Spirito Santo. IV, 21.

Tite Livio, citato. III, 11. IV, 5.

Tolommeo: suo sistema nella disposizione dei cieli. II, 3. — Citato. II, 14. — Sua opinione sulla Via lattea. II, 15.

Telesa (Conte di), lodato per liberalità. IV, 11.

Ternata d'una Canzone cosa sia, e perchè così denominata. II, 12.

Terquato, il pronipote di Manlio, fu degli Epicurei. IV, 6.

Tequato Manlio, ricordato. IV, 5.

Inditore chi, e quanto detestabile, IV, 12,

Induzioni di opere poetiche da una in altra lingua non possono conservare le bellezze originali. 1, 7.

Irojani in Sicilia, ricordati. IV, 26.

Irojano sangue trasfuso nel latino. IV. 4.

Tallo Ostilio re. IV, 5.

Tutela. V. Adolescenza.

Ubriachezza è vizio di consuetudine. III, 8.

Uberti (degli) Famiglia nobile di Firenze, ricordata. IV, 20.

Trici divini. V. Ore Canoniche.

Eguccione (pel libro inedito de derivationibus rerborum) citato. IV, 6.

Flaimo è voce che ha significato di primo, principale, secondo si adopera. II, 8.

smidità e calore cause di vita. IV, 23. - V. Vita.

Pomini che vanno dietro all'opinione altrui senza discrezione, sono pecore, e non uomini. I, 11. — Per nobiltà di prima natura amano l'onesto e il perfetto. III, 3. — per seconda il luogo e tempo di lor generazione. ivi. — per terza un cibo anzichè un altro. ivi. — per quarta i piaceri del senso nel tatto e nel gusto, ivi. — per quinta ed ultima la verità e la virtù. ivi. — Alcuni vili quanto le bestic, altri nobili quanto gli Angeli. III, 7. — Detti divini, e perchè. ivi. — Quali non atti a Filosofia. III, 13.

Pomo: da che impedito nell'amor del sapere. I, 1. — Pochi uomini possono arrivar a sapere. ivi. — Felici coloro che sanno. ivi. — Niuno di sè parli nè bene nè male, se non è necessario. I, 2. — Niuno può essere buon giudice di sè stesso. ivi. — Perchè. ivi. — Niuno lodi o biasimi un altro in sua presenza, e perchè. ivi. — Quando si possa e debba parlare di sè. ivi. — L'uomo è di sua natura macchiato d'imperfezioni. I, 4. — Quali e quante. ivi. — A mantenersi in opinione dia la sua presenza a pochi, la familiarità a meno. ivi. — È chiamato alla vita contemplativa, o attiva. I, 5. — Crea-

to per restaurare il numero degli Angeli ribelli che ando perduto. II. 6. — Qual sia la vera sua vita e maggior nobiltà. II, 8. — & vive secondo il senso, vive bestia. ivi. - È il più perfetto degli animali. II, 9. - Animale divino, e perchè. III, 2. - Non puè arivare a comprendere perfettamente le sostanze superiori separate da materia. III. 4. - nè gliene può venir biasimo ivi. - E solo capace di atti razionali. III, 7. - Il parlare è di lui solo. ini. - Eccellenza di sua natura. III, 8. - Pochi uomini sono perfetti, e zerchè. ivi. — Uomini malnaturati, che ben si reggono, sono più ludabili: come e perchè. ivi. - L'uomo ha per beatitudine il perfezionamento della ragione. III, 15. - Come sia beato nell'amore della Sapienza. ivi. - e sino a qual limite. ivi. - Non può arrivare alla cognizione delle cose superiori, e quali. iei. - Può eser non ostante Beato, e perché. ivi. - È chiamato alla società dalla natura. IV, 4. - In che differisca dalle bestie. IV, 10. - E fate a simiglianza di Dio. IV, 12. - Deve, quanto può, trar sè alle divine cose. ivi. - e sapere con certezza, quanto può più, in natura. ivi. - Non nasce egli nè nobile, nè ignobile. IV, 15. - I Florit antichi non credevano essere stato creato un primo uomo, ma A una sola essenza essere in tutti gli uomini. ivi. - Sua prima origine secondo i Gentili. ivi. - L'uomo può esser pargolo non pur per ctade, ma per difetto di costume e di vita. IV, 16. - La sua bontà si conosce dalle sue opere, ivi. - Nobiltà della sua creazione. IV, 19. - Uomo onorato non usi parole e idee che male starebbero nella bocca d'ogni donna. IV, 25. - La perfezione della natura dell'uomo è disposta prima rispetto a lui, quindi rispetto agli altri. IV, 26. - Gli bisogna cercar questa perfezione prima per sè, poi per gli altri, ivi. - Essa sta nella regola dell'appetito. F. Appetito. - L'uomo è animale civile, perchè a sè e ad altri dese esser utile, IV, 27. - V. Catone - Generazione - Verità.

Uso di una cosa è più dilettoso quanto più si ama la cosa stessa. IV. 22. — Altro è l'uso pratico, altro lo speculativo, iri. — Questopiù eccellente di quello. iri. — Sta meglio desiderare l'uso delle coss speculativo, piuttosto che l'operativo. iri.

Utilità vera in che consista, I, 9. — Utilità di moneta o di onori non è huon fine a vera Filosofia ed amicizia. III, 11.

Valore può essere inteso variamente. IV, 2.

Verchi: perchè non convenga ad essi vergogna. IV. 19. — Devone, per frutto d'esperienza, essere seguitatori della legge e del giusto IV. 26. — Perchè chiamati al governo dei popoli. IV. 27. — V. Senato. — Debbono essere affabili. ivi. — V. Senettute.

Vecchiaja. V. Scnio. Vecchiezza. V. Scne

Verchiezza. V. Senettute - Senio - Vecchi.

Wedere, come si operi, e in che consista. III, 9.

Venere: proprietà di quest' astro. II, 14.

Venere (Cielo di ). V. Cieli.

Verecondia in che consista. IV, 25.

Vergogna è buono ed ottimo segno di nobiltà vera nei giovani e nelle donne. IV, 19. — Perchè non così nei vecchi e negli uomini di studio. seri. — È necessaria nei fanciulli, e perchè. IV, 25. — Comprende in sè tre passioni: lo stupore, il pudore e la vercendia. seri.

Ventà: la sua speculazione è l'ultima perfezione dell'uomo. II, 14. — È posta nelle dimostrazioni della Filosofia. IV, 2. — Con essa l'anima è donna; schiava senz'essa, ivi. — Innamora di sè medesima. ivi. — Convince ogni autorità. IV, 3. — Doppio modo di offenderla. IV, 8. — Dev'essere il primo degli amici. ivi. — In che consista, come virtù. IV, 17.

Vere mon è sempre quello che pare alli più. IV, 3.

Verso, usato in significato di strofa. II, 10. III, 1.

Via lattea detta Via di S. Jacopo, e perchè. II, 15. - Notizie che le appartengono. iri.

Vice (Manfredi da ), ricordato. IV, 29. - V. Rosa d'oro.

Viaggiare con aver seco ricehezze quanto sia pericoloso. IV, 13.

Faggiatore che ritorna in patria: similitudine. IV, 28.

dir morto, ancorchè vivo. ivi. — cioè morto come uomo, vivo come bestia. ivi. — Vile cosa sia. IV, 11.

Tilissimo è colui che, disceso di buoni progenitori, è malvagio. IV, 7.
Tiliano: la nascita non lo impedisce dal diventar vero nobile, IV, 14.
Tilia è opposto di Nobiltà. — V. Nobiltà.

• irgilio, citato. I, 3. II, 6. II, 11. III, 11. IV, 4. — Nell' Encide raffigura il processo delle varie età dell'uomo. IV, 24. — Nel IV. V. VI. dell' Encide rappresenta l'età della gioventù. IV, 26.

Tu importa letizia. I, 8. — Procura sempre il meglio. iri. Acquista amici. I, 8. — Vu il esser libera. ivi. — Suo vero fine. ivi. — Le virtù sono bellezze dell'anima. III, ult. — Come possano scemar di pregio. iri. — Ogni virtù viene da un principio. IV. 17. — Sono proprietà nostra, e perchè iri. — Sono undici, secondo Aristotele. iri. — Fortezza. iri. — Temperanza. iri. — Liberalità. iri. — Magnanimità. iri. — Anior dell'onore. iri. — Mansuetudine. iri. — Affabilità. iri. — Verità. iri. — Eutrapelia. iri. — Giustizia. ivi. — Ognuna di queste virtù ha per nemico tauto

il troppo che il poco, e però stà nel mezzo. ici. — Fanno l'ac felice, e perchè. ici. — Il conseguirle è frutto e fine di vera net ici. — Virtù morali e intellettuali, proprie di nobiltà, quali. IV. — Virtù discende da nobiltà, come il color perso dal nero. IV. — È un abito misto di nobiltà e di passione, e sta nel mezzo. — Ogni età dell' uc mo si adorna di virtù sue proprie. IV. 24. — Adolescenza — Gioventù — Nobiltà — Platone — Senettute — crate — Vita.

Virtù Teologali donde procedano, e come conducano a vera Files III, 14.

Virtuoso. V. Abito.

Visconti (de') famiglia nobile di Milano, ricordata. IV, 20.

Viso: porta espressa la potenza dell'anima, III, 8. — e più negli e e nella bocca. ivi. — Perchè il viso d'un uomo non assomigli aq lo d'un altro. ivi.

Vita contemplativa, ossia d'intelletto, è più simigliante a Dio, e Dio più amata. II, 5. —Vita attiva e contemplativa conducant trambe a felicità. IV, 17. — Meglio la seconda. ivi. Idea che n il Vangelo. ivi.

Vita futura: bestialità di chi la nega. II, 9. — È dannoso il negivi. — È dogma insegnato da tutti i Sapienti e da tutte le leggi — L'uomo sarebbe il più infelice di tutti gli animali, se non a la certezza di questa vita. ivi. — Insegnamento di Cristo Signore Vita Nuova, quando scritta. I, 1.

Vita umana è brevissima: luce che può assistere in tal cammino sia. III, ult. - Suo corso simigliante ad un arco, IV, 23. - V.( - Risulta dalla combinazione dell' umidità e del calore. ivi. più o meno di tale combinazione dipende il più o meno vitalità. ivi. - La vita non è che un salire e uno scendere. i Il punto sommo è tra il 35.mo ed il 40.mo anno nei più, e pr nel 35.mo per i ben naturati. ivi. - V. CRISTO. - La vita s te in quattro età. iri. - Corrispondono alle combinazioni e gradi del calore e dell'umido. ivi. - Sono l'Adolescenza, la ventù, la Senettute ed il Senio. iri. - V. Puerizia. - Corrispot alle quattro stagioni ed alle quattro parti del giorno. ivi. - e la regola delle Ore Canoniche. ivi. - Età nelle quali la vita si a sta, si accresce, giunge al colmo, si perfeziona e si usa, decresc termina. IV, 24. - Possono essere più o meno lunghe in og secondo la varia sua complessione. ivi. - La vita umana è ur va. ivi. - V. Fine - Morte.

Vite: dà argomento ad una similitudine. IV, 21.

fivere, che sia negli animali; che negli uomini. IV, 7.

Taj, impedimento al sapere. I, 1. — Connaturali nell' uomo quali.

II, 8. — consuctudinarj quali. iri. — Per buona consuctudine loro opposta si vincono i secondi, si correggono i primi. iri.

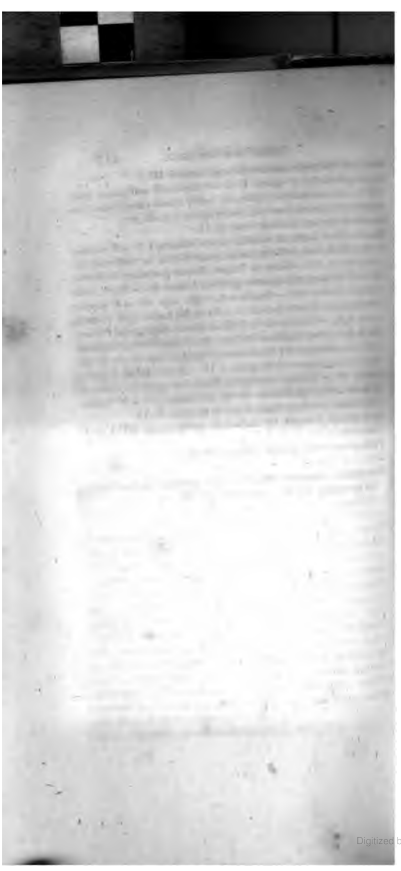
'ecaboli: si mutano secondo l'uso. II, 14.

degre cede al Latino in nobiltà, virtù e bellezza. I, 5.—È instabile e corruttibile. ivi. — Trasmutabile quasi in tutto da mill'anni prima di Dante. ivi. — Libro de Vulgari Eloquio posteriore al Convito. ivi. — Il Volgare non esprime quanto il Latino. ivi. — Non è bello quanto il Latino. ivi. — Seguita uso, e non arte. ivi. — È proprio distintamente di tutte le nazioni, e diviso dal Latino ch'è comune a tutte. I, 6. — Volgare di Sì, Volgare italico, migliore del Proventale. I, 10. — Sua singolare bellezza. ivi. Volgare italico biasimato a torto in confronto del Provenzale, come un tempo lo era la lingua latina a paragone della greca. I, 11. — Varie cagioni di questo biasimo. ivi. — Volgare stabilito da Dante con numero e rime. I, m. — Sua lode, e predizione di sua grandezza. ivi. — Il Volgare non è idoneo a tessere elogio degno di Beatrice. II, 13.

**Bontà**: quando è buona, val molto nelli meriti umani. III, 4. — V. Operazioni.

oluttà: sommo bene, secondo Epicuro. IV, 6.

Lemone filosofo, ricordato. III, 14. — Sua opinione sul fine ultimo della vita umana. IV, 6. — Ricordato. IV, 22.



Digitized by Google



# DANTIS ALIGHERII

DE VULGARI ELOQUIO SIVE IDIOMATE

LIBRI DUO

# **PREFAZIONE**

POSTA ALL' EDIZIONE DEL 1840.

stri antichi Scrittori, Giovanni Villani (1), e Giovanni ), l'uno contemporaneo di Dante Alighieri, l'altro di poco riore, affermarono essere stata da lui scritta un'Opera in-'ulgari Eloquio; e Dante istesso avea detto nel suo Conse gli bastasse la vita, avrebbe un giorno dettata un'Orare Eloquenza. Di quest'Opera due soli libri, comecchè di ase comporsi (4), sono a noi pervenuti, sia che alla morte i andassero gli altri perduti, sia che l'Opera non fosse o componimento per l'affrettata fine dello Scrittore. Di ada opinione, che a me par la più vera, sono ambedue summentovati. Quest'Opera vide primamente la luce in 1529, non però nel suo originale latino, ma sibbene in raduzione d'anonimo, che alcuni falsamente supposero medesimo, e che quindi fu riscontrato essere il Trissino. atino fu poi nel 1577 dato alla luce in Parigi da Jacopo ui Pietro Del Bene, gentiluomo fiorentino rimise, l'unica re siasi finor conosciuta, e che da lui era stata in Padova

nto d'un'Opera intorno il volgare linguaggio se era inteempo dell'Alighieri non lo è meno al presente, dopo tante

be fiorentine libro IX, cap. 135.

Dante, cap. 16.

I, cap. 5.

Vulg. Eloq. lib. II, cap. 4 e cap. 8.

quistioni mosse intorno la lingua nostra e non ancor terminate. Incomincia l'Autore dall'origine dell'umana loquela, e dice che per volgare idioma intende quello, il quale senz'altra regola, imitando la balia, s'apprende, Hayvi ancora (ei prosegue) un altro parlare, il male i Romani chiamano Grammatica; e questo hanno pure i Greci ed altri, ma non tutti, perciò che pochi all'abito di esso pervengono conciossiachè, se non per ispazio di tempo ed assiduità di studio, si ponno prendere le regole e la dottrina di lui. Quindi dopo aver acrenata che solo l'uomo ha il commercio del parlare, e che questo commercio all' uomo solo fu necessario; dopo aver cercato a qual uomo fu mimamente dato il parlare, qual fu la sua prima parola e di qual linguate dopo altre ricerche, ch'appariscano essere del gusto scolastico di quel tempo, e che oggi possono a noi ben poco interessare, viene alla divisione del parlare in più lingue. E qui, incominciando dalla consusione per la torre di Babel avvenuta, e brevemente tenendo dietro alla diffusione de vari idiomi pel mondo, si ferma a quelli d'Europa, e più particolarmente a quelli dell' Europa meridionale, che in tre someriamente distingue per le tre loro affermazioni. Questi tre idiomi. son quelli dell' oc, dell'oil e del sì, derivano secondo Dante (el egli mal non s'appose) da una radice comune, dappoichè comuni a tuti e tre sono tanti e tanti vocaboli principali. Ma come questo primiliro idioma coll' andare del tempo in tre si variò, così queste tre variazioni ciascuna in se stessa non poco si varia. E la ragione n'è questa: che ogni nostra loquela dopo la confusion di Babel, la quale nient'altro fu che una oblivione della loquela prima, essendo a nostro beneplacito racconcia ed alterata, ed essendo l'uomo instabilissimo e variabilissimo animale, la nostra locuzione nè durabile nè continua può & sere: e come le altre cose, costumi ed abiti secondo le convenienze di luogo e di tempo si mutano, così questa secondo le distanze di luogo e di tempo si varia. Fatte queste premesse, viene a trattare dell'idioma del sì, e distingue ed esamina quattordici de' principali dialetti allor parlati in Italia, il Siciliano e il Pugliese, il Romano e lo Spoktano, il Toscano e il Genovese, il Calabrese e l'Anconitano, il Rome gnolo e il Lombardo, il Trivigiano e il Veneziano, il Friulano e Ilstriano, i quali tutti trova essere inornati od aspri o sconci o in akon che disettosi. Quindi parla del volgar bolognese, e non dissente da oloro che a quel tempo dicevano essere il migliore di tutti gli allri volgari: non lo trova però sì eccellente, che sia degno d'essere agliatri di gran lunga preferito: perciocchè esso non è quello che da lui si cerca, e ch'è detto illustre, cardinale, aulico, e cortigiano: che x quello si fosse, il massimo Guinicelli, Guido Ghisliero, Fabrizio ed nto, poeti e dottori illustri, e delle cose volgari intelligentissimi, avrebber cantato "Madonna il fermo core,, —"Lo mio lontano ,, —"Più non attendo il tuo soccorso, Amore,, ec. Le quali pae (e questo si noti bene) sono, dice lo stesso Dante, in tutto dire delle proprie bolognesi.

Or poichè tutte queste ricerche e disamine del nostro autore ad alpon tendono che a far conoscere, come nessuno fra i dialetti itani era degno d'ottener sopra gli altri il primato in modo da essere ben dritto chiamato quell'illustre linguaggio, in che tutti i saati italiani avrebbon dovuto scrivere, così conchiude che il volga-Hustre, cardinale, aulico e cortigiano in Italia è quello, il quale li tutte le città italiane, e non pare che sia di niuna. Passa poi a : le razioni per le quali a questo volgare dà i titoli d'illustre, carmie. aulico e cortigiano; e come si può trovare un volgare ch' è proo di Cremona, uno ch'è proprio di Lombardia, ed un altro ch'è nerio di tutta la sinistra parte d'Italia, così egli dice potersi trovaraello ch'è proprio di tutta Italia. E se il primo si chiama Crenese, il secondo Lombardo, e il terzo di mezza Italia, così questo, è di tutta Italia, dec chiamarsi volgare italiano; e questo, egli erma, è veramente quello che hanno usato gl'illustri Dottori, che Italia banno fatto poemi in lingua volgare. Qui termina il primo m, ch'è il più importante sì per la storia della nostra lingua, sì per rita e per le opinioni di Dante.

Nel libro secondo cerca l'Autore se tutti gli scrittori possano e debno usare il volgare illustre, e conchiude che solo i sapienti debbausarlo. Cerca in quali materie questo illustre linguaggio debba ese adoperato, e trova che solo in tre cose, cioè nel trattare della gaerdezza dell'armi, dell'ardenza dell'amore e della regola della votà o, per ripeterlo con esso lui più concisamente, dell'armi, delmore e della rettitudiue. Viene poi a dire in qual modo debba merarsi; e, lasciata la prosa, tratta delle tre forme di poesia allora tate, il Sonetto, la Ballata e la Canzone, e conchiude che la Canzoè il modo più nobile che per lui si cercava. Della Canzone egli a quindi discorso, e distinti brevemente i trè stili, il tragico, il come l'elegiaco, parla a lungo de'vocaboli, de'versi, delle stanze e le rime, onde compor si dee la Canzone. Qui termina il libro sedo, il quale poichè non compie il trattato intorno lo stile tragico kissimo, pare essere stato dall'autore lasciato imperfetto. Gli altri : libri poi, che avrebbon dovuto a questo seguire, dovean trattare di altri due stili, il comico e l'elegiaco, e ciò rilevasi da alcune pa-: dell'Autore medesimo (Libro II, cap. IV. e cap. VIII.)

Molte gravi questioni sonosi agitate intorno quest'Operetta di Dante fino da quando essa comparve la prima volta alla luce; le quali note sono così, che mi dispensano dal farne l'istoria. Non lascierò peraltro di dire, che male a parer mio s'è finor quistionato; perciocchè gli uni hanno voluto che le opinioni da Dante in questo libro emesse siano tuttequante vere e inconcusse; gli altri poi hanno preteso che l'opera che oggi leggiamo, non sia quella dall'Alighieri dettata, ma un'altra tutt'affatto diversa, fabbricata a bella posta dal Trissino, e quindi dal Corbinelli pubblicata col nome di Dante. Di qui pure altre questioni aspre, intricate, interminabili. A me sembra peraltro, che mentre pressochè gratuita o sostenuta da deboli e vacillanti argomenti si è l'opinion di coloro i quali per illegittima tenguo quest'operetta di Dante, avvalorata da più argomenti e ben forti sia l'opinione degli altri i quali genuina la dicono. Abbiamo or ora seduto che Dante in quest'operetta, si studia di provare come nesua volgare d'Italia fosse degno d'esser preso a modello dai sapienti Scrittori, e d'esser chiamato illustre, cardinale, aulico e cortigiano. Or bene, il Villani, che avea indubbiamente veduta l'opera, dice, che in essa con forte e adorno latino e con belle ragioni Dante riproca tutti i volgari di Italia. E noti il lettore che la maggiore appunto delle ragioni, le quali sono state messe in campo da chi tiene per l'allegittimità, è appunto questa di veder nell'opera rifiutati tutti i nostri volgari. Dante, e' dicono, avrebbe certo eccettuato il toscano, quel volgare cioè, nel quale aveva egli dettato le maggiori delle opere sucnè avrebbe magnificato il bolognese, il più aspro forse ed il più sconcio di tutti gl'italiani dialetti. Ma, come abbiamo vedato, Dante non magnifica punto il volgar bolognese, e se dice esser quello il dialetto meno peggiore degli altri, dice pure essere affatto differente dalla lingua adoperata dagli illustri poeti bolognesi. Che potrassi dunque concludere in questa questione? O che il dialetto di Bologna non era nel secolo XIII, quando fioriva il suo Studio, e concorreanvi i maggiori Sapienti, quello stesso ch'è oggi; o Dante errò, tenendolo per il meno cattivo degli altri.

Nel secolo dell' Alighieri i dotti e i poeti non dettavano tutti ke opere loro in una lingua comune italiana, com' oggi si pratica, ma la maggior parte di essi dettavanle ne' loro particolari inornati dialetti, od anche (e questo era di moda) nel provenzale linguaggio. Quindi il fine di Dante, scrivendo il Libro dell' idioma volgare, era quello d' incitare tutti gl' italiani scrittori ad usare una medesima lingua comune, che egli però non chiama nè toscana nè siciliana ma italiana, e cui dà i titoli d'illustre, cortigiana, aulica e cardinale. In

questo concetto io riconosco l'Alighieri; perchè, come in Italia voleva unità di forza pubblica e di governo (e questo egli espose nel suo Libro de Monarchia), così voleva negl'Italiani scrittori unità di linguaggio. Posto adunque il principio, che nessuno fra i varj dialetti d'Italia era degno di formare il volgare illustre, e che questo appariva essere in ciascuna città e in niuna riposare, Dante o credè contraditorio il dare al dialetto toscano il primato, o questo primato in esso dialetto non ravvisò, o per fini suoi particolari ravvisare non rolle.

" Tutte le lingue, dice il Conte Balbo (5), trassero senza dubbio l'origine dai dialetti variamente parlati in più regioni della nazione medesima, e mantennero tale induterminatezza e varietà finchè uno ti quelli non diventò regnante od almeno principale. Ma una gran lifferenza vi è tra le nazioni che hanno un centro di governo e colara, e quelle che no. Nelle prime la città, dov'è il centro, diventa ede quasi unica, e rimane fonte perenne della lingua; tanto che se ma parte di essa città, come la corte o il pubblico parlamento, vi liventi principale, in essa parte si restringe naturalmente l'autorità lella lingua. Così avvenne della lingua latina regolata in Roma dala urbanità, cioè dal costume di essa città; così poi delle lingue moleme, spagnuola, francese ed inglese. All'incontro nelle nazioni sena centro diventa bensì principale nella lingua un dialetto (imperincchè è impossibile che tutti vi contribuiscano per parti uguali), il principato di esso, non ajutato dalla centralità delle istituzioni vili, rimane di necessità meno certo sin da principio, e disputato poi continuamente. Tale fu il caso della Grecia antica, tale quello Lell'Italia moderna; chè in ciò, come in tante altre cose, la varietà e nostri destini ci fece soffrire, tra antichi e nuovi, tutti gli sperimenti, ci sece dare al mondo tutti gli esempi. Che il dialetto sioren-Lizo non fosse il primo scritto nè in poesia, nè in prosa, quando due Fuochi della civiltà italiana erano la Corte siciliana di Federigo II e Studio di Bologna, è già noto: noto è pure, come passasse tal ciwiltà a Firenze, come vi si facesse più progressiva, e come Dante sossigliuolo non unico, non primogenito, ma principalissimo di tal wiviltà. Che fin d'allora i Toscani vantassero il loro volgare come il primo della lingua italiana, vedesi dal cap. XIII lib. I del Volgare Eloquio. Naturalmente crebbe tal vanto di primato dopo Dante, Petrarca, Boccaccio e parecchi altri, e per oltre a due secoli Firenze rimase pur prima della civiltà italiana. Cadutane essa poi, per qualun-

(5) Vita di Dante, vol. II, pag.

que ragione, volle il principato di lei volgersi in tirannia; misera e minutissima tirannia di parole, che fu allora rigettata con proteste di fatti e ricerche di diritti, come succede a tutte le tirannie. Ma il negare l'esistenza di quel principato, parmi a un tempo negazione di fatti, solenne ingratitudine a' nostri migliori, ed ignoranza dei reri interessi della lingua, la quale non si può mantenere viva e bela in niun luogo, come in quelli ov'è universalmente e volgarmente parlata.,

" Errò egli dunque Dante non riconoscendo il principato, pretes da'snoi contemporanei, del proprio dialetto? Certo sì, a parer mio: ma potè esser indotto in errore dalla novità di tal fatto, non universalmente riconosciuto se non appunto dopo di lui e per effetto di lui e forse da quella sua natura larga e per così dire eclettica, che gli faceva abbracciare tutte le scienze, scrivere in tutti gli stili, accettare tutti i dialetti, e raccogliere da questi ed anche dalle lingue straniere le parole che gli venivano in acconcio . . . Nè è mestieri così d'apporre a Dante il ristretto e vil pensiero di voler per vendettatorre il vanto della lingua alla propria città. Non sogliono gl'irosi re vendicativi; e chi si sfoga in parole alte ed aperte, non si vendicativi poi con altre coperte ed indirette. Il fatto sta che questo scritto, ci to da alcuni qual frutto dell' ira di Dante, è assolutamente puro d'i giurie a Firenze, sia che la disdegnosa ma gentile anima di lui desse doversene astenere qui, dove dava giudicio contrario ad essa un di lei vanto, sia perchè questo come il Convito sossero scritti un tempo di maggior mansuetudine . . . . Certo non sono di anim ruminante vendetta le espressioni seguenti, per le quali si scusa non poter sar la lingua siorentina la più antica del mondo, e Firen la più nobile città: Ma noi a cui il mondo è patria si come a per il mare, quantungue abbiamo bevuto l'acqua d'Arno aranti ch'ar simo denti, e che amiamo tanto Fiorenza, che per averla amata pat mo ingiusto esilio, nondimeno le spalle del nostro giudicio più a ragione che al senso appoggiamo. E benchè secondo il piacer nost ovvero secondo la quiete della nostra sensualità, non sia in terra più ameno di Fiorenza, pure rivolgendo i rolumi de' poeti e degli tri Scrittori, nei quali il mondo si descrire, e discorrendo fra no varj sili dei luoghi del mondo, e le abitudini loro tra l'uno e l'alpolo e 'l circolo equatore, fermamente comprendo e credo molte reg ni e città essere più nobili e deliziose, che Toscana e Fivrenza ore nato e di cui son cilladino, e molte nazioni e molte genti usare utile sermone che gli Italiani...

Che per ira contro l'ingrata patria Dante non desse il primato-

ino, pare a me non potersi ragionevolmente pensare an-- argomenti. Nel Convito, opera scritta evidentemente col desiderio di rivedere la patria (6), e nella Vita Nuodettata molti anni avanti l'esilio, nelle quali più d'una scorso della lingua nostra volgare, non si vede punto da-) toscano il primato; e quivi Dante avrebbelo fatto ceron doppio fine, se tale fosse stata la sua credenza. Ma cono alcuni Critici, che nel libro del Volgar Eloquio, l'Auiori delle opinioni contrarie a quelle emesse nel Convito e opere? Nel Volgare Eloquio dice, per esempio, essere il olgare più nobile del latino, e nel Convito all'opposto no più nobile del volgare. Inoltre danna come barbare le e voci manucare, introcque, e quindi le pone ambedue na. Alla prima parte dell'obiezione si risponde che Danrittore, che, emessa un'opinione da lui poscia riconoluta erronea, non si ristava con sagrifizio dell'amor proattarsene. Nelle sue opere abbiamo di ciò più d'una dieoj. La questione inoltre del latino e del volgare è nel ata differentemente da quello che lo è nel Volgar Elorima opera dice, che facendosi un commento latino a libro gare, siccom'è il Convito, ed essendo un commento opera, sprime, non da signore, ma da servo, il latino non avrebestarsi ad opera tale; perciocchè questo linguaggio è perorruttibile e seguita l'arte, il volgare è instabile e corrutta l'uso: l'uno perciò essere più bello, più virtuoso e più tro, e non potere a questo prestar convenientemente opera Volgare Eloquio poi chiama il volgare in genere il più iggio, perchè esso è il più antico, il primo cioè che fosse generazione parlato. Alla seconda parte dell'obiezione idere, che citando il primo verso di molti poetici compote non intendea porre sott'occhio le sole parole in quel nte, ma il dialetto nel quale il componimento era scritto. mte, ponendo a modo d'esempio, alcune parole dei dia-10, pisano, lucchese e sanese, non intendea doversi rifiu-

fu piacere de' cittadini della bellissima e famosissima fi, Fiorenza, di gettarmi fuori del suo dolcissimo seno, nel uttrito fui fino al colmo della mia vita, e nel quale, con guella, desidero con tutto il cuore di riposare l'animo vinare il tempo che m'è dato ec. cap. I, ed altrove.

tare que particolari vocaboli, ma sivvero tutti que toscani dialetti. Bene sta, risponderammisi: ma frattanto le due voci appunto da lui citate s' incontrano nel suo Poema. O Dante, io dico, fece come tanti altri Grammatici, che dettate le regole non le posero quindi in pratica, o sivvero conobbe falsa la sua teoria. Noi veggiamo infatti che il Volgare Eloquio non fu condotto al suo compimento; noi sappiamo da tutti i biografi che quest' opera non fu pubblicata, lui vivente laonde non è fuor di ragione il credere con molti Critici, che l'Opera fosse dall' Autor rifiutata. Fors'anche, pensano altri, le edizioni che oggi possediamo, non sono copie fedeli dell'originale, che dai copisti o meglio dal Trissino può essere stato in qualche parte alterato; ma su questo argomento dirò alcuna cosa fra poco.

Coloro poi che stimano apocrifa l'opera, e danno al Trissino i titoli d'impostore e falsario, s'appoggiano particolarmente all'autorità di Gio: Mario Filelfo, il quale facendo menzione del Volgar Eluquio. De riporta un principio, differente da quello ch'abbiamo a stampa. le mi meraviglio forte, che i Critici s'appoggino all'autorità d'un tale Scrittore, cui i titoli d'impostore e falsario meglio ch'a qualunge altro convengonsi. Le imposture del Filelfo son tali che piuttosto de ad ira muovono a riso, e molti Scrittori infatti italiani e stranici hannolo detto e ripetuto. Che forse il Filelfo, se riporta un principio differente del Volgar Eloquio, non fa altrettanto di quello della Monarchia, opera la cui originalità non puossi un momento mettere in dubbio? Che forse non riporta il principio d'un'istoria de guelli eghibellini, ch'egli gratuitamente afferma scritta da Dante? Che forse non narra cento altre fole, che fanno appieno nota la sua malafede e impudenza? Ma non puossi chiaramente mostrare, si continuerà a dire, che il Trissino non sia l'autore del libro, dappoiche l'originale latino, su cui fece la sua edizione il Corbinelli, mai più s'è veduto, lo che induce grave sospetto di frede. Ma se la maggior parte de' Codici greci, sui quali fece le sue edizioni l'Aldo, son oggi perduti, perchè non potrà essersi perduto quello usato dal Corbinelli? Dicano invece i Critici qual molla potca spingere il Trissino e l'editore del testo latino a commettere una tale impostura. Io veggo frattanto che la poetica del Trissino non concorda colle massime del Volgar Eloquio: dunque lo scrittore non è lo stesso: veggo nel Volgar Eloquio, che mai è fatta menzione della Divina Commedia, la qual cosa un impostore, ad autenticare il suo libro, non avrebbe certo lasciato di fare: veggo che il traduttore italiano ha talvolta inteso a rovescio le frasi del testo latino, lo che patentemente palesa che l'autore della traduzione non è lo stesso del testo. E questa particolarità fu pure notata dal Dionisi, dal Foscolo e da altri giudiziosi Scrittori.

ennto omai il tempo, in che tutte queste lunghe ed intricate denno aver fine. Io annunzio per il primo all'Italia, che e latino del Volgar Eloquio di Dante è già ritrovato: non so stografo o sivvero una copia e forse quella, su cui fu fatta del 1577, ma pure è del secolo XIV; anteriore dunque al ed al Trissino. Esso conservasi nella pubblica Biblioteca de, e da esso apparirà se il Trissino sia un impostore, o se qualche parte alterato l'opera originale di Dante.

# DANTIS ALIGHERII

# DE VULGARI ELOQUIO

SIVE IDIOMATE
LIBER PRIMUS

# CAPUT I.

QUID SIT VULGARIS LOCUTIO, ET QUO
DIFFERAT A GRAMATICA

Cum neminem ante nos de Vulgaris Eloquentiae doctrina, quicquam inveniamus tractasse, atque talem scilicet Eloquentiam penitus omnibus necessariam videamus, cum ad eam non tantum viri, sed etiam mulieres, et parvuli nitantur, in quantum Natura permittit: volentes discretionem aliqualiter lucidare illorum, qui tanquam caeci ambulant per plateas plerumque anteriora posteriora putantes: Verbo aspirante de caelis, locutioni vulgarium gentium prodesse tentabimus: non solum aquam nostri ingenii ad tantum poculum haurientes, sed accipiendo, vel compilando ab aliis, potiora miscentes, ut exinde potionare possimus dulcissimum hydromellum. Sed quia unamquamque doctrinam oportet non probare, sed suum aperire subjectum, ut sciatur quid sit, super quod illa versatur, dicimus celeriter attendentes, quod Vulgarem locutionem appellamus eam, qua infantes adsuefiunt ab adsistentibus, cum primitus distinguere voces incipiunt: vel quod brevius dici potest, Vulgarem locutionem asserimus, quam sine omni regula nutricem imitantes, accipimus. Est et inde alia locutio secundaria nobis, quam Romani Grammaticam vocaverunt. Hanc quidem secundariam Graeci habent, et alii, sed non omnes; ad habitum vero hujus pauci pervenium, quia non nisi per spatium temporis et studii assiduitem, regulamur, et doctrinamur in illa. Harum quoque duarum nobilior est Vulgaris, tum quia prima fuit lumano generi usitata, tum quia totus orbis ipsa perfuitur, licet in diversas prolationes et vocabula sit divisa: tum quia naturalis est nobis, cum illa potius artificialis existat; et de hac nobiliori nostra est intentio pertractare

# CAPUT II.

#### QUOD SOLUS HOMO HABET COMMERCIUM SERMONIS.

Haec est nostra vera prima locutio: non dico autenostra, ut aliam sit esse locutionem, quam hominis: nationalist, ut aliam sit esse locutionem, quam hominis: nationalist, quae sunt omnium, soli homini datum est loquicum solum sibi necessarium fuit. Non Angelis, non ferioribus animalibus necessarium fuit: sed nequicquae datum fuisset eis; quod nempe facere Natura abhoratel Si etenim prespicaciter consideramus, quid cum loquimur intendamus, patet, quod nihil aliud, quam nostrae mentis enucleare aliis conceptum. Cum igitur Angeli al pandendas gloriosas eorum conceptiones habeant promptissimam atque ineffabilem sufficientiam intellectus, qua vel alter alteri totaliter innotescit per se, vel saltem per

illud fulgentissimum speculum, in quo cuncti repraesentantur pulcerrimi, atque avidissimi speculantur; nullo signo locutionis indiguisse videntur. Et si objiciatur de iis, qui corruere Spiritibus, dupliciter responderi potest. Primo, quod cum de his, quae necessaria sunt ad bene esse tractamus, eos praeterire debemus, cum divinam curam perversi expectare noluerunt. Vel secundo, et melius: quod ipsi Daemones ad manifestandam inter se perfidiam suam non indigent, nisi ut sciant quilibet de quolibet. quia est, et quantus est: quod quidem sciunt; cognoverunt enim se invicem ante ruinam suam. Inferioribus quoque animalibus, cum solo natura instinctu ducantur, de locutione non oportuit provideri; nam omnibus ejusdem speciei sunt iidem actus, et passiones: et sic possunt per proprios alienos cognoscere. Inter ea vero, quae diversarum sunt specierum, non solum non necessaria fuit locutio, sed prorsus damnosa fuisset, cum nullum amicabile commercium fuisset in illis. Et si objiciatur de Serpente loquente ad primam mulierem, vel de Asina Balaam, quod locuti sint; ad hoc respondemus, quod Angelus in illa, et Diabolus in illo taliter operati sunt, quod ipsa animalia moverent organa sua, sicut vox inde resultavit distincta, tanquam vera locutio: non quod aliud esset Asinae illud quam rudere, nec quam sibillare Serpentis. Si vero contra argumentetur quis de eo, quod Ovidius dicit in 5. Metamorph. de Picis loquentibus; dicimus quod hoc figurate dicit, aliud intelligens. Et si dicatur quod Picae adhuc, et aliae aves loquuntur, dicimus quod falsum est; quia talis actus locutio non est, sed quaedam imitatio soni nostrae vocis, vel quod nituntur imitari nos, in quantum sonamus, sed non in

# 450 DE VELGARI ELOQUIO

quantum loquimur. Unde si expresse dicenti resonaret etiam Pica, non esset hic nisi repraesentatio, vel imitatio soni illius, qui prius dixisset. Et sic patet soli homini datum fuisse loqui. Sed quare necessarium sibi foret, breviter pertractare conemur.

# CAPUT III.

QUOD NECESSARIUM FUIT HOMINI COMMERCIUM SERMONIS.

andam igitur homo non naturae instinctu, sed ratione moveatur, et ipsa ratio vel circa discretionem, vel circa redicium, vel circa electionem diversificetur in singulis, adeo ut fere quilibet sua propria specie videatur gandere per proprios actus, vel passiones, ut brutum animal. neminem alium intelligere opinamur; nec per spiritualem speculationem, ut Angelum, alterum alterum introire contingit: cum grossitie atque opacitate mortalis corporis humanus spiritus sit obtentus. Oportuit erro genus humanum ad comunicandum inter se conceptiones suas, aliquod rationale signum, et sensuale habere: cuit cum aliquid a ratione accipere habeat, et in rationem pertare, rationale esse oportuit; cumque de una ratione in aliam nihil deferri possit nisi per medium sensuale. suale esse oportuit; quia si tantum rationale esset. transire non posset: si tantum sensuale, nec a rationalecipere, nec in rationem deponere potuisset. Hoc equiden signum est, ipsum subjectum nobile, de quo loquimus natura sensuale quidem, in quantum sonus est, esse, pationale vero, in quantum aliquid significare videtur al placitum.

١

## CAPUT IV.

# CUI HOMINI PRIMUM DATUS EST SERMO, QUID PRIMO DIXIT, ET SUB QUO IDIOMATE.

oli homini datum fuit ut loqueretur, ut ex praemissis ifestum est. Nunc quoque investigandum esse existicui hominum primo locutio data sit, et quid primiocutus fuerit, et ad quem, et ubi, et quando, nec non b quo idiomate primiloquium emanavit. Secundum im, quod in principio legitur Genesis, ubi de prilio mundi sagratissima Scriptura pertractat, Mulieinvenitur ante omnes fuisse locutam, scilicet praeptnosissimam Evam, cum Diabolo sciscitanti respon-De fructu lignorum, quae sunt in Paradiso, vescimur; uctu vero ligni, quod est in medio Paradisi, praet nobis Deus ne comederemus, nec tangeremus, ne moriamur. Sed quamquam mulier in scriptis prius miatur locuta, rationabile tamen est, ut hominem locutum fuisse credamus: nec inconvenienter pu-'tam egregium humani generis actum prius a viro, n a foemina profluisse. Rationaliter ergo credimus Adae prius datum fuisse loqui ab eo, qui statim i-1 plasmaverat. Quod autem prius vox primi loquentis verit, viro sanae mentis in promptu esse non titubo, m fuisse, quod Deus est, scilicet Eli, vel per modum rogationis, vel per modum responsionis. Absurdum, e rationi videtur orrificum, ante Deum ab homine quam nominatum fuisse, cum ab ipso, et per ipsum s fuisset homo. Nam sicut post praevaricationem

# 152 DE VULGARI ELOQUIO

1

humani generis quilibet exordium suae locutionis i pit ab heu, rationabile est, quod ante qui fuit, incip a gaudio: et quod nullum gaudium sit extra Deum, totum in Deo, et ipse Deus totus sit gaudium, consequ est, quod primus loquens, primo et ante omnia dixi Deus. Oritur et hic ista quaestio, cum dicimus supe per viam responsionis hominem primum fuisse local si responsio fuit, fuit ad Deum; nam si ad Deum. jam videretur, quod Deus locutus extitisset, quod et superius praelibata videtur insurgere. Ad quod qui dicimus, quod bene potuit respondisse, Deo interregi nec propter hoc Deus locutus est ipsam quam dici locutionem. Quis enim dubitat quicquid est ad Dei tum esse flexibile? quo quidem facta, quo consern quo etiam gubernata sunt omnia. Igitur cum ad ta alterationes moveatur aer imperio naturae inferi quae ministra, et factura Dei est, ut tornitrua person ignem fulgoreat, aquam gemeat, spargat nivem, gra nes lancinet; nonne imperio Dei movebitur ad quae sonare verba, ipso distinguente, qui majora distin quidni? Quare ad hoc, et ad quaedam alia haec suff re credimus.

## CAPUT V.

UBI. ET CUI PRIMUM HOMO LOCUTUS SIT.

Opinantes autem non sine ratione tam ex superi bus, quam inferioribus sumpta, ad ipsum Deum mitus hominem direxisse locutionem, rationabiliter ximus ipsum loquentem primum, mox, postquam affi

est ab animante virtute, incuntanter fuisse locutum. Nam in homine sentiri humanius credimus, quam sentire, dummodo sentiatur, et sentiat tanquam homo. Si age faber ille, atque perfectionis principium et amator, affando, primum hominem omni perfectione complevit, rationabile nobis apparet, nobilissimum animal non ante sentire quam sentiri coepisse. Si quis vero fatetur contra objiciens, quod non oportebat illum loqui, cum solus adhuc homo existeret, et Deus omnia sine verbis arcana mostra discernat, etiam ante quam nos; cum illa reverendicimus, qua uti oportet, cum de aeterna voluntate aliquid judicamus, quod licet Deus sciret, imo praesciret, (quod idem est quantum ad Deum) absque locutione conceptum primi loquentis, voluit tamen, et ipsum loqui, ut En explicatione tantae dotis gloriaretur ipse, qui gratis dotaverat. Et ideo divinitus in nobis esse, credendum et, quod actu nostrorum affectuum ordinato laetamur: et kine penitus eligere possumus locum illum, ubi effutita est prima locutio: quoniam si extra Paradisum afflatus et homo, extra; si vero intra, intra fuisse locum primae locationis convicimus.

## CAPUT VI.

SUB QUO IDIOMATE PRIMUM LOCUTUS EST HOMO, ET UNDE FUIT AUCTOR HUJUS OPERIS.

Quoniam permultis ac diversis idiomatibus negotium carcitatur humanum, ita quod multi multis non aliter intelliguntur per verba, quam sine verbis, de idiomate allo venari nos decet, quo vir sine matre, vir sine lacte,



maternam locutionem, 1 credere ipsum fuisse illuc cui mundus est patria, ve Sarnum biberimus ante gamus, ut quia dileximus tione magis, quam sensu mus: et quamvis ad voli sensualitatis quietem, in Florentia non existat, re rum Scriptorum volumii et membratim describitu tuationes varias mundi l ad utrumque polum, et esse perpendimus, firmit les, et magis delitiosas e sciam et Florentiam, un rasque nationes, et gent sermone uti, quam Latii situm dicimus, certam 1 anima prima concreata quantum ad rerum voca rum constructionem, et lationem, qua quidem f

cutus est Adam; hac forma locuti sunt omnes posteri ejus usque ad aedificationem turris Babel, quae turris confusionis interpretatur; hanc formam locutionis hereditati sunt filii Heber, qui ab eo dicti sunt Hebraei. Iis solis post confusionem remansit ut Redemptor noster, qui ex illis oriturus erat secundum humanitatem, non lingua confusionis, sed gratiae frueretur. Fuit ergo Hebraicum idioma id, quod primi loquentis labia fabricaverunt.

# CAPUT VII.

#### DE DIVISIONE SERMONIS IN PLURES LINGUAS.

Dispudet heu nunc humani generis ignominiam renovare, sed quia praeterire non possumus, quin transeamus per illam (quamquam rubor in ora consurgat animusque refugiat) percurremus. O semper nostra natura prona peccatis; o ab initio et nunquam desinens nequitatrix: num fuerat satis ad tui corruptionem, quod per primam praevaricationem eliminata delitiarum exulabas a patria? num satis quod per universalem familiae tuae luxuriem et trucitatem, unica reservata domo, quicquid tui juris erat cataclysmo perierat? et poenas malorum, quae commiseras tu, animalia caelique terraeque jam luerant? quippe satis extiterat; sed sicut proverbialiter dici solet: Non ante tertiam equitabis, misera miserum venire maluisti ad equum. Ecce, lector, quod vel oblitus homo, vel vilipendens disciplinas priores, et avertens oculos a vicibus, quae remanserant, tertio insurrexit ad verbera per superbiam, stultitiam praesumendo. Praesumpsit ergo in corde suo incurabilis homo

# 456 DE VULGARI ELOQUIO

sub persuasione gigantis arte sua non solum superare Naturam, sed et ipsum Naturantem, qui Deus est; et coepit aedificare turrim in Sennaar, quae postea dicta est Babel, haec est confusio, per quam caelum sperabat ascendere: intendens inscius non aequare, sed suum superare Factorem. O sine mensura clementia caelestis imperii, quis pater tot sustineret insultus a filio? Sed exurgens, non hostili scutica, sed paterna, et alias verberibus assueta, rebellantem filium pia correctione, necnon memorabili castigavit. Si quidem pene totum hymanum genus ad opus iniquitatis colerat; pars imperabant, pars architectabantur, pars muros moliebanter. pars amysibus, pars tuillis liniebant, pars scindere repes, pars mari, pars terrae intendebant vehere, partesque diversae diversis aliis operibus indulgebant com caelitus tanta confusione percussi sunt, ut qui cans una eademque loquela deserviebant ad opus, ab opur multis diversificati loquelis desinerent, et nunguam ad idem commercium convenirent. Solis etenim in uno convenientibus actu eadem loquela remansit, puta caictis architectoribus una, cunctis saxa volventibus una, cunctis ea parantibus una, et sic de singulis operantibus accidit: quotquot autem exercitii varietates tendebust ad opus, tottot idiomatibus tunc genus humanum disjungitur. Et quanto excellentius exercebant, tanto redius nunc et barbarius loquuntur; quibus autem anctum idioma remansit, nec aderant, nec exerciting commendabant, sed graviter detestantes, stoliditates operantium deridehant. Sed haec minima pars quantum ad numerum fuit de semine Sem, sicut conjicio, qui tel dertius filius Noe: de qua quidem ortus est populus lens.

qui antiquissima locutione sunt usi usque ad suam dispersionem.

# CAPUT VIII.

# SUBDIVISIO IDIOMATIS PER ORBEM ET PRAECIPUE IN RUROPA.

Ex praecedenti memorata confusione linguarum non leviter opinamur per universa mundi climata, climatumque plagas incolendas, et angulos, tunc homines primum fuisse dispersos. Et cum radix humanae propaginis principaliter in oris Orientalibus sit plantata; nec non ab inde ad utrumque latus per diffusos multipliciter palmites nostra fuit extensa propago: demumque ad fines Occidentales protracta, unde primitus tunc vel totius Europae flumina, vel saltem quaedam rationalia guttura potaverunt. Sed sive advenae tunc primitus advenissent, sive ad Europam indigenae repedissent, idioma secum trifarium homines attulerunt, et afferentium hoc alii meridionalem, alii septemtrionalem regionem in Europa sibi sortiti sunt, et tertii, quos nunc Graecos vocamus, partem Europae, partem Asiae occuparunt. Ab uno postea, eodemque idiomate, immunda confusione recepto, diversa Vulgaria traxerunt originem, sicut inferius ostendemus. Nam totum quod ab ostiis est Danubii, sive Meotidis paludibus usque ad fines Occidentales (qui Angliae, Italorum, Francorumque finibus, et Oceano limitantur) solum unum obtinuit idioma, licet postea per Sclavones, Ungaros, Teutonicos, Saxones, Anglicos, et alias nationes quamplures, fuerit per diversa Vulgaria

derivatum; hoc solo fere omnibus in signum ejusdem principii remanente, quod quasi praedicti omnes Jò affirmando respondent. Ab isto incipiens idiomate. videlicet a finibus Ungarorum versus Orientem aliud occupavit totum quod ab inde vocatur Europa, nec non ulterius est protractum. Totum autem, quod in Europa restat ab istis, tertium tenuit idioma, licet nec trifarium videatur. Nam alii Oc, alii Oil, alii Sì, affirmando logumtur, ut puta Hispani, Franci, et Latini. Signum auten quod ab uno eodemque idiomate istarum trium gentium progrediantur Vulgaria, in promptu est, quia multa per eadem vocabula nominare videntur, ut Deum, Caelun, Amorem, Mare, Terram, et Vivit, Moritur, Amat, alia fere omnia. Istorum vero proferentes Oc, Meridionalis Europae tenent partem Occidentalem, a Januensium finibus incipientes. Qui autem Sì dicunt, a praedictis finibus Orientalem tenent. Videlicet usque ad promontorium illud Italiae, qua sinus Adriatici maris incipit, et Siciliam; sed loquentes Oil quodammodo Septemtrionales sunt respectu istorum; nam ab Oriente Alamannos habent et a Septemtrione, ab Occidente Anglico mari vallati sunt, et montibus Aragoniae terminati, a Meridie quoque Provincialibus, et Appennini devexione clauduntur.

### CAPUT IX.

DE TRIPLICI VARIETATE SERMONIS, ET QUALITER PER TEMPORA IDEM IDIOMA MUTATUR, ET DE INVENTIONE GRAMMATICAE.

Nos autem nunc oportet quam habemus rationem periclitari; cum inquirere intendamus de iis, in quibus

ridius auctoritate fulcimur, hoc est de unius ejusdemque a principio idiomatis variatione secuta, quia per notiora inera salubrius breviusque transitur. Per illud tantum quod nobis est idioma pergamus, alia deserentes. Nam quod in uno est rationale, videtur in aliis esse causa. Est igitur super quod gradimur idioma tractando, trifarium, at superius dictum est. Nam alii Oc, alii Sì, alii vero dicant Oil, et quod unum fuerit a principio confusionis, quod prius probandum est, apparet, quod convenimus in vecabulis multis, velut eloquentes doctores ostendunt. Quae quidem convenientia ipsi confusioni repugnat, quae fuit a delicto aedificationis Babel. Trilingues ergo doctores in multis conveniunt, et maxime in hoc vocabulo, quod est Amor.

Gerardus de Brunel.

Surisentis fez les aimes

Puer encuser Amor.

Rex Navarriae.

De fin amor si vient sen et bonté.

Dom. Guido Guinizelli.

Nè fe' amor prima, che gentil core,

Nè cor gentil prima, ch' amor, natura.

Quare autem trifarie principalius variatum sit, investigemus, et quare quaelibet istarum variationum in se ipa varietur, puta dextrae Italiae locutio ab ea quae est sinistrae; nam aliter Paduani, et aliter Pisani loquunter, et quare vicinius habitantes adhuc discrepant in loquendo, ut Mediolanenses, et Veronenses, Romani, et Morentini, nec non convenientes in eodem nomine gentis, ut Neapolitani, et Cajetani, Ravennates, et Faventini, et quod mirabilius est, sub eadem civitate morantes, ut

Rononienses Burgi S. Felicis, et Bononienses strates majoris. Eae omnes differentiae, atque sermonum varietates, quae accidunt, una, eademque ratione patebut. Dicimus ergo, quod nullus effectus superat suam camsam, in quantum effectus est, quia nihil potest efficare, quod non est. Cum igitur omnis nostra loquela, (praeter illam homini primo concreatam a Deo), sit a sostro beneplacito reparata post confusionem illam, que nil fuit aliud, quam prioris oblivio, et homo sit intebilissimum, atque variabilissimum animal, nec durabilis nec continua esse potest, sed sicut alia, quae nota sunt, puta mores et habitus, per locorum, temporument distantias variari oportet. Nec dubitandum reor mole in eo quod diximus temporum, sed potius opinamur tenendum; nam si alia nostra opera perscrutemur, mato magis discrepare videmur a vetustissimis concivibus nostris, quam a coaetaneis perlonginquis. Quapropter audacter testamur, quod si vetustissimi Papienses nuncresurgerent, sermone vario, vel diverso cum modernis Papiensibus loquerentur; nec aliter mirum videatur quod dicimus, quam percipere juvenem exoletum, quem exolescere non vidimus. Nam quae paulatim moventur, minime perpenduntur a nobis, et quanto longiora tempora variatio rei ad perpendi requirit, tanto rem illam stbiliorem putamus. Non etenim admiramur, si extimtiones hominum, qui parum distant a brutis, putant cardem civitatem sub unicabili semper civicasse sermone, cum sermonis variatio civitatis ejusdem non sine longissima temporum successione paulatim contingat, d hominum vita sit etiam ipsa sua natura brevissima. Si ergo per eandem gentem sermo variatur, ut dictum est,

vessive per tempora, nec stare ullo modo potest, neest, ut disjunctim, abmotimque morantibus varie tetar, ceu varie variantur mores et habitus, qui nec ma, nec consortio firmantur, sed humanis beneplacilocalique congruitate nascuntur. Hinc moti sunt instores Grammaticae facultatis. Quae quidem Gramtica nil aliud est, quam quaedam inalterabilis locuidentitas diversis temporibus, atque locis. Haec ▶ de communi consensu multarum gentium fuerit mleta, nulli singulari arbitrio videtur obnoxia, et per pequens, nec variabilis esse potest. Adinvenerunt erillam, ne propter variationem sermonis, arbitrio sinlarium fluitantis, vel nullo modo, vel saltem imperse antiquorum attingeremus auctoritates, et gesta, sive orum, quos a nobis locorum diversitas facit esse di-The same

# CAPUT X.

# DE VARIETATE IDIOMATIS IN ITALIA A DEXTRIS ET A SINISTRIS MONTIS APPENNINI.

Trifario nunc exeunte nostro idiomate, ut superius itum est, in comparatione sui ipsius, secundum quod rimum factum est cum tanta timiditate cunctamur limutes, quod hanc, vel istam, vel illam partem in commando praeponere non audemus, nisi eo quo Grammane positores inveniuntur accepiase Sic, adverbium afmandi, quod quandam anterioritatem erogare videtur lis, qui Si dicunt. Quaelibet enim partium largo temonio se tuetur. Allegat ergo pro se lingua Oil, quod

propter sui faciliorem, ac delectabiliorem vulgaritatem. quirquid redactum, sive inventum est ad vulgare srosaicum, suum est: videlicet biblia cum Trojanorum, Romanorumque gestibus compilata, et Arturi Regis ambages pulcerrimae, et quam plures aliae historiae, at doctrinae. Pro se vero argumentatur alia, scilicet Oc, quod vulgares eloquentes in ea primitus poetati aut, tanquam in perfectiori, dulciorique loquela: ut puta Petrus de Alvernia, et alii antiquiores doctores. Tertia quae Latinorum est, se duobus privilegiis attestatur esse: primo quidem, quod qui dulcius, subtiliusque ptetati vulgariter sunt, ii familiares, et domestici sui int puta Cinus Pistoriensis, et Amicus ejus. Secundo qui magis videntur inniti Grammaticae, quae communis et, quod rationabiliter inspicientibus videtur gravissimum argumentum. Nos vero judicium relinquentes in hoc, et tractatum nostrum ad vulgare Latinum retrahentes, et receptas in se variationes dicere, nec non illas invicem comparare conemur. Dicimus ergo primo Latium bipartitum esse in dextrum, et sinistrum. Si quis autem quaerat de linea dividente, breviter respondemus esse jugum Appennini, quod ceu fistulae culmen hinc inde ad diversa stillicidia grundat, et aquae ad alterna hinc inde litora per umbriria longa distillant, ut Lucanus in 2. describit. Dextrum quoque latus Turenum mare grundatorium habet: laevum vero in Adriaticum cadit. Et dextri regiones sunt Apulia, sed non tota, Roma, Ducatus, Tuscia, et Januensis Marchia. Sinistri autem pars Aprliae, Marca Anconitana, Romandiola, Lombardia, Marchia Trivisiana, cum Venetiis. Forum Julii vero, et lstria non nisi levae Italiae esse possunt: nec Insulse

reni maris. videlicet Sicilia et Sardinia, non nisi dese Italiae sunt, vel ad dextram Italiam sociandae. In oque quidem duorum laterum, et iis, quae sequuntur ea, linguae hominum variantur, ut lingua Siculorum Apulis: Apulorum cum Romanis: Romanorum cum iletanis: horum cum Tuscis: Tuscorum cum Januen-Januensium cum Sardis: nec non Calabrorum cum chonitaneis: horum cum Romandiolis: Romandioloecum Lombardis: Lombardorum cum Trivisanis et petis, et horum cum Aquilejensibus et istorum cum janis: de quo Latinorum neminem nobiscum dissenputamus. Quare non a minus XIV. Vulgaribus sola etar Italia variari: quae adhuc omnia Vulgaria in b variantur, ut puta in Tuscia Senenses et Aretini; Lombardia Ferrarienses et Placentini: nec non in lem civitate aliqualem variationem perpendimus, ut perius in Capitulo immediato posuimus; quapropter rimas, et secundarias, et subsecundarias vulgaris Itavariationes calculare velimus, in hoc minimo munagulo non solum ad millenam loquelae variationem mire contigerit, sed etiam ad magis ultra.

# CAPUT XI.

# OSTENDITUR ITALIAE ALIQUOS HABERE IDIOMA INCOMPTUM ET INEPTUM.

Quam multis varietatibus Latino dissonante vulgari, centiorem atque illustrem Italiae venemur loquelam, et nostrae venationi pervium callem habere possimus, plexos fructices, atque sentes prius ejiciamus de silva.

Sicut ergo Romani se cunctis praeponendos extimant, is hac eradicatione sive discerptione non immerito estaliis praeponamus, protestantes eosdem in nulla vulgaris eloquentiae ratione fore tangendos: dicimus ergo Romanorum non Vulgare, sed potius tristiloquium ltalorum Vulgarium omnium esse turpissimum: nec mirum, cum etiam morum, habituumque deformitate prae curctis videantur foetere; dicunt enim Mezure quinto dici. Post hos incolas Anconitanae Marchiae decerpamus, qui Chignamente scate sciate loquuntur: cum quibus et Spoletanos abjicimus: nec praetereundum est quod in improperium istarum trium gentium cantiones quam plans inventae sunt, inter quas unam vidimus recte, atque perfecte ligatam: quam quidam Florentinus nomine Castra composuerat; incipiebat etenim:

Una ferina va scopai da Cascoli

Cita cita sengia grande aina.

Post quos Mediolanenses, atque Bergomates, eorumque finitimos eruncemus: in quorum etiam impreperium quemdam cecinisse recolinus:

Ente l'ora del Vesperzio

Cu del mes dochiover.

Post hos Aquilejenses, et Istrianos cribremus, qui Ca fustu, crudeliter accentuando eructant. Cumque iis montaninas omnes, et rusticanas loquelas ejiciamus, quae semper mediastinis civibus accentus enormitate dissonare videntur, ut Cassentinenses, et Pratenses; Sardos etiam qui non Latini sunt, sed Latinis adsociandi videntur, ejiciamus: quoniam soli sine proprio Vulgari esse videntur, Grammaticam tanquam Simiae homines imitantes, nam: Domus nova, et Dominus meus, loquuntur.

# CAPUT XII.

### DE IDIOMATE SICULO ET APPULO

: acceratis quodammodo vulgaribus Italis, inter ea, remanserunt in cribro, comparationem facientes, abilius, atque honorificentius, breviter seligamus: imo de Siciliano examinemus ingenium, nam vi-Sicilianum Vulgare sibi famam prae aliis esciscere: rod quicquid poetantur Itali Sicilianum vocatur, et rod perplures doctores indigenas invenimus gravicinesse, puta in cantionibus illis:

nor, che longiamente m'hai menato.

tendit inspiciamus, videtur tantum in opprobrium rum Principum remansisse, qui non heroico more, plebeo sequuntur superbiam. Siquidem illustres es Federicus Caesar, et bene genitus ejus Manfrepobilitatem ac rectitudinem suae formae pandentes, e fortuna permansit, humana secuti sunt, brutalia mantes: propter quod corde nobiles, atque gratiarum i inhaerere tantorum Principum majestati conati ita quod eorum tempore quicquid excellentes Latim nitebantur, primitus in tantorum Coronatorum prodibat. Et quia regale solium erat Sicilia, factum micquid nostri praedecessores vulgariter protulerunt, lianum vocatur: quod quidem retinemus et nos, nec eri nostri permutare valebunt. Racha, Racha. Quid

nunc personat tuba novissimi Friderici? quid tint lum II. Caroli? quid cornua Johannis, et Azzonis Inum potentum? quid aliorum Magnatum tibiae? nite, carnifices, Venite altriplices, Venite, avarititores. Sed praestat ad propositum repedare, quan loqui: et dicimus, quod si vulgare Sicilianum volumus, scilicet quod prodit a terrigenis mediocriore quorum judicium eliciendum videtur, praminime dignum est: quia non sine quodam temp fertur, ut puta ibi:

Traggemi d'este focora, se t'este a bolontate.

Si autem ipsum accipere nolumus, sed quod primorum Siculorum emanat, ut in praeallegati nibus perpendi potest, nihil differt ab illo, quod bilissimum est, sicut inferius ostendimus. Apuli vel a sui acerbitate, vel finitimorum suorum c tate, qui Romani, et Marchiani sunt, turpiter l zant; dicunt enim:

Volzera che chiangesse lo quatraro.

Sed quamvis terrigenae Apuli loquantur obscermuniter, praefulgentes eorum quidam polite sunt, vocabula curialiora in suis cantionibus cotes, ut manifeste apparet eorum dicta prospiciem puta:

Madonna, dir vi voglio.

Et,

Per fino amore vo sì lietamente.

Quapropter superiora notantibus innotescere de que Siculum, neque Apulum esse illud, quod in pulcerrimum est Vulgare: cum eloquentes indig stenderimus a proprio divertisse.

# CAPUT XIII.

# DE IDIOMATE TUSCORUM ET JANUENSIUM

Post hos veniamus ad Tuscos; qui propter amentiam mm infroniti, titulum sibi Vulgaris Illustris arrogare identur, et in hoc non solum plebeorum dementat tentio, sed famosos quamplures viros hoc tenuiscomperimus: puta Guittonem Aretinum, qui nunsam se ad Curiale Vulgare direxit; Bonagiuntam Lussem, Gallum Pisanum, Minum Mocatum Senensem, t Branetum Florentinum; quorum dicta si rimari vacarit, non curialia, sed municipalia tantum invenientur. Et quoniam Tusci prae aliis in hac ebrietate bacchantur; dignum, utileque videtur municipalia Vulgaria Turanorum singulatim in aliquo depompare. Loquuntur Florentini, et dicunt:

Manuchiamo introcque:

Non facciamo altro.

Pisani

Bene andonno li fanti di Fiorenza per Pisa.

Lucenses

Fo voto a Dio, che ingassaria lo comuno de Luca.

Senenses

Onche rinegata avesse in Siena.

Arretini

Folk renire orelle.

De Perusio, Urbe veteri, Viterbio, nec non de civitate Castellana propter adfinitatem, quam cum Romanis, et Spoletanis habent, nihil tractare intendimus. Sed quam-

# 468 DE VULGARI BLOOUIO

quam fere omnes Tusci in suo turpiloquio sint obtusi, nonnullos Vulgaris excellentiam cognovisse sensimus, scilicet Guidonem, Lapum, et unum alium, Florentinos, et Cinum Pistoriensem, quem nunc indigne postponimus, non indigne coacti. Itaque si Tuscanas examinemus loquelas, compensemus qualiter viri praehonorati a propria diverterunt, non restat in dubio, quin alial sit Vulgare, quod quaerimus, quam quod attingit populus Tuscanorum. Si quis autem quod de Tuscis asserimus, de Januensibus asserendum non putet, hoc solum in mente premat, quod si per oblivionem Januenes amitterent z litteram, vel mutire totaliter eos, vel novam reperire oporteret loquelam; est enim z maxima pars eorum locutionis: quae quidem littera non sine multa rigiditate profertur.

# CAPUT XIV.

# DE IDIOMATE ROMANDIOLORUM, ET DE QUIBŪSDAM TRANSPADANIS ET PRAECIPUE DE VENETO.

Transcuntes nunc humeros Appennini frondifers, laevam Italiam cunctam venemur, ceu solemus, orientaliter ineuntes. Romandiolam igitur ingredientes, dicimus nos duo in Latio invenisse Vulgaria, quibusdam convenientiis contrariis alternata. Quorum unum intantum muliebre videtur propter vocabulorum et prolationis mollitiem, quod virum (etiam si viriliter sonet) forminam tamen facit esse credendum. Hoc Romandioliomues habent, et praesertim Forlivenses: quorum civitas, licet novissima sit, meditulium tamen esse videtus

totius provinciae; hi Deusci affirmando loquintur, et Odo meo, et Corada mea proferunt blandientes. Horum aliguos a proprio poetando divertisse audivimus, Thomam videlicet, et Ugolinum Bucciolam Faventinos. Est daliud, sicut dictum est, adeo vocabulis, accentibusque birsutum, et hispidum, quod propter sui rudem asperihtem, mulierem loquentem non solum disterminat, sed me virum dubitare facit. Hoc omnes, qui Magara di-Brixienses, videlicet, Veronenses, et Vicentinos hanec non Paduanos turpiter syncopantes, omnia in m participia, et denominativa in tas, ut mercò, et bonté, quibus et Trivisanos adducimus, qui more Brixiabrum, et finitimorum suorum v consonantem per f aposopando proferunt, puta Nos pro Nove, Vis pro Vivo, guod quidem barbarissimum reprobamus. Veneti quoque nec sese investigati Vulgaris honore dignantur; et i quis corum errore confessus vanitaret in hoc, recordetar si unquam dixit:

Per le plage de Dio tu non venras;

inter quos omnes unum vidimus nitentem divertere a materno, et ad Curiale Vulgare intendere, videlicet Il-debrandinum Paduanum. Quare omnibus praesentis Capitali ad judicium comparentibus arbitramur, nec Romandiolum, nec suum oppositum, ut dictum est, nec Venetianum esse illud, quod quaerimus vulgare illustre.

# CAPUT XV.

FACT MAGNAM DISCUSSIONEM DE IDIOMATE BONONIENSI.

Mud autem quod de Italica silva residet perconctaricuemur expedientes. Dicimus ergo quod forte non male

epinantur, qui Bononienses asserunt pulcriori locutione loquentes, cum ab Imolensibus, Ferrariensibus, et Matinensibus circumstantibus aliquid proprio vulgari adsciscunt, sicut facere quoslibet a finitimis suis convicimus, ut Sordellus de Mantua sua ostendit, Cremonae. Brixiae, atque Veronae confini: qui tantus eloquentiae vir existens non solum in poetando, sed quomodolibet loquendo patrium Vulgare deseruit. Accipiunt etiam praefati cives ab Imolensibus lenitatem, atque mollitiem, a Ferrariensibus vero, et Mutinensibus aliqualem garrulitatem, quae propria Lombardorum est. Hanc ex comistione advenarum Longobardorum terrigenis credimus remansisse; et haec est causa, quare Ferrariensium, Mutinensium, vel Regianorum nullum invenimas poetasse. Nam propriae garrulitati assuefacti nullo mode possunt ad Vulgare Aulicum, sine quadam acerbitate venire; quod multo magis de Parmensibus est putandum, qui manto pro molto dicunt. Si ergo Bononienses utrinque accipiunt, ut dictum est, rationabile videtur esse, quod eorum locutio per comistionem oppositorum, ut dictum est, ad laudabilem suavitatem remaneat temperata: quod procul dubio nostro judicio sic esse censemus ita si praeponentes eos in vulgari sermone, sola municipalia Latinorum Vulgaria comparando considerant, allubescente concordamus cum illis; si vero simpliciter Bononiense praeferendum extimant, dissentientes discordamus ab eis: non etenim est quod Aulicum, et Illustre vocamus; quoniam si fuisset, Maximus Guido Guinicelli, Guido Ghiselerius, Fabricius, et Honestus, et alii poetantes Bononiae, nunquam a primo divertissent, qui dectores fuerunt illustres, et Vulgarium discretione repleti.

### LIBER PRIMUS

Maximus Guido

Madonna il fermo core.

**Fabritius** 

Lo mio lontano gire.

Honestus.

Più non attendo il tuo soccorso, Amore.

Quae quidem verba prorsus a mediastinis Bononiae sunt diversa: cumque de residibus in extremis Italiae civitatibus neminem dubitare pendamus, et si quis dubitat, illum nulla nostra solutione dignamur; parum restat in mostra discussione dicendum; quare cribellum cupientes deponere, ut residentiam cito visamus, dicimus Tridentum atque Taurinum, nec non Alexandriam civitates metis Italiae in tantum sedere propinquas, quod puras nequeunt habere loquelas; ita quod, sicut turpissimum labent vulgare, haberent pulcerrimum, propter aliorum conistionem esse vere Latinum negaremus; quare si Latinum illustre venamur, quod venamur in illis inverin non potest.

# CAPUT XVI.

QUOD IN QUOLIBET IDIOMATE EST ALIQUID PULCRUM, ET IN NULLO OMNIA PULCRA.

Postquam venati saltus, et pascua sumus Italiae, nec Patteram, quam sequimur, adinvenimus; ut ipsam re-Patre possimus, rationabilius investigemus de illa, ut Merti studio redolentem ubique, et nec apparentem, notris penitus irretiamus tenticulis. Resumentes igitur velabula nostra, dicimus quod in omni genere rerum

unum oportet esse, quo generis illius omnia comparentur, et ponderentur: et illinc aliorum omnium mensuram accipiamus, sicut in numero cuncta mensurantur uno, et plura, vel pauciora dicuntur, secundum quod distant ab ano, vel ei propinguant. Et sic in coloribus omnes albo mensurantur: nam visibiles magis dicuntur, et minus, secundum quod accedunt, vel recedunt. Et quemadmodum de iis dicimus, quae quantitatem, et qualitatem ostendunt, de praedicamentorum quolibet, et de substantia posse dici putamus, scilicet quod unum quodque mensurabile sit secundum quod in genere est illo, quod simplicusimum est in ipso genere. Qua propter in actionibus nostris, quantum cumque dividantur in species, hoc signum inveniri oportet, quo et ipsae mensurentur; nam in quantum simpliciter ut homines agimus, virtutem habemus, ut generaliter illam intelligamus: nam secundum ipsam bonum et malum hominem judicamus: in quantum ut homines cives agimus, habemus legem, secundum quam dicitur civis bonus et malus: in quantum at homines Latini agimus, quaedam habemus simplicissima signa, et morum, et habituum, et locutionis, quibus Latinae actiones ponderantur, et mensurantur. Quae quiden nobilissima sunt earum, quae Latinorum sunt, actionum haec nullius civitatis Italiae propria sunt, sed in omnibus communia sunt: inter quae nunc potest discerni Vulgate quod superius venabamur, quod in qualibet redolat sivitate, nec cubat in ulla: potest tamen magis in unt quam in alia redolere, sicut simplicissima substantiarun, quae Deus est, qui in homine magis redolet, quan in bruto: in animali, quam in planta: in hac, quam in miss in hac, quam in coelo: in igne, quam in terra. Et simple

cissima quantitas, quod est unum, in impari numero redolet magis quam in pari, et simplicissimus color, qui albus est, magis in citrino quam in viridi redolet. Itaque adepti quod quaerebamus, dicimus Illustre, Cardinale, Aulicum, et Curiale Vulgare in Latio, quod omnis Latiae civitatis est, et nullius esse videtur, et quo municipia Vulgaria omnia latinorum mensurantur, ponderantur, et comparantur.

### CAPUT XVII.

QUARE HOC IDIOMA ILLUSTRE VOCETUR; ET FACIT MENTIONEM DE CINO PISTORIENSE.

Quare autem hoc quod repertum est Illustre, Cardinale, Aulicum, et Curiale adjicientes, vocemus, nunc disponendum est, per quod clarius ipsum quod ipsum est facimus patere. Primum igitur quid intendimus, cum Illustre adjicimus, et quare Illustre dicimus, denudemus. Per hoc quidquid illustre dicimus et intelligimus quod illuminans, et illuminatum praefulget. Et hoc modo viros appellamus illustres, vel quia potestate illuminati, alios et justitia, et caritate illuminant, vel quia excellentes Magistrati excellenter magistrent, ut Seneca, et Numa Pompilius. Et Vulgare, de quo loquimur, et sublimatum est magistratu, et potestate, et suos honore sublimat, et gloria. Magistratu quidem sublimatum videtur, cum de tot rudibus Latinorum vocabulis, de tot perplexis contructionibus, de tot defectivis prolationibus, de tot rusticanis accentibus, tam egregium, tam extrica-

tum, tam perfectum, et tam urbanum videamus electum; ut Cinus Pistoriensis, et Amicus ejus ostendunt in Cartionibus suis. Quod autem sit exaltatum potestate, videtur: et quid majoris potestatis est, quam quod humana corda versare potest? ita ut nolentem, volentem, et volentem, nolentem faciat, velut ipsum et fecit, et facit. Quod autem honore sublimet, in promptu est. Nonne domestici sui Reges, Marchiones, et Comites, et Magastes quoslibet fama vincunt? minime hoc probatione indiget. Quantum vero suos familiares gloriosos efficiat, nos ipsi novimus, qui hujus dulcedine gloriae nostrum cilium postergamus; quare ipsum Illustre merito profiteri debemus.

# CAPUT XVIII.

# QUARE HOC IDIOMA VOCETUR CARDINALE, AULICUM ET CURIALE.

Neque sine ratione ipsum Vulgarem illustrem decoramus adjectione secunda, videlicet ut id Cardinale vocemus; nam sicut totum ostium cardinem sequitur, et quo cardo vertitur et ipsum, seu introrsum, sive extrorsum flectatur: sic et universus municipalium Vulgarium grex vertitur, et revertitur, movetur, et pausat, secundum quod istud: quod quidem vere pater familias esse videtur. Nonne cotidie extirpat sentosos fructices de Italica silva? nonne cotidie vel plantas inserit, vel plantaria plantat? quid aliud agricolae sui satagunt, nisi ut adinoveant, et removeant, ut dictum est? quare prorsus

tanto decorari vocabulo promerctur. Quia vero Aulicum nominamus, illud causa est, quod si aulam nos Itali haberemus, palatinum foret: nam si aula totius Regni communis est domus, et omnium Regni partium gubernatrix augusta, quicquid tale est, ut omnibus sit commune, nec proprium ulli, conveniens est, ut in ea conversetur, et habitet: nec aliquod aliud habitaculum tanto dignum est habitante. Hoc nempe videtur esse id, de quo loquimur Vulgare; et hinc est, quod in regiis omnibus conversantes, semper Illustri Vulgari loquuntur. Hinc etiam est, quod nostrum Illustre velut accola peregrinatur, et in humilibus hospitatur asylis, cum aula vacemus. Est etiam merito Curiale dicendum, quia curialitas nil aliud est, quam librata regula eorum, quae peragenda sunt; et quia statera hujusmodi librationis tantum in excellentissimis curiis esse solet, hinc est quod quicquid in actibus nostris bene libratum est, curiale dicatur. Unde cum istud in excellentissima Italorum curia sit libratum, dici curiale meretur. Sed dicere quod in excellentissima Italorum curia sit libratum, videtur nugatio, cum curia careamus: ad quod facile respondetur; nam licet curia (secundum quod unica accipitur ut curia Regis Alamaniae) in Italia non sit, membrum tamen ejus non desinit: et sicut membra illius uno Principe uniuntur, sic membra hujus gratioso lumine rationis unita sunt; quare falsum esset dicere, curia carere Italos, quamquam Principe caeramus: quoniam curiam habemus, licet corporaliter sit dispersa.



# CAPUT XIX.

QUOD INIONATA ITALICA AD UNUM REDUCUNTUR, ER 18200 APPRILATUR LATINUM.

Hoc autem Vulgare, quod Illustre, Cardinale, Aulicum esse, et Curiale ostensum est, dicimus esse illud, quod Vulgare Latinum appellatur. Nam sicut quoddam Vulgare est invenire, quod proprium est Cremonae, sic quoddam est invenire, quod proprium est Lombardiae et sicut est invenire aliquod, quod sit proprium Lombardiae, sic est invenire aliquod, quod sit totius sinistrae Italiae proprium; et sicut omnia haec est invenire, sic et illud quod totius Italiae est, et sicut illud Cremonense, ac illud Lombardum, et tertium Semilatium, sic istal quod totius Italiae est, Latinum Vulgare vocatur. Hoc enim usi sunt Doctores illustres, qui lingua Vulgari poetati sunt in Italia, ut Siculi, Apuli, Tusci, Romandioli, Lombardi et utriusque Marchiae viri. Et quia intentio nostra, ut polliciti sumus in principio bujus operis, est doctrinam de Vulgari Eloquentia tradere: ab ipso, tanquam ab excellentissimo incipientes, quos putamus ipro dignos uti, et propter quid, et quomodo, nec non uli, quando, et ad quos ipsum dirigendum sit, in immediati libris tractabimus: quibus illuminatis, inferiora Vulgaria illuminare curabimus, gradatim descendentes ad illul quod unius solius familiae proprium est.

# LIBER SECUNDUS

# CAPUT L

QUIBUS CONVENIAT UTI POLITO ET ORNATO VULGARI, ET QUIBUS NON CONVENIAT.

Pollicitantes iterum celeritatem ingenii nostri, et ad calamum frugi operis redeuntes, ante omnia confitemur Latinum Vulgare illustre tam prosaice, quam metrice decere proferri. Sed quia ipsum prosaicantes ab inventoribus magis accipiunt; et quia quod inventum est prosaicantibus permanet firmum exemplar, et non e contrario, quia quaedam videntur praebere primatum; ergo secundum quod metricum est, ipsum carminemus, ordine pertractantes illo, quem in fine primi libri polluximus. Quaeramus igitur prius, utrum versificantes vulgariter debeant illud uti; et superficie tenus videtur, quod sic; quia oninis, qui versificatur, suos versus exornare debet in quantum potest. Quare cum nullum sit tam grandis exornationis, quam Vulgare Illustre, videtur, quod quisque versificator debeat ipsum uti. Praeterea quod optimum est in genere suo, si suis inferioribus misceatur, non solum nil derogare videtur eis, sed ea meliorare videtur. Quare si quis versificator, quamquam rude versificetur, ipsum suae ruditati admisceat, non solum bene ipsi ruditati faciet, sed ipsum sic facere oportere videtur. Multo magis opus est adjutorio illis, qui pauca, quam

qui multa possunt; et sic apparet quod omnibus versificantibus liceat ipsum uti. Sed hoc falsissimum est, quia nec semper excellentissime poetantes debent illui induere, sicut per inferius pertractata perpendi poterit. Exigit ergo istud sibi consimiles viros, quemadmodum alii nostri mores, et habitus; exigit enim magnificertia magna potentes, purpura viros nobiles, sic et loc excellentes ingenio et scientia quaerit, et alios aspernatur, ut per inferiora patebit: nam quicquid nobis convenit, vel gratia generis, vel speciei, vel individui convenit, ut sentire, ridere, militare; sed nobis non convenit hoc gratia generis, quia etiam brutis convenire nec gratia speciei, quia cunctis hominibus esset convenieus, de quo nulla quaestio est; nemo enim montaninis hoc dicet esse conveniens. Sed optime conceptiones non possunt esse, nisi ubi scientia et ingenium est; ergo optima loquela non convenit rusticana tractantibus; convenit ergo individui gratia, sed nihil individuo convenit, nisi per proprias dignitates, puta mercari, et militare ac regere: quare si convenientia respiciunt dignitates hoc est dignos, (et quidam digni, quidam digniores, quidam dignissimi esse possunt', manifestum est quod bona dignis, meliora dignioribus, et optima dignissimis convenient. Et cum loquela non aliter sit necessarium in strumentum nostrae conceptionis, quam equus militis et optimis militibus optimi conveniant equi, optimis con ceptionibus, ut dictum est, optima loquela conveniet sed optimae conceptiones non possunt esse, nisi ub scientia et ingenium est; ergo optima loquela noi convenit nisi in illis, in quibus ingenium et scientia est; et sic non omnibus versificantibus optima loquele convenit, cum plerique sine scientia et ingenio versificentur; et per consequens, nec optimum vulgare. Quare si non omnibus convenit, non omnes ipsum debent uti; quia inconvenienter agere nullus debet. Et ubi dicitur quod quilibet suos versus exornare debet in quantum potest, verum esse testamur; sed nec bovem ephippiatum, nec balteatum suem dicemus ornatum, immo potius deturpatum ridemus illum; est enim exornatio alicujus convenientis additio. Ad illud ubi dicitur, quod superiora inferioribus admixta profectum adducunt, dicimus verum esse, quando cesset discretio, puta si aurum cum argento conflemus; sed si discretio remanet, inferiora vilescunt, puta cum formosae mulieres deformibus admiscentur. Unde cum sententia versificantium semper verbis discretive mixta remaneat, si non fuerit optima. optimo sociata Vulgari, non melior, sed deterior apparebit, quemadmodum turpis mulier, si auro vel serico vestiatur.

# CAPUT II.

# IN QUA MATERIA CONVENIAT ORNATA ELOQUENTIA VULGARIS.

Postquam non omnes versificantes, sed tantum excellentissimos Illustre uti Vulgare debere astruximus, consequens est astruere, utrum omnia ipso tractanda sint, aut non; et si non omnia, quae ipso digna sunt segregatim ostendere. Circa quod, primo reperiendum est id, quod intelligimus per illud, quod dicimus, dignum esse, quod dignitatem habet, sicut nobile, quod nobilitatem;

et sic cognito habituante, habituatum cognoscitur, in quantum hujus: unde cognita dignitate, cognoscemus et dignum. Est enim dignitas meritorum effectus, sive terminus; ut cum quis benemeruit, ad boni dignitatem paventum esse dicimus: cum male vero ad mali: puta bene militantem, ad victoriae dignitatem: bene autem regertem, ad regni: nec non mendacem ad ruboris dignitatem, et latronem ad eam, quae est mortis. Sed cum in benemerentibus fiant comparationes, sicuti in aliis, # quidam bene, quidam melius, quidam optime, quidam male, quidam pejus, quidam pessime, mereantur et lajusmodi comparationes non fiant, nisi per respectum al terminum meritorum, quem dignitatem dicimus, ut dictum est: manifestum est quod dignitates inter se conparantur secundum magis et minus, ut quaedam magnae, quaedam majores, quaedam maximae sint, et per consequens aliud dignum, aliud dignius, aliud dignissimum esse constat.Et cum comparatio dignitatum non fiat circa idem objectum, sed circa diversa, ut dignius dicamus, quod majoribus, dignissimum quod maximis dignum est, quia nihil eodem dignius esse potest: manifestum est, quod optima optimis secundum rerum exigentiam, digna sint Unde cum hoc, quod dicimus Illustre, sit optimum aliorum Vulgarium, consequens est, ut sola optima digna sint ipso tractari: quae quidem tractandorum dignissima nuncupamus. Nunc autem quae sint ipsa venemur, ad quorum evidentiam sciendum est, quod sicut homo tripliciter spirituatus est, videlicet vegetabili, animali, et rationali, triplex iter perambulat. Nam secundum quol vegetabile est, utile quaerit: in quo cum plantis communicat; secundum quod animale, delectabile, in quo cum

brutis; secundum quod rationale, honestum quaerit, in quo solus est, vel Angelicae naturae sociatur. Per haec tria quicquid agimus, agere videmur, et quia in quolibet istorum quaedam sunt majora, quaedam maxima, secundum quod talia, quae maxima sunt, maxime pertractanda videntur: et per consequens maximo Vulgari. Sed disserendum est, quae maxima sint; et primo in eo quod est utile: in quo si callide consideremus intentum omnium quaerentium utilitatem, nil aliud, quam salutem ireniemus. Secundum in eo, quod est delectabile: in quo dicimus illud esse maxime delectabile, quod per preciosissimum objectum appetitus delectat: hoc autem Ve-Tertio in eo, quod est honestum: in quo nemo dubitat esse Virtutem. Quare haec tria, Salus videlicet, Ve-Virtus apparent esse illa magnalia, quae sint ma-**Eime** pertractanda, hoc est ea, quae maxima sunt ad ta, ut armorum probitas, amoris accensio, et directio voluntatis. Circa quae sola, si bene recolimus, illustres wires invenimus vulgariter poetasse; scilicet Bertramum de Bornio Arma; Arnaldum Danielem, Amorem; Gerardum de Bornello, Rectitudinem; Cinum Pistoriensem, Amorem; Amicum ejus, Rectitudinem.

Bertramus etenim ait:

Non pos nul dat, con cantar no exparia.

Arnaldus:

Laura amara fal broul brancum danur.

Gerardus:

Più solaz reveillar, que per trop endormir.

Cinus:

Degno son io che mora.

31

•

# Amicus ejus:

Doglia mi reca nello cuore ardire.

Arma vero nullum Italum adhuc invenio poetasse. His proinde visis, quae canenda sint Vulgari altissimo impetescunt.

# CAPUT III.

# DISTINGUIT QUIBUS MODIS VULGARITER VERSIFICATORS POETANTUR.

Nunc autem quomodo ea coartare debemus, que tanto sunt digna Vulgari, sollicite vestigare conemur. Volentes ergo modum tradere, quo ligari haec digna existant, primum dicimus esse ad memoriam reducen dum, quod Vulgariter poetantes sua Poemata multimo dis protulerunt; quidam per Cantiones, quidam per Ba latas, quidam per Sonitus, quidam per alios illegitimo et irregulares modos, ut inferius ostendetur. Horum au tem modorum Cantionum modum excellentissimum es se pensamus: quare si excellentissima excellentissim digna sunt, ut superius est probatum, illa quae exceller tissimo sunt Vulgari, modo excellentissimo digna sun et per consequens in Cantionibus pertractanda; quod au tem modus Cantionum sit talis, ut dictum est, pluriba potest rationibus indagari. Prima quidem quia, cuquicquid versificamur sit cantio, solae Cantiones hoc v cabulum sibi sortitae sunt: quod nunquam sine vetusprovisione processit. Adhuc, quicquid per se ipsum co cit illud, ad quod factum est, nobilius esse videtur, qua quod extrinseco indiget: sed Cantiones per se totum que

debent, efficiunt, quod Ballatae non faciunt (indigent enim plausoribus, ad quos editae sunt): ergo Cantiones nobiliores Ballatis esse seguitur extimandas, et per consequens nobilissimum aliorum esse modum illarum: cum nemo dubitet, quin Ballatae Sonitus nobilitate modi excellant. Praeterea illa videntur nobiliora esse, quae conditori suo magis honoris afferant: sed Cantiones magis afferunt conditoribus, quam Ballatae: ergo nobiliores sunt, et per consequens modus earum nobilissimus aliorum. Praeterea quae nobilissima sunt, carissime conser-Vantur; sed inter ea quae cantata sunt, Cantiones carissime conservantur, ut constat visitantibus libros: ergo Cantiones nobilissimae sunt, et per consequens modus earum nobilissimus est. Adhuc in artificiatis illud est nobilissimum, quod totam comprehendit artem: cum ergo ea, quae cantantur, artificiata existant, et in solis Cantionibus ars tota comprehendatur, Cantiones nobilissimae sunt, et sic modus earum nobilissimus aliorum. Quod autem tota comprehendatur in Cantionibus ars cantandi poetice, in hoc palatur, quod, quicquid artis reperitur, in ipsis est, sed non convertitur. Hoc signum autem **borum, quae** dicimus, promptum in conspectu habetur: nam quicquid de cacuminibus illustrium capitum poetantium profluxit ad labia, in solis Cantionibus invenitur. Quare ad propositum patet, quod ea, quae digna runt Vulgari altissimo, in Cantionibus tractanda sunt.

# CAPUT IV.

# DE MODO CANTIONUM ET DE STILO EORUM, QUI PORTICE SCRIBUNT.

Quando quidem adpotiavimus extricantes, qui sist Aulico digni Vulgari, et quae, nec non modus, quen tanto dignamur honore, ut solus altissimo Vulgari conveniat; antequam migremus ad alia, modum Cantionen, quae casu magis, quam arte multi usurpare videntur, enucleemus: et quod huc usque casualiter est assumptum, illius artis ergasterium reseremus, modum Ballatarum et Sonituum omittentes, quia illum elucidare intendimus in IV. hujus operis, cum de mediocri Vulgari tractabimus. Revisentes ergo ea, quae dicta sunt, recolime nos eos, qui vulgariter versificantur, plerumque vocasse Poetas, quod procul dubio rationabiliter eructare praesumpsimus, quia prorsus Poetae sunt, si poesim recte consideremus; quae nihil aliud est, quam fictio rethorica, in musicaque posita. Differunt tamen a magnis Poetis, hoc est regularibus, quia isti magno sermone, et arte regulari poetati sunt: illi vero casu, ut dictum est. ldcirco accidit, ut quantum istos proximius imitemur, tartum rectius poetemur. Unde nos doctrinae aliquid operat nostrae impendentes, doctrinas eorum Poeticas aemulari oportet. Ante omnia ergo dicimus, unumquemque debe re materiae pondus propriis humeris excipere aequal, ne forte humerorum nimio gravatam virtutem in coenum cespitare necesse sit. Hoc est, quod magister noster Horatius praecipit, cum in principio Poeticae,

Sumite materiam vestris, qui scribitis, aequam Virilus.

cit. Deinde in iis, quae dicenda occurrunt, debemus scretione potiri, utrum tragice, sive comice, sive eleace sint canenda. Per Tragoediam, superiorem stilum duimus, per Comoediam inferiorem, per Elegiam stin intelligimus miserorum. Si tragice canenda videnr, tunc adsumendum est Vulgare Illustre, et per conquens Cantionem ligare. Si vero comice, tunc quanque mediocre, quandoque humile Vulgare sumatur: ejus discretionem in quarto hujus reservamus ostene. Si autem elegiace, solum humile nos oportet sure. Sed omittamus alios, et nunc, ut conveniens est, tilo tragico pertractemus. Stilio equidem tragico tunc videmur, quando cum gravitate sententiae, tam supercarminum, quam constructionis elatio, et excellenvocabulorum concordat. Sed quia, si bene recolimus. ıma summis esse digna, jam fuit probatum, et iste, m tragicum appellamus, summus videtur esse stiloa, illa quae summe canenda distinximus, isto solo t stilio canenda: videlicet, Salus, Amor et Virtus, et e propter ea concipimus, dum nullo accidente vileot. Caveat ergo quilibet, et discernat ea, quae diciset quando tria hacc pure cantare intendit, vel quae m directe et pure sequuntur, prius Helicone potatus, is fidibus adsumat secure plectrum, et cum more inat. Sed cantionem, atque discretionem hanc, sicut defacere, hoc opus, et labor est; quoniam nunquam strenuitate ingenii, et artis assiduitate, scientiarumhabitu sieri potest. Et ii sunt, quos Poeta Aeneidorum o dilectos Dei, et ab ardente virtute sublimatos ad



aethera, Deorumque filios vocat, quamquam figurate loquatur. Et ideo confiteatur eorum stultitia, qui arte, scientiaque immunes, de solo ingenio confidentes, ad summa summe canenda prorumpunt; et a tanta prosumptuositate desistant; et si anseres naturali desidia sunt, nolint astripetam aquilam imitari.

# CAPUT V.

DE COMPOSITIONE VERSUUM, ET VARIETATE EORUM
PER SYLLARAS.

De gravitate sententiarum, vel satis dixisse videmur, vel saltem totum, quod operis est nostri. Quapropter ad superbiam carminum festinemus; circa quod scientum est, quod praedecessores nostri diversis carminibus ui sunt in Cantionibus suis, quod et moderni faciunt sel nullum adhuc invenimus carmen in syllabicando endecasyllabum transcendisse, nec a trisyllabo descendisse. Et licet trisyllabo carmine atque endecasyllabo, et omnibus intermediis cantores Latii usi sint, eptasyllabum, et endecasillabum in usu frequentiori habentur: et post haec trisyllabum ante alia; quorum omnium endecastlabum videtur esse superbius, tam temporis occupations. quam capacitate sententiae, constructionis, et vocabulrum; quorum omnium specimen magis multiplicaturis illo, ut manifeste apparet: nam ubicumque ponderes multiplicantur, et pondus. Et omnes hoc Doctores pendisse videntur, Cantiones illustres incipientes ab nt Gerardus de Bornello:

Ara ausirem encabalitz cantarz.

Quod carmen licet decasyllabum videatur, secundum rei veritatem, endecasyllabum est; nam duae consonantes extremae non sunt de sillaba praecedente. Et licet propriam vocalem non habeant, virtutem syllabae non tamen amittunt. Signum autem est, quod rithmus ibi una vocali perficitur, quod esse non posset, nisi virtute alterius ibi subintellectae.

# Rex Navarriae:

De sin Amor si vient sen et bonté. Ubi si consideretur accentus, et ejus causa, endecasyllabum esse constabit.

Guido Guinizelli:

Al cuor gentil ripara sempre Amore.

Judex de Columnis de Messina:

Amor, che longiamente m'hai menato.

Renaldus de Aquino:

Per fin Amore vo sì lietamente.

Cinus Pistoriensis:

Non spero, che giammai per mia salute:

Amicus ejus:

Amor, che muovi tua virtù dal cielo.

Et licet hoc endecasyllabum celeberrimum carmen, ut dignum est, videatur omnium aliorum, si eptasyllabi aliqualem societatem assumat, dummodo principatum obtineat, clarius magisque sursum superbire videtur; sed hoc ulterius elucidandum remaneat. Et dicimus eptasyllabum sequi illud, quod maximum est in celebritate. Post hoc pentasyllabum, et deinde trisyllabum ordinamas. Enneasyllabum vero, quia triplicatum trisyllabum videbatur, vel nunquam in honore fuit, vel propter fastidium obsoluit: parisyllabos vero propter sui ruditatem

non utimur, nisi raro; retinent enim naturam suorum numerorum, qui numeris imparibus, quemadmodum materia formae, subsistunt. Et sic recolligentes praedicta, endecasyllabum videtur esse superbissimum carmen, et hoc est quod quaerebamus. Nunc autem restat investigandum de constructionibus elatis, et fastigiosis vocabulis, et demum fustibus, torquibusque paratis, promisum fascem, hoc est Cantionem, quomodo ligare quis debeat, instruemus.

# CAPUT VI.

DE CONSTRUCTIONE, SIVE DE REGULATA COMPAGINE DICTIONUM, QUA UTENDUM EST IN CANTIONIBUS.

Quia circa Vulgare Illustre nostra versatur intentio, quod nobilissimum est aliorum, et ea quae digna sut illo cantari, discrevimus, quae tria nobilissima sunt, 🕊 superius est adstructum; et modum Cantionarium selegimus illis, tanquam aliorum modorum summum; et t ipsum perfectius edocere possimus, quaedam jam praeparavimus, stilum videlicet, atque carmen; nunc de constructione agamus. Est enim sciendum, quod construction nem vocamus regulatam compaginem dictionum, #: Aristoteles philosophatus est tempore Alexandri. Sut enim hic quinque dictiones compactae regulariter, d unam faciunt constructionem. Circa quidem hanc pris considerandum est, quod constructionum alia congre est, alia vero incongrua est; et quia, si primordium les digressionis nostrae recolimus, sola suprema venamu; nullum in nostra venatione locum habet incongrua, qui

inferiorem gradum bonitatis promeruit. Pudeat ergo. pudeat idiotas tantum audere deinceps, ut ad Cantiones prorumpant: quos non aliter deridemus, quam caecum de coloribus distinguentem. Est ut videtur congrua quam sectamur: sed non minoris difficultatis accidit discretio. priusquam, quam quaerimus, attingamus, videlicet urbanitate plenissimam. Sunt etenim gradus constructionum quamplures, videlicet insipidus, qui est rudium, ut: Petrus amat multum dominam Bertam. Est pure sapidus. qui est rigidorum scolarium, vel magistrorum, ut: Piget me cunctis, sed pietatem majorem illorum habeo, quicunque in exilio tabescentes, patriam tantum somniando revisunt. Est et sapidus et venustus, qui est quorundam superficie tenus rhetoricam haurientium, ut: Laudabilis discretio Marchionis Estensis, et sua magnificentia praeparata, cunctis illum facit esse dilectum. Est et sapidus, et venustus, etiam et excelsus, qui est dictatorum illustrium, ut: Ejecta maxima parte florum de sinu tuo, Florentia, nequicquam Trinacriam Totila serus adivit. Hunc gradum constructionis excellentissimum nominamus; et hic est quem quaerimus, cum suprema venemur, ut dictum est. Hoc solum illustres Cantiones inveniuntur contextae, ut:

# Gerardus:

Si per mes sobretes non fes.

Rex Navarriae:

Redamor que in mon cor repaire.

Folquetus de Marsilia:

Tam m'abellis l'amoros pensamen.

Harnaldus Daniel:

Solvi, che sai, lo sobraffan che sorz.

Hamericus de Belimi:

Nuls bon non pot complir adrectamen.

Hamericus de Peculiano:

Si com'l'arbres, che per sombre carcar.

Guido Guinizelli:

Tegno di folle impresa allo ver dire.

Guido Cavalcanti:

Poi che di doglia cuor convien ch'io porti.

Cinus de Pistorio:

Avenga ch' io m'aggia più per tempo.

Amicus ejus:

Amor, che nella mente mi ragiona.

Nec mireris, lector, de tot reductis Auctorise memoriam. Non enim quam supremam vocamus structionem, nisi per hujusmodi exempla possumu dicare. Et fortassis utillimum foret ad illam habi dam regulatos vidisse Poetas, Virgilium videlicet, dium in Metamorphoseos, Statium atque Lucanum non alios, qui usi sunt altissimas prosas, ut Tul Livium, Plinium, Frontinum, Paulum Orosium, et tos alies, quos amica solitudo nos visitare invitat. stant. ergo ignorantiae sectatores Guidonem Aret et quosdam alios extollentes, nunquam in vocabul que constructione desuctos plebescere.

# CAPUT VII.

QUAE SINT PONENDA VOCABULA, ET QUAE IN MET VULGARI CADERE NON POSSUNT.

Grandioso modo vocabula sub praelato stilo consistere, successiva nostrae progressionis provin

idari expostulat. Testamur proinde incipientes, non minimum opus esse rationis discretionem vocabulorum bebere, quoniam perplures corum materies inveniri pose videmus. Nam vocabulorum quaedam puerilia, quaedam muliebria, quaedam virilia; et horum quaedam silvestria, quaedam urbana, et eorum, quae urbavocamus, quaedam pexa, et lubrica, quaedam irsuta, \* reburra sentimus: inter quae quidem pexa, atque iruta sunt illa, quae vocamus grandiosa: lubrica vero, et eburra vocamus illa, quae in superfluum sonant: quenadmodum in magnis operibus, quaedam magnanimi-Mis sunt opera, quaedam fumi; ubi licet in superficie midam consideretur adscensus, ex quo limitata virtutis mea praevaricatur, bona ratione non adscensus, sed per La declivia ruina constabit. Intuearis ergo, Lector, wantum ad exaceranda egregia verba te cribrare oporet nam si Vulgare Illustre consideres, quo tragice deent uti Poetae Vulgares, ut superius dictum est, quos nformare intendimus, sola vocabula nobilissima in criro tuo residere curabis. In quorum numero, nec puerilia propter sui simplicitatem, ut Mamma, et Babbo, Male, et Pate; nec muliebria propter sui mollitiem, ut dolciada, et placevole; nec silvestria, propter asperitatem, ut gregia, et caetera; nec urbana lubrica, et reburra, ut femina et corpo, ullo modo poteris conlocare. Sola etcnim pexa, irsutaque urbana tibi restare videbis, quae pobilissima sunt et membra Vulgaris illustris: et pexa vocamus illa, quae trisyllaba, vel vicinissima trisyllabitati, sine aspiratione, sine accentu acuto, vel circum**lex**o, sine z vel x duplicibus, sine duarum liquidarum zeminatione, vel positione immediate post mutam dola-

tam, quasi loquentem cum quadam suavitate relinquent. ut Amore, donna, disio, virtute, donare, letizia, salute, securitate, difesa. Irsuta quoque dicimus omnia, praeter haec, quae vel necessaria, vel ornativa videntur Vulgaris Illustris. Et necessaria quidem appellamus, que campsare non possumus, ut quaedam monosyllaba, ut si, vo, me, te, se, a, e, i, o, u, interjectiones, et alia mult. Ornativa vero dicimus omnia polisyllaba, quae mixta cum pexis pulcram faciunt armoniam compaginis, quamvis asperitatem habeant adspirationis, et accentus, et duplicium, et liquidarum, et prolixitati, ut Term, onore, speranza, gravitate, alleviato, impossibilitate, benavventuratissimo, avventuratissimamente, disavventuratissimamente, sovramagnificentissimamente, quod endecasyllabum est. Posset adhuc inveniri plurium syllabarum vocabulum, sive verbum, sed quia capacitatem nostrerum omnium carminum superexcedit, rationi pracesti non videtur obnoxium, sicut est illud Onorificabilitudimitate, quod duodena perficitur syllaba in Vulcari et Grammatica tredena perficitur in duobus obliquis. Outmodo autem pexis irsuta hujusmodi sint armonizada per metra, inferius instruendum relinquimus; et que dicta sunt de fastigiositate vocabulorum ingennee scretioni sufficient.

# CAPUT VIII.

QUID SIT CANTIO, ET QUOD PLURIBUS MODIS VARIATUR

Praeparatis fustibus, torquibusque ad fascem, nust fasciandi tempus incumbit; sed quia cujuslihet operis

tognitio praecedere debet operationem, velut signum ante admissionem sagittae, vel jaculi, primo et principaliter quid sit iste fascis, quem fasciare intendimus, videamus. Fascis igitur iste, si bene comminiscimur omnia praelibata, Cantio est. Quapropter quid sit Cantio, videamus, et quid intelligimus, cum dicimus Cantionem. Est enim Cantio, secundum verum nominis significatum, ipse canendi actus, vel passio, sicut lectio, prosio, vel actus legendi. Sed divaricemus, quod dictum est, utrum videlicet haec sit Cantio, prout est actus, vel prout passio. Circa hoc considerandum est, quod Cantio depliciter accipi potest; uno modo secundum quod fabricatur ab auctore suo, et sic est actio, et secundum itum modum Virgilius primo Aeneidos dicit:

Arma virumque cano.

lio modo secundum quod fabricatur, profertur, vel ab ectore, vel ab alio quicumque sit, sive cum modulatioproferatur, sive non, et sic est passio. Nam tunc agi-Er, modo vero agere videtur in alium, et sic tunc alivijus actio, modo quoque passio alicujus videtur. Et wia prius agitur ipsa quam agat, magis ideo prorsus enominari videtur ab eo, quod agitur, et est actio alivius, quam ab eo quod agit in alios. Signum autem unjus est, quod nunquam dicimus: haec est Cantio Petri quod ipsam proferat, sed eo quod fabricaverit illam. Fracterea disserendum est, utrum Cantio dicatur fabriatio verborum armonizatorum, vel ipsa modulatio: ad quod dicimus, quod nunquam modulatio dicitur Cantio, sed sonus, vel tonus, vel nota, vel melos. Nullus enim tubicen, vel organista, vel citharaedus melodiam suam Cantionem vocat, nisi in quantum nupta est alicui can-

# 494 DE VULGARI ELOQUIO

tioni, sed armonizantes verba, opera sua Cantiones vocant: et etiam talia verba in chartulis absque probatore jacentia Cantiones vocamus; et ideo Cantio nil aliud esse videtur, quam actio completa dictantis verba modulationis armonizata. Quapropter tam Cantiones, quas punc tractamus, quam Ballatas, et Sonitus, et omniz cujuscumque modi verba sint armonizata vulgariter et regulariter, Cantiones esse dicemus. Sed quia sola Vulgaria ventilamus, regulata linquentes, dicimus Vulgarium Poematum unum esse supremum, quod per suprexcellentiam Cantionem vocamus; quod autem supremum quid sit Cantio, in tertio hujus libri capitulo est probatum. Et quoniam quod diffinitum est, pluribes generale videatur, resumentes diffinitum jam generale vocabulum, per quasdam differentias solum, quod petimus, distinguamus. Dicimus ergo quod Cantio, pront 108 quaerimus, in quantum per superexcellentiam dicimus, est aequalium stantiarum sine responsorio ad unam sententiam tragica conjugatio, ut nos ostendimus, cum diximus:

Donne, che avete intelletto d' Amore.

Et sic patet quid Cantio sit, et prout accipitur gesenliter, et prout per superexcellentiam vocamus eam; setis etiam patere videtur, quid intelligimus cum Cantionem vocamus, et per consequens, quid sit ille facis, quem ligare molimur. Quod autem dicimus, Tragica conjugatio est: quia cum comice fiat haec conjugatio, Cantilenam vocamus per diminutionem, de qua in questo hujus tractare intendimus.

### CAPUT IX.

**QUAR SINT PRINCIPALES IN CANTIONE PARTES, ET QUOD**STANTIA IN CANTIONE PRINCIPALIOR PARS EST.

Quia ut dictum est, Cantio est conjugatio Stantiam, ignorato quid sit Stantia, necesse est Cantionem ignorare: nam ex diffinientium cognitione diffiniti rewat cognitio; et ideo consequenter de Stantia est gendum, ut scilicet vestigemus, quid ipsa sit, et quid per eam intelligere volumus. Et circa hoc sciendum est, pod hoc vocabulum per solius artis respectum invenest, videlicet, ut in quo tota Cantionis ars esset cententa, illud diceretur Stantia, hoc est mansio capax, receptaculum totius artis. Nam quemadmodum Canis est gremium totius sententiae, sic Stantia totam aringremiat: nec licet aliquid artis sequentibus arropre, sed solam artem antecedentis induere; per quod plet, quod ipsa de qua loquiniur, erit conterminatio, ine compages omnium corum quae Cantio sumit ab arsquibus divaricatis, quam quaerimus, descriptio innowit. Tota igitur ars Cantionis circa tria videtur contere; primo circa cantus divisionem, secundo circa tium habitudinem, tertio circa numerum carminum, # syllabarum: de rithimo vero mentionem non faciquia de propria Cantionis arte non est. Licet enim • malibet Stantia rithimus innovare, et eosdem reiteare ad libitum, quod, si de propria Cantionis arte ririmus esset, minime liceret, quod dictum est. Si quid tem rithimi servare interest, hujus quod est artis

# 496 DE VULGARI ELOQUIO

comprehendetur ibi, cum dicemus partium habitudinem: quare hic colligere possumus ex praedictis diffnientes, et dicere, Stantiam esse sub certo cantu et habitudine, limitatam carminum et sillabarum compagem

# CAPUT X.

QUID SIT CANTUS STANTIAE, ET QUOD STANTIA VARIATUR PLURIBUS MODIS IN CANTIONE.

Scientes quod rationale animal homo est, et quod semibilis anima, et corpus est animal, et ignorantes de hac anima, quid ea sit, vel de ipso corpore perfectam hominis cognitionem habere non possumus; quia cognitionis perfectio uniuscujusque terminatur ad ultima elementa, sicut magister sapientum in principio Physicsrum testatur. Igitur ad habendam Cantionis cognitionem, quam inhiamus, nunc diffinientia suum diffiniens sub compendio ventilemus: et primo de cantu, deinde de habitudine, et postmodum de carminibus et syllabis percontemur. Dicimus ergo, quod omnis Stantia al quandam odam recipiendam armonizata est; sed in modo diversari videtur, quia quaedam sunt sub una ola continua, usque ad ultimum progressive, hoc est sine iteratione modulationis cujusquam, et sine diesi; et 🛎 sim dicimus deductionem vergentem de una ofi i aliam; hanc Voltam vocamus, cum vulgus alloquines et hujusmodi Stantia usus est fere in omnibus canticui bus suis Arnaldus Danielis: et nos eum secuti sunt. cum diximus:

Al poco giorno, ed al gran cerchio d'ombra.

basedam vero sunt diesim patientes, et diesis esse non otest secundum quod eam appellamus, nisi reiteratio pins odae fiat, vel ante diesim vel post, vel undique: i ante diesim repetito fiat, Stantiam dicimus habere vdes; et duos habere decet, licet quandoque tres fiant, arissime tamen: si repetitio fiat post diesim, tunc dicisa, Stantiam habere versus: si ante non fiat repetitio, tantiam dicimus habere frontem: si post non fiat, dicihabere Sirima, sive caudam. Vide igitur, Lector, unta licentia data sit Cantiones poetantibus; et consira, cujus rei causa tam largum arbitrium sibi usus civerit: et si recto calle ratio te direxerit, videbis auctotatis dignitate sola, quod dicimus esse concessum. Sas hinc innotescere potest, quomodo Cantionis ars circa antus divisionem consistat; et ideo ad habitudinem rocedamus

# CAPUT XI.

DE HABITUDINE STANTIAE, DE NUMBRO PEDUM, ET SILLABARUM, ET DE DISTINCTIONE CARMINUM PONENDORUM IN DICTAMINE.

Videtur nobis haec, quam habitudinem dicimus, maxima pars ejus, quod artis est; haec enim circa cantus divisionem, atque contextum carminum, et rithimomentalisme consistit: quapropter diligentissime videtur esse tractanda. Incipientes ergo dicimus, quod frons cum versibus et pedes cum Syrimate sive cauda, et quidem pedes cum versibus in Stantia se habere diversimode possunt: nam quandoque frons versus excedit

in syllabis et carminibus, vel excedere potest; et dicimus, potest, quoniam habitudinem hanc adhuc non vidimus. Quandoque in carminibus excedere, et in syllabis superari potest, ut si frons esset pentametra, et quilibet versus diameter, et metra frontis eptasyllaba, et versus endecasyllaba essent. Quandoque versus fronten superant syllabis, et carminibus, ut in illa quam dirimus:

Traggemi della mente Amor la stiva.

Fuit haec tetrametra frons tribus endecasyllabis, et mo eptasyllabo contexta: non etenim potuit in pedes diviti, cum aequalitas carminum, et syllabarum requiratur in pedibus inter se, et etiam in versibus inter se; et quemadmodum dicimus versus superare carminibus et syllabis frontem, sic dici potest frontem in his duobus poses superare versus: sicut quando quilibet versus esset duobus eptasyllabis metris, et frons esset pentametra, duobus endecasillabis et tribus eptasyllabis contexta. Quandoque vero pedes caudam superant carminibus et syllabis, ut in illa, quam diximus:

Amor, che muovi tua virtù dal Cielo. Quandoque pedes a syrimate superantur in toto, ut in illa, quam diximus:

Donna pietosa, e di novella etate.

Et quemadmodum diximus frontem posse superare carminibus, et syllabis superari, et e contrario, sic de syrimate dicimus. Pedes quoque versus in numero superant et superantur ab iis: possunt enim in Stantia esse tres pedes, et duos versus, et tres versus, et duos pedes: nec hoc numero limitamur, quin liceat plures et pedes, et versus simul contexere. Et quemadmodum de victoria

rminum et syllabarum diximus inter alia, nunc etiam ter pedes, et versus dicimus; nam eodem modo vinci, vincere possunt. Nec praetermittendum est, quod nos contrario regulatis Poetis pedes accipimus, quia illi rmen ex pedibus, nos vero ex carminibus pedem contre dicimus, ut satis evidenter apparet. Nec etiam actermittendum est, quia iterum asseramus, pedes ab vicem necessario, carminum et syllabarum aequalitam, et habitudinem accipere, quia non aliter cantus petitio fieri posset. Hoc idem in versibus esse servantum astruimus.

# CAPUT XII.

# EX QUIBUS CARMINIBUS FIANT STANTIAB, ET DE NUMERO SYLLABARUM IN CARMINIBUS.

Est etiam, ut superius dictum est, habitudo quaelam, quam carmina contexendo considerare debemus; si ideo rationem faciamus de illa, repetentes proinde pase superius de carminibus diximus. In usu nostro maxime tria carmina frequentandi praerogativam habere videntur, endecasyllabum scilicet, et eptasyllabum, et pentasyllabum; quae ante alia sequenda astruximus. Horum prorsus cum tragice poetari conamur, endecatyllabum propter quandam excellentiam in contextu vincendi privilegium promeretur. Nam quaedam Stantia est, quae solis endecasyllabis gaudet esse contexta, ut illa Guidonis de Florentia:

Donna mi prega: perch' io voglio dire. Et etiam nos diximus:

# 500 DE VULGARI ELOQUIO

Donne, che avete intelletto d'Amore. Hoc etiam Hispani usi sunt; et dico Hispanos qui poetati sunt in Vulgari Oc. Hamericus de Belemi:

Nuls hom non pot complir adrectiamen.

Quaedam est, in qua tantum eptasyllabum intexitur unum, et hoc esse non potest, nisi ubi frons est, vel cauda, quoniam (ut dictum est) in pedibus, atque versibus attenditur aequalitas carminum, et syllabarum; propter quod etiam nec numerus impar carminum potest esse ubi frons, vel cauda non est: sed ubi haec est, vel altera sola, pari et impari numero in carminibus licet uti ad libitum: et sicut quaedam Stantia est uno eptasyllabo conformata, sic duobus, tribus, quatuor, quinque videtur posse contexi, dummodo in tragico vincat endecasyllabum, et incipiet; verumtamen quosdam ab eptasyllabo tragice incoepisse invenimus, videlicet Guidonem de Ghisileriis, et Fabritium Bononienses.

Di fermo sofferire.

Et,

Donna lo fermo cuore.

Et,

Lo mio lontano gire.

Et quosdam alios. Sed si ad eorum sensum subtiliter intrare velimus, non sine quodam Elegiae umbraculo haec Tragedia procedere videbitur. De pentasyllabo quoque non sic concedimus; in dictamine magno sufficit unicum pentasyllabum in tota Stantia conseri, vel duo ad plus in pedibus, et dico in pedibus, propter necessitatem, qua pedibusque versibusque cantantur: minime autem trisyllabum in tragico videtur esse sumendum, per se subsistens: et dico, per se subsistens, quia per quamdam rithimorum repercussionem frequenter videtur assumptum, sicut inveniri potest in illa Guidonis Florentinis

Donna mi prega: perch' io voglio dire. t in illa quam diximus:

Poscia che Amor del tutto m' ha lasciato. ec per se ibi carmen est omnino, sed pars endecasylbi tantum, ad rithimum praecedentis carminis, velut cho respondens. Hoc satis hinc, lector, sufficienter eliere potes, qualiter tibi habituanda sit Stantia: habitunamque circa carmina consideranda videtur; et hoc iam praecipue attendendum est circa carminum hatodinem; quod si eptasyllabum interseratur in primo de, quem situm accipit ibi, eundem resumat in altero: ta si pars trimetra primum, et ultimum carmen endeyllabum habet, et medium, hoc est secundum, eptalabum, et extrema endecasyllaba et medium eptasylmm sint: non aliter ingeminatio cantus fieri posset, quam pedes fiunt, ut dictum est; et per consequens des esse non possent: et quemadmodum de pedibus zimus, et de versibus; in nullo enim pedes, et versus serre videmus nisi in situ, quia hi ante, hi post dieren Stantiae nominantur. Et etiam guemadmodum de imetro pede, et de omnibus aliis servandum esse assemus, et sicut de uno eptasyllabo, sic de duobus, et de bribus, et de pentasyllabo, et omni alio dicimus.

# CAPUT XIII.

RELATIONE RITHIMORUM, ET QUO ORDINE PONENDI SUNT IN STANTIA.

Rithimorum quoque relationi vacemus, nihil de ilimo secundum se modo tractantes: proprium enim

⋰.

eorum tractatum in posterum prorogamus, cum de mediocri poemate intendemus. In principio hujus Capituli quaedam reseranda videntur. Unum est Stantia sive rithimus, in qua nulla rithimorum habitudo attenditu, et hujusmodi Stantiis usus est Arnaldus Danielis frequentissime, velut ibi:

Sem fos Amor, de gioi donar. Et nos diximus:

Al poco giorno, ed al gran cerchio d'ombra. Aliud est Stantia, cujus omnia carmina eundem rithimum reddunt, in qua superfluum esse constat habitulinem quaerere. Sic proinde restat circa rithimos mixes tantum debere insisti; et primo sciendum est, quod in hoc amplissimam sibi licentiam fere omnes assumat, et ex hoc maxime totius armoniae dulcedo intendits. Sunt etenim quidam, qui non omnes quandoque deinentias carminum rithimantur in eadem Stantia. easdem repetunt, sive rithimantur in aliis, sicut fuit Gottus Mantuanus, qui suas multas, et bonas Cantiones nobis ore tenus intimavit. Hic semper in Stantia unum carmen incomitatum texebat, quod Clavem vocabat; sicut de uno licet, licet etiam de duobus et forte de plaribus. Quidam alii sunt, et sere omnes Cantionum isventores, qui nullum in Stantia carmen incomitatum relinguunt quin sibi rithimi concrepantiam reddant, rel unius, vel plurium; et quidem diversos rithimos faciunt esse eorum, quae post dieresim carmina sunt, a rithinis eorum quae sunt ante; quidam vero non sic, sed desinentias anterioris Stantiae inter postera carmina referentes intexunt. Saepissime tamen hoc fit in desinentia primi posteriorum, quam plerique rithimantur, ei quae

est priorum posterioris: quod non aliud esse videtur, quam quaedam ipsius Stantiae concatenatio pulcra. De rithimorum quoque habitudine, prout sunt in fronte, vel in cauda, videtur omnis optata licentia concedenda; pulcerrime tamen se habent ultimorum carminum desinentiae, si cum rithimo in silentium cadant: in pedibus vero cavendum est; et habitudinem quandam servatam esse inveniemus, et discretionem facientes dicimus, quod pes, vel pari, vel impari metro completur, et utrobique comitata, et incomitata desinentia esse potest; nam in pari metro nemo dubitat, in alio vero si quis dubius est, recordetur ea, quae diximus in praemediato capitulo de trysillabo, quando pars existens endecasyllabi velut Echo respondet. Et si in altero pedum exortem rithimi desinentiam esse contingat, omni modo in altero sibi instauratio fiat; si vero qualibet desinentia in altero pede rithimi consortium habeat, in altero prout libet, referre vel innovari desinentias licet, vel totaliter, vel in parte, dum tamen praecedentium ordo servetur in totum; puta si extremae desinentiae trimetri, hoc est prima et ultima, concrepabunt in primo pede, sic secundi extremas desinentias convenit, concrepare: et qualem se in primo media videt, comitatam quidem vel incomitatam, talis in secundo resurgat; et sic de aliis pedibus est servandum. In versibus quoque fere semper hac lege perfruimur, et fere dicimus, quia propter concatenationem praenotatam, et combinationem desinentium ultimarum, quandoque ordinem jam dictum perverti contingit. Praeterea nobis bene conveniro videtur, quae cavenda sunt circa rithimos, huic appendere capitulo, cum in isto libro nil ulterius de rithimorum doctrina tangere intendamus. Tria ergo sunt, quae circa rithimorum positionem potiri dedecet aulice poetantem, nimia scilicet ejusdem rithimi repercussio, nimi forte novum aliquid atque intentatum artis hoc sibi praeroget; ut nascentis militiae dies, qui cum nulla praerogativa suam indignatur praeterire dietam: boc etenim nos facere visi sumus ibi:

Amor, tu vedi ben, che questa donna. Secundum vero est ipsa inutilis aequivocatio, quae senper sententiae quidequam derogare videtur; et tertim rithimorum asperitas, nisi forte sit lenitati permita: nam lenium asperorumque rithimorum mixtura im Tragedia notescit. Et haec de arte prout habitudines respicit, tanta sufficiant. Ex quo quae sunt artis in Contione satis sufficienter tractavimus; nunc de tertio videtur esse tractandum, videlicet de numero carminum et syllabarum. Et primo secundum totam Stantiam videre oportet aliquid, et aliquid dividere, quod postea serundum partes ejus videbimus. Nostra ergo primo refert discretionem facere interea, quae canenda occurrent, quia quaedam Stantiae prolixitatem videntur appetere. quaedam non: cum ea quae dicimus cuncta, vel circa dextrum aliquid vel sinistrum canamus, ut quandoque persuasorie, quandoque dissuasorie, quandoque gratulanter, quandoque ironice, quandoque laudabiliter, quandoque contentive canere contingit. Quae circa sinistrum sunt verba, semper ad extremum festinent, et alia decenti prolixitate passim veniant ad extremum.

# SUMMA CAPITUM

# LIBRI PRIMI

| I. Quid sit vulgaris locutio, et quo differat a Gramma-           |
|-------------------------------------------------------------------|
| tica Vol. VI, pag. 447                                            |
| II. Quod solus homo habet commercium sermonis ,, 448              |
| • III. Quod necessarium fuit homini commercium sermonis,, 450     |
| • IV. Cui homini primum datus est sermo, quid primo dixit,        |
| et sub quo idiomate                                               |
| • V. Ubi et cui primum home locutus sit , 452                     |
| • VI. Sub quo idiomate primum locutus est homo, et unde           |
| fuit auctor hujus operis                                          |
| • VII. De divisione sermonis in plures linguas , 455              |
| VIII. Subdivisio idiomatis per orbem, et praecipue in Europa. 457 |
| IX. De triplici varietate sermonis et qualiter per tempora        |
| idem idioma mutatur, et de inventione Gramma-                     |
| ticae                                                             |
| X. De varietate idiomatis in Italia a dextris et a sinistris      |
| Montis Appennini                                                  |
| XI. Ostenditur Italiae aliquos habere idioma incomptum et         |
| ineptum                                                           |
| XII. De Idiomate Siculo et Appulo                                 |
| XIII. De Idiomate Tuscorum et Januensium , 467                    |
| XIV. De Idiomate Romandiolorum et de quibusdam Tran-              |
| spadanis, et praecipue de Veneto , 468                            |
| XV. Facit magnam discussionem de Idiomate Bononiense. ,, 469      |
| XVI. Quod in quolibet Idiomate est aliquid pulcrum, et in         |
| nullo omnia pulcra                                                |
| XVII. Quare hoc Idioma illustre vocetur: et facit mentionem       |
| de Cino Pistoriense                                               |
| XVIII. Quare hoc Idioma vocetur cardinale, aulicum et eu-         |
| riale :                                                           |
| XIX. Quod Idiomata Italica ad unum reducuntur, et illud           |
| appellatur latinum                                                |



| I. Quibus conveniant uti polito et ornato vulgari, et qui-<br>bus non conveniat |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| II. In qua materia conveniat ornata eloquentia vulgaria, " 479                  |
| III. Distinguit quibus modis vulgariter versificatores poetan-                  |
| tur                                                                             |
| IV. De modo Cantionum et de stild corum qui poetice scri-                       |
| bunt                                                                            |
| V. De compositione versuum et varietate corum per syl-                          |
| labas                                                                           |
| VI. De constructione, sive de regulata compagine dictionum.                     |
| qua utendum est in Cantionibus                                                  |
| VII. Quae sint ponenda vacabula et quae in metro vulgari.                       |
| cadere non possint                                                              |
| VIII. Quid sit Cantio, et quod pluribus modis variatur                          |
| IX. Quae sint principales in Cantione partes, et quod Stan-                     |
| tia in Cantione principalior pars est                                           |
|                                                                                 |
| X. Quid sit cantus Stantiac, et quod Stantia variatur pluri-                    |
| bus modis in Cantione                                                           |
| XI. De habitudine Stantiae, de numero pedum et syllaba-                         |
| rum, et de distinctione carminum ponendorum in                                  |
| dictamine                                                                       |
| XII. Ex quibus carminibus fiant Stantiae, et de numero syl-                     |
| labarum in carminibus                                                           |
| XIII. De relatione Rithimorum, et quo ordine ponendi sunt                       |
| in Stantia                                                                      |
| pro- pro- 17                                                                    |

# DANTIS ALIGHERII DB MONARCHIA

LIBRI III

CUM ITALICA INTERPRETATIONE
MARSILII FICINI

# PREFAZIONE

#### POSTA ALL'EDIZIONE DEL 1839.

Juando nel 1311 Arrigo di Lussemburgo Imperatore Romano scesso 1 Italia, Dante a sostenere e ad afforzare il Ghibellinismo, cui egli pparteneva già da più tempo, prese a scrivere la presente Operetta in->mo la Monarchia. In essa si prefigge l'Autor di provare, 1. che al en essere dell'umana società e all'ottima disposizione del mondo è eccesaria la Monarchia: 2. che l'officio della Monarchia, o sia del-'Impero, appartenne ed appartiene di diritto al Popolo Romano; Lebe l'autorità del Mouarca dipende immediatamente da Dio, e non la alcun suo Ministro o Vicario. Tanto omai note sono le gare, le quai sventuratamente in que' secoli fervevano fra il Sacerdozio e l'Imuro, che nissuno farà per certo le meraviglie, vedendo come Dante zanacri tutto il terzo libro di questa Operetta a provare che l'autorià dell'Impero non può da quella del Sacerdogio aver la sua origine. La come questa quistione, alla quale oggi non v'è più chi pensi, pozebbe per altro lato trarre alcuno in inganno (e già vel trasse di fat-(a), presentando a prima vista il sospetto, che Dante limiti la potestà ad sommo Pontefice alla spirituale soltanto, nè conceda che questi pom ad un tempo essere e Sacerdote e Sovrano, così io credo opporil dire intorno a ciò due parole.

Dico adunque, che nel Libro di Dante non è espressione, la quale piramente chiarifichi quel sospetto e l'avveri: che per l'opposito vi ne rinvengono alcune, le quali alla contraria sentenza porgono tutale l'appoggio. Imperciocchè dopo aver egli mostrato, come l'Impero itera, ed in tutta la sua forza si stava, innanzi che la Chiesa di Crito si fosse; e come da ciò s'appalesava l'assurdo degli Ecclesiastici, vichè, vere essendo le loro pretese, l'effetto avrebbe precesso alla la queste parole soggiunge: Se Costantino non avesse avuto auto- quelle cose dell'Impero che deputò alla Chiesa, non avrebbe prodi ragione deputare . . . Ma il dire che la Chiesa così usi mate

A patrimonio a se deputato, è molto inconveniente (lib. III). Per queste espressioni del ghibellino scrittore, le quali dicono chiaramente, la Chiesa tenersi di diritto tutto quanto si tiene, parmi restare affatto escluso il sospetto, che l'argomento del Libro può a prima vista indurre in alcuno. Non intendeva adunque l'Alighieri che nel Pontefice non potessero unirsi la spirituale e la secolare potestà per mote che egli si fosse di diritto Sovrano ne' propri Stati, ma sibbene esclideva l'autorità universale sopra gli Stati altrui. Egli teneva secono l'opinione vera e cattolica, e secondo il detto di S. Paolo, omnis petestas a Deo venit, che ogni Principe temporale abbia, in quanto all'esser di Principe, una potestà immediata da Dio, non mediata perì Pontesice. Anzi, mentre Dante conchiude la combattuta tesi. protesta. che questa quistione non si deve così strettamente intendere, che l' la peratore Romano non sia al Pontefice in alcuna cosa soggetto, cmciossiache questa mortale felicità alla felicità immortale sia ordina. Cesare adunque (egli esclama) quella reverenza usi a Pietro, la que le il primogenito figliuolo usare verso il padre debbe, acciocche esti illustrato dalla luce della paterna grazia, con più virtute il circie della terra illumini (lib. III, presso la fine).

Venendo ora a toccare alcun poco l'altra quistione intorno la Monarchia, dico che per essa intende l'Alighieri la Monarchia univerale, poichè, com'egli s'esprime (lib. III.), nell'unità dell'universit Monarchia consiste l'Imperio. La sovranità imperiale, derivata del principio d'unità che regola l'universo, era quel tipo sul quale, secondo l'autore, dovea modellarsi il sistema civile e il legamedelle diverse genti d'Italia, anzi di tutte quante le nazioni del mondo. Non intendeva egli già d'accordare al Supremo Imperante un assolute e illimitato potere; ma voleva che questi fosse siccome capo e moderatore di tanti governi confederati, i quali da per se colle proprie legi si reggessero, al tempo stesso che dipendevan da lui, quasi centro e anima vivificante di molte membra, destinate a fare, per la general forza ed unione, un solo vastissimo corpo. E da considerarsi (egli s'e sprime, lib. I.) che quando si dice, che per uno supremo Principi il genere umano si può governare, non s'intende che qualungue minimo giudicio di qualunque villa, possa da quell'uno sanza mess disporsi, conciossiachè le leggi municipali alle rolte manchino e 🕩 biano bisogno di direzione: imperocchè le nazioni, regni e città herno tra loro certe proprietà, per le quali bisogna con differenti kesi gorernare . . . chè altrimenti conviene regolare gli Sciti, altrimenti i Garamanti. Da guesto squarcio, e da altri pure che qui non riporto. si vede chiaro, che egli non voleva un assoluto Padrone, ma un Mastrato supremo, che si conformasse alle leggi delle varie nazioni, appoichè se le leggi non son dirette all'utile de'Governati, non han i leggi che il nome, Si ad utilitatem corum qui sub lege, leges dirette non sunt, leges nomine solo sunt, re autem leges esse non possunt lib. II.)

B quantunque i Ghibellini sembrino in apparenza meno italiani d'Guelfi (poichè, come molti dicono, questi stavano per un Princimazionale, qual era il Papa, e quelli per uno straniero qual era Imperatore), pure la cosa era in sostanza il contrario. E questo aprirà per due ragioni, delle quali la prima fia la seguente. Il Re dei mani, ch'assumeva quindi la dignità d'Imperatore, faceasi nella sion stessa che il Papa, per elezione. E mentre la scelta, per antica mmetudine, andava a cadere sopra Personaggio di famiglia aleman-Le cattolico, pure nè nella Bolla d'Oro, nè negli Statuti che ad essa recessero, io rinvengo che ne dovesse venir escluso quel Principe. ne tenesse sede e dominio in Italia: anzi noi veggiamo che nel secolo III fu assunto all' Impero Federigo II della Casa di Svevia nel mene ch'egli era Re di Sicilia, ed in Sicilia ed in Puglia si stava. Oltreichè, dentro a' confini d' Italia e meglio in Roma, dovendo a giudiin di Dante (Purg. VI. ec.) tener la sua stanza e la propria sua sede 'eletto Monarca, poteva dunque e dovca per più lati considerarsi iccome Italiano, ancor ch'ei nol fosse o per famiglia o per nascita. È chiaro dunque che i Ghibellini non teneano l'Imperatore e Re dei Remani per istraniero. Che se tale egli fosse invero da dirsi, non dorrebbe dirsi pur tale il Pontesice, cui i Guelsi come a Principe naziomie s' appograiavano?

La seconda poi, ch'è da valutarsi forse più della prima ragione, essiste nel vedere che scopo de'Ghibellini si era quello di riunire tutle in un corpo le discordi membra d'Italia, e farle, quasi raggi, nel essim centro d'una moderatrice suprema Potestà convergere. Veden Bante tornar vana la speranza che ogni singolo italiano municipio mantener potesse la propria libertà e indipendenza senza convenire in un Capo, cui afforzassero l'autorità delle leggi e la potenza dell'ami. Ond'è ch'ei ripeteva quella sentenza de'sacri Libri, che ogni regio in se diviso sarà desolato; ed amantissimo, siccome egli era, delle mitche glorie italiane, e della grandezza del nome romano, ei consistava che soltanto pel mezzo d'una general forza ed autorità poteva l'Italia dalle interne contese e dalle straniere invasioni restarsi sicura, e recuperare l'antico imperio sopra tutte le genti. Coll'esempio altra presente non lasciava di persuadere, che la divisione in tanti piecoli stati, senza una Potestà a tutti superiore, era la causa che com-

mettea discordia tra le città, e le urtava fra loro in perpetua guerra, le proprie forze invan consumando. Sicchè non volendo l'Italia soffrire un'alta potenza regolatrice verrebbe in breve a cadere sotto il dominio straniero; e così a nazioni un tempo già a lei suggette restrebbe sottoposta quella, che pel corso di mille anni era stata la signera del mondo. Per questo appunto nella sua grave Epistola, indiritta, nella venuta d'Arrigo, a' Principi e Popoli Italici, esclama: Rallegrati oggimai Italia, di cui si dee avere misericordia, la quale inconteneste parrai per tutto il mondo essere invidiata, perocchè il tuo spen, ch' è letizia del secolo e gloria della tua plebe, il pietosissimo Arrip, alle tue nozze di venire s'affretta. Asciuga, o bellissima, le tue lagime, e gli andamenti della tristizia disfa', imperocche egli è pressenhui che ti libererà dalla carcere de' malvagi. E mentre Dante invita gl'Italiani a riconoscere in Arrigo l'unico loro Regolatore, non est però che essi pongano nel di lui arbitrio le loro libere costituzioni Vegghiate tutti (egli dice), e levatevi incontro al vostro Re, o abitetori d'Italia, e non solamente serbute a lui ubbidienza, ma come libri il reggimento. A questo dunque eran volte le mire e tutti gli sfori del magnanimo Ghibellino, di procurare il riordinamento, l'unique e la gloria d'Italia; e nella dolce lusinga che ciò fosse per accadere vicino, e nello scopo di preparare la sospirata riconciliazione fratere, e far tacere le ire intestine ognor rinascenti, scriveva appunto quella Epistola, e pateticamente gridava: Perdonate, perdonate ogginai, esrissimi, che con meco avete ingiuria sosserta.

Nè soltanto al vantaggio d'Italia, ma al ben essere di tutta l'umana generazione pensava Dante che fosse necessaria l'universal Monarchia. Un solo principato (dic'egli nel Convito Tr. 1V, Cap. 4.) è uno Principa arere, il quale tutto possedendo, e più desiderare non possendo, li re tenga contenti nelli termini delli regni, sicchè pace intra loro sa nella quale si posino le cittadi. E questo principio egli ripete ed a lungo sviluppa nel primo libro della presente Operetta. Laddove pertanto è pace, quivi si trova pubblica felicità; ma quivi solo è pace leddove è giustizia. Ond'è che in effetto tanto più ampiamente dominar deve giustizia, quanto più sia potente l'uom giusto preposto ad amministrarla: dunque la miglior guarentigia della pubblica felicità nsiede nella massima potenza del Supremo Imperante. E poichè tella la cupidiglia, nulla rimane d'ostacolo alla giustizia, il Monarca, il quie nulla abbia a desiderare, esser deve giustissimo per necessità. Deso è causa utilissima, causa massima all'ottimo vivere delle grafi: dunque a conseguire un tanto effetto è necessaria al mondo una tanta causa. Se non che far pieno e inconcusso il suo teorema. Dante vuole m Monarca necessitato dal propostosi fine di dare e serbar sempre giustissime leggi; quindi Monarca afferma solamente colui, che disposto sia a reggere ottimamente, e così argomentando fa vedere che non il Popolo solo si uniforma alla volontà del Legislatore, mentre il Legislatore stesso, egualmente che il Popolo alle leggi obbedisce. Conchiude poi che sebbene il Monarca, riguardo ai mezzi, sembri il dominatore delle Nazioni, in quanto però al fine, altro egli non è che il Iero Ministro, perciocchè non il Popolo pel Re ma il Re pel Popolo è creato: Non enim gens propter Regem, sed e converso Rex propter gentem (lib. I).

Nel secondo Libro, che s'aggira tutto in provare come l'Impero appartien di diritto all'Italia ed a Roma, fassi dapprima l'Autore a mettere in vista la serie de'prodigi operati dal Cielo per istabilire, premuovere o conservare la sovranità del popolo Romano. Dopo di che egli dice, che quello il quale alla sua perfezione è da'miracoli aiutato, è da Dio voluto, ed è perciò di diritto. Adunque l'Impero di Roma, che nella caduta dello scudo celeste, nel gridare delle Oche della Rocca Tarpeja, nella mala final riuscita delle vittorie d'Annibale, appare conservato e cresciuto per mezzo di soprannaturali prodigi, è certo essere e starsi di diritto, dappoichè Dio così volle e dispose. Indi l'Alighieri in cotal guisa i suoi argomenti prosegue: Chi ha per iscopo il fine della Repubblica tende a conseguire il vero fine della giustizia. I Digesti non definirono la giustizia quale si è veramente in se stessa, ma quale appare nel suo pratico esercizio. Il giustoconsiste nella reale e personale proporzione dell'uomo verso l'uomo. la quale conservata conserva, e corrotta corrompe la Società. Ond'è che non sarà mai diritto quello che non tenda al comun bene de'soci. ed è per ciò che Tullio nella sua Rettorica afferma che le leggi si deggiono sempre interpretrare secondo l'utilità della Repubblica. Ora il Romano popolo colle sue gesta dimostra come nel conquistare l'intero mendo, pose in non cale gli agi propri e solo provvide alla salute dell'uman genere. L'Impero della Romana Repubblica era il refugio ed il porto de'Re, de'Popoli e delle Nazioni. I Magistrati e Imperatori Romani in questo massime si sforzavano di conseguir lode, nel difendere cioè le provincic, nel proteggere gli alleati con fede ed equità, e gli esempi di Cincinnato, di Fabrizio, di Cammillo, di Bruto, di Muzio, de' Decii e de' Catoni sono di cotanta virtute e specchi e riprove. È dunque a conchiudersi che come il romano popolo soggiogando l'intiero mondo intese al fine della giustizia, e provvide al pubblico bene, a buon diritto arrogossi la suprema dignità dell'Impero.

Io non dirò che queste opinioni del ghibellino Scrittore siano del



# 514 PREFACIONE

tatto vere e inconcusse, nè che la sua teoria, quantanque sembel la astratto probobile, posse nel fatto realizzarsi. Troppo smisurate case appare manifestamente aver egli dette per istudio di parte, e per l'amor della causa Imperiale: dover cioè tutto il mondo appartener il diritto all'Impero de' Romani, e sola l'universal Monarchia esser quella all'ombra di cui le Nazioni goder possano pace e felicità: mentre ser un lato, quel pretesoldiritto de Romani, come quello di tutti i popoli conquistatori, non consisteva che nella violenza e nella fortana della armi loro: e per l'altro, ogniqualunque forma governativa può enr atta a procurare la felicità de'governati, quando coloro che siedon al timon dello stato si sforzino, con tutti i messi che sono in loro petere, di conseguire quell'altissimo fine. Ma se la tesi del ghibelliso Scrittore del comprendere in un sol corpo politico la Terra intim, mentre pure l'Italia, la di lui patria, si stava sotto a'suoi occhi tata sminuzzata, divisa ed in se stessa discorde, è da riportà nel su delle utopie, elle non potrà a meno di dirsi grande e magnifica, e digna dell'alta mente di Dante Alighieri.

Cinque o sei edizioni di questa Operetta hanno finora veduta la lece, la prima delle quali fu fatta nel 1559 in Basilea per Gio. Oporius: ma la lezione per colpa de'secoli e degli editori n'era così scorretta e malconcia, che più di cento strafalcioni m'è venuto fatto d'emendare nel darne al Pubblico la presente ristampa; come, a cagion d'esempie, correggendo dicentes ipsum recepisse in dicentes Christum recepisse, lib. III.; facere tamen ascendere in facere terram ascendere, ivi; gestis humanis in gestis romanis, ivi; non enim Decius in non enim dicimus, ivi; divinae prudentiae in divinae providentiae, ivi, ec. ec.

La traduzione italiana, ch'or per la prima volta vede la luce, e che è opera del celebre Marsilio Ficino, il quale volle intitolarla a due suoi amici Bernardo Del Nero ed Antonio Manetti, è tratta dal Cod. 1173. Cl. VII. della Magliabechiana. Ed abbenchè io l'abbia collazionata sopra altro esemplare, di cui mi fu cortese il Chiarissimo Sig. March. Gino Capponi, essa sarebbe rimasa in più luoghi o guasta e mutila o inintelligibile per colpa più degli amanuensi che di lui che dettolla, se io con un po'di critica e col soccorso del testo latino non l'avessi raddirizzata e corretta. Nel che fare ho usato tal parsimonia e tal diligenza che io sono per credere non sia per esservi alcuno, che vorrà farmene rimprovero, anzi sapermene qualche grado, tanto più s'egli prenda in esame le correzioni da me eseguite, le quali se non tutte almeno nella massima parte ho stampate in un carattere differente affinchè possano a prima vista conoscersi.

# DANTIS ALIGHERII

FLORENTINI

MONARCHIA

LA MONARCHIA

M

DANTE ALIGHIERI
FIORENTINO

PROEMIO DI MARSILIO FICINO FIORENTINO SOPRA LA MONARCHIA DI DANTE, TRADOTTA DA LUI DI LATRO IN LINGUA TOSCANA, A BERNARDO DEL NERO ED ASTONIO DI TUCCIO MANETTI, CITTADINI FIORENTINI.

Dante Alighieri per patria celeste, per abitazione sorentino, di stirpe angelico, in professione filosofo-poetico, benché non parlasse in lingua greca con quello sacro padre de' filosofi, interpetre della verità, Platone, nientedimeno in spirito parlò in modo con lui, che di molte untenzie platoniche adornò i libri suoi; e per tale ornamento massime illustrò tanto la città fiorentina, che così bene Firenze di Dante, come Dante da Firenze si può dire. Tre regni troviamo scritti dal nostro rettissimo duce Platone: uno de' beati, l'altro de' miseri e il terzo de pengrini. Beati chiama quelli che sono nella città di vita restituiti; miseri quelli che per sempre ne sono privati; peregrini quelli che fuori di detta città sono, ma non giulicati in sempiterno esilio. In questo terzo ordine pone tutti i viventi, e de' morti quella parte che a temporale purgazione è deputata. Questo ordine platonico prima segui Virgilio; questo seguì Dante dipoi, col vaso di Virgilio beendo alle platoniche fonti. E però del regno de brati, de miseri e de' peregrini, di questa vita passati, nelle sue comedie elegantemente trattò. E del regno de peregrini vicento nel libro da lui chiamato Monarchia, ove prima disputo dovere essere uno giusto imperadore di tutti gli uomin . di poi aggiunge questo appartenersi al popolo romane

Ultimo pruova che detto imperio dal sommo Iddio sanza mezzo del papa dipende. Questo libro composto da Dante in lingua latina, acciò che sia a' più de' leggenti comune, Marsilio vostro, dilettissimi miei, da voi esortato, di lingua latina in toscana tradotto a voi dirige, poiche l'antica nostra amicizia e disputazione di simili cose intra noi frequentata richiede, che prima a voi questa traduzione comunichi, e voi agli altri di poi se vi pare ne facciate parte.

## LIBER PRIMUS

#### DE NECESSITATE MONARCHIAE

Omnium hominum quos ad amorem veritatis 12tura superior impressit, hoc maxime interesse viletur, ut quaemadmodum de labore antiquorum ditati sunt, ita et ipsi pro posteris laborent, quatenus ab es posteritas habeat quo ditetur. Longe namque ab officio se esse non dubitet, qui publicis documentis imbutus, ad Rempublicam aliquid adferre non curat: non eaim est lignum, quod secus decursus aquarum fructificat in tempore suo: sed potius perniciosa vorago, semper ingurgitans, et nunquam ingurgitata refundens. Haec igitur saepe mecum recogitans, ne de infossi talenti culpa quandoque redarguar, publicae utilitati non modo turgescere, quin imo fructificare desidero, et intentats ab aliis ostendere veritates. Nam quem fructum lerst ille, qui theorema quoddam Euclidis iterum demonstraret? qui ab Aristotele foelicitatem ostensam, reostendere conaretur? qui senectutem a Cicerone defensam, resumeret defensandam? Nullum quippe, sed fastidium potius

### LIBRO PRIMO

# DELLA NECESSITA' DELLA MONARCHIA

Il principale officio di tutti gli uomini, i quali dalla natura superiore sono tirati ad amare la verità, pare che sia questo: che come eglino sono arricchiti per la fatica degli antichi, così s'affatichino di dare delle medesime ricchezze a quelli che dopo loro verranno. Per che molto di lungi è dall'officio dell'uomo, colui che, ammaestrato di pubbliche dottrine, non si cura di quelle alcuno frutto alla Repubblica conferire. Costui non è il legno, il quale piantato presso al corso dell'acque, nel debito tempo frutti produce: ma è più tosto pestilenziale voragine, la quale sempre inghiottisce e mai non rende. Pensando io questo spesse volte, acciò che mai io non fussi ripreso del nascoto talento, ho desiderio di dare a' posteri non solamente dimostrazione, ma eziandio frutto, e dimostrare quelle verità che non sono dagli altri tentate. Imperocchè nessuno futto produrrebbe colui che di nuovo dimostrasse una proposizione da Euclide dimostrata. E colui che si sforsuse di dichiarare la felicità da Aristotele già dichiarata. E colui che volesse difendere la vecchiaja già difesa da Cicerone. Il sermone di costui superfluo, più tosto partoilla superfluitas taediosa praestaret. Cumque inter alias veritates occultas et utiles, temporalis Monarchiae notitia utilissima sit, et maxime latens, et propter non me habere immediate ad lucrum ab omnibus intentata; in proposito est, hanc de suis enucleare latibulis: tum me utiliter mundo provigilem, tum et ut palmam tanti bravii primus in meam gloriam adipiscar. Arduum quodam opus et ultra vires aggredior, non tam de propria virtute confidens, quam de lumine Largitoris illius qui dat omnibus affluenter, et non improperat.

Primum igitur videndum est, quid temporalis Monarchia dicatur, typo ut dicam, et secundum intentionem. Est ergo temporalis Monarchia, quam dicunt laperium, unus Principatus, et super omnes in tempore, rel in iis et super iis quae temporaliter mensurantur. Maxime autem de hac, tria dubitata quaeruntur. Primo namque dubitatur et quaeritur, an ad bene esse mundi necessaria sit. Secundo, an Romanus populus de jure Monarchiae officium sibi asciverit. Et tertio, an auctoritas Monarchae dependeat a Deo immediate, vel ab alio Dei ministro seu vicario. Verum quia omnis veritas, quae non est principium, ex veritate alicujus principii fit manifesta; necesse est in qualibet quaestione habere notitiam de principio, in quod analytice recurratur, procestitudine omnium propositionum quae inferius assumutur. Et quia praesens tractatus est inquisitio quaedam, ante omnia de principio scrutandum esse videtur, in cujus virtute inferiora consistant. Est ergo sciendum, quod quaedam sunt, quae nostrae potestati minime subjacesinibbe fastidio che frutto alcuno. E come tra l'altre voità occulte e utili, la notizia della temporale Monarchia utilissima e molto nascosa e non mai da alcuno tentata on vi si vedendo dentro guadagno; però il proposito mio di trarre questa dalle tenebre alla luce, acciò che io affatichi per dare al mondo utilità e primo la palma questo esercizio a mia gloria conseguiti. Certamente unde opera e difficile e sopra le forze mie incomincio, unfidandomi non tanto nella propria virtù, quanto nel une di quello Donatore che dà a ognuno abondantemente non rimprovera.

Prima è da vedere brievemente che cosa è la tempoele monarchia, affinchè io dica nella forma e secondo intenzione. La monarchia temporale, la quale si chiama nperio, è uno principato unico e sopra tutti gli altri nel mpo, ovvero in quelle cose che sono nel tempo misurate: ulla quale tre dubbii si muovono: primo, si dubita e si lomanda s' ella è al bene essere del mondo necessaria: seondo, se il Romano popolo ragionevolmente s'attribuì l'oficio della monarchia; terzo, se l'autorità della moverchia dipende sanza mezzo da Dio, o da alcuno minitro suo ovvero vicario. Ma perchè ogni verità, che non è m principio, si manifesta per la verità d'alcuno principo, è necessario in ciascheduna inquisizione avere notizia del principio al quale analiticamente si ricorra per cer-Mearsi in tutte le proposizioni che dopo quella si pigliano; e però essendo il presente trattato una certa inquisizione, in prima è da cercare del principio, nella verità del quale le cose inferiori consistano. È da sapere che alune cose sono, che non sono sottoposte alla potestà noura, le quali possiamo solamente ricercare e conoscere,

tia, speculari tantummodo possumus, operari autem noz: velut Mathemathica, Physica, et Divina. Quaedam veo sunt, quae nostrae potestati subjacentia, non solum seculari, sed et operari possumus : et in iis non operatio propter speculationem, sed haec propter illam assunitur: quoniam in tali operatione est finis. Cum ergo mteria praesens politica sit, imo fons atque principium rectarum politiarum: et omne politicum nostrae potesti subjaceat: manifestum est, quod materia praesens no ad speculationem per prius, sed ad operationem ordinatur. Rursus cum in operabilibus principium et cust omnium sit ultimus finis, movet enim primo agenten: consequens est, ut omnis ratio eorum quae sunt ad fnem, ab ipso fine sumatur: nam alia erit ratio incidesdi lignum propter domum construendam, et alia propter navim. Illud igitur, si quid est quod sit finis utilis civilitatis humani generis, erit hic principium, per guod omnia quae inferius probanda sunt, erunt manifesta sufficienter. Esse autem finem hujus civilitatis et illius, et non esse unum omnium finem, arbitrari stultum est.

Nunc autem videndum est, quid sit finis totius homanae civilitatis: quo viso plusquam dimidium laboris erit transactum, juxta Philosophum ad Nicomachum. Et ad evidentiam ejus quod quaeritur, advertendum, quod quemadmodum est finis aliquis ad quem natura producit pollicem, et alius ab hoc ad quem manum totam, et rursus alius ab utroque ad quem brachium, aliusque ab omnibus ad quem totum hominem; sic alius est finis ad quem singularem hominem, alius ad quem ordinat domesticam communitatem, alius ad quem viciniam, et

ng non operarle: come sono le cose di aritmetica e geoestria, e simili, e naturali, e logiche, e divine. Altre cose ono alla nostra potestà suggette, le quali non solo conozere, ma eziandio operare possiamo; e in queste non si iglia la operazione per la cognizione, ma la cognizione iù tosto per la operazione: imperocchè in essa il fine è perare. Adunque essendo la presente materia civile, anzi mte e principio d'ogni rella civilità, e le cose civili essenlo alla potestà nostra suggette, è manifesto che la presente nateria non è principalmente alla cognizione, ma alla perazione ordinata. Ancora, perchè nelle operazioni il rincipio e la cagione di tutto è l'ultimo fine, il quale move colui che fa, è ragionevole che tutta la ragione di welle cose che sono a fine ordinate, da esso fine si piyli. Perciocchè sarà altro il modo di tagliare il legname a fiu di edificare la casa, ed altro a fine di fare la nave. E però quello che è ultimo fine di civilità della generazione unana, sarà questo principio pel quale tutte le cose che di sotto si pruovano, sufficientemente si manifesteranno. E non è ragionevole che s'egli è certo fine di questa e di quella civilità, non sia ancora di tutte le civilità uno fine comune.

Abbiamo ora a dichiarare quale sia della civilità il fue ultimo, e veduto questo, secondo il Filosofo nella etim, sarà più che il mezzo della opera adempiuto. Alla dichiarazione di questo che si cerca si debbe considerare che une è alcuno fine al quale la natura produce uno dito della mano, ed altro fine al quale il braccio, ed altro fine al quale tutto lo uomo; così è altro fine al quale ella produce uno uomo, e altro al quale ella ordina la famiglia, eltro al quale la vieinanza, altro al quale la città, e altro al quale il regno. E finalmente uno ultimo fine al quale

alius ad quem regnum: et denique optimus, ad quem utiliter genus humanum, Deus aeternus arte sua, que natura est, in esse producit. Et hic quaeritur, tangun principium inquisitionis directivum. Propter quod sciendum primo, quod Deus et natura nil otiosum facit: ed quicquid prodit in esse, est ad aliquam operationen. Minime enim essentia ulla creata ultimus finis est in intentione creantis, in quantum creans, sed promi essentiae operatio. Verum est, quod non operatio propria propter essentiam, sed haec propter illam hebet ut sit. Est ergo aliqua propria operatio humane universitatis, ad quam ipsa universitas hominum intata multitudine ordinatur. Ad quam quidem operationes nec homo unus, nec domus una, nec vicinia, nec civitas, nec regnum particulare pertingere potest. Que autem sit illa, manisestum siet, si ultimum de potentia totius humanitatis appareat. Dico ergo, quod nulla vis a pluribus specie diversis participata, ultimum est de potentia alicujus illorum. Quia cum illud quod est ultimum tale, sit constitutivum speciei: sequeretur, quod una essentia pluribus speciebus esset specificata, quod est impossibile. Non est ergo vis ultima in homine, ipsum esse simpliciter sumptum: quia et sic sumptum ab elementis participatur: nec esse complexionatum, quia et hoc reperitur in naturalibus: nec esse animatum quia sic et in plantis: nec esse apprehensivum, quia sic et a brutis participatur: sed esse apprehensivum per istellectum possibilem, quod quidem esse nulli ab homine alii competit vel supra vel infra. Nam etsi aliae sust essentiae intellectum participantes, non tamen intellects ldio eterno con l'arte sua, che è la natura, produce in sere la generazione umana. E questo qui si cerca come incipio che dirizzi tutta questa nostra inquisizione. In ima si vuole intendere che Iddio e la natura nulla fandi ozioso, ma ciò che producono in essere è a qualche erazione ordinato. Perchè non è quella essenzia creata ultimo fine della intenzione del Creante, in quanto egli reatore, ma la propria operazione della essenzia. Di i nasce che la operazione propria non è a fine della esazia, ma la essenzia è a fine della propria operazione. edunque alcuna propria operaziore della umana unirsità, alla quale tutta questa università è in tanta moladine ordinata: alla quale operazione ne uno uomo, ne ts casa, nè una vicinanza, nè una città, nè uno regno tricolare può pervenire. Qual sia questa operazione sarà enifesto se la ultima potenzia di tetta la umanità apwirà. Dico adunque che nessuna forza participata da in diversi in ispezie è di potenzia d'alcuno di quelli. mperocchè quello, ch'è un tale ultimo, essendo il costinivo della specie, ne seguirebbe che una essenza sade con più spezie specificata, e questo è impossibile. Ion è adunque l'ultima forza nello uomo l'essere semlicemente preso, perchè così sunto è ancora agli elementi omune: ne anche l'essere complessionato, perchè questo meora nelle cose naturali si truova; nè l'essere animato, erchè così è ancora nelle piante; ni l'essere apprensivo urchè questo è ancora ne' bruti: ma essere apprensivo per o intelletto possibile, il quale essere non si conviene ad teuns cosa o superiore o inferiore se non che allo uomo. E benché sieno altre essenzie che participano intelletto. mentedimeno lo intelletto loro non si dice intelletto posearum est possibilis ut hominis: quia essentiae talemecies quaedam sunt intellectuales, et non aliud: et esrue case nil aliud est, quam intelligere quid est quod sut: quod sine interpolatione, aliter sempiternae non esset. Patet igitur, quod ultimum de potentia ipsius humanitatis, est potentia sive virtus intellectiva. Et quia potentia ista per unum hominem, seu per aliquam particularium communitatum superius distinctarum, tota simi in actum reduci nen potest, necesse est multitudinen esse in humano genere, per quam quidem tota potentis haec actuetur. Sicut necesse est multitudinem rerun renerabilium, ut potentia tota materiae primae sempt sub actu sit: aliter esset dare potentiam separatus: quod est impossibile. Et huic sententiae concordat Averois, in Commento super iis quae de Anima: potestia etiam intellectiva, de qua loquor, non solum est ad formas universales, autspecies, sed et per quandam extersionem ad particulares. Unde solet dici, quod intellectus speculativus extensione fit practicus: cujus finis est agere atque facere: quod dico propter agibilia, quae politica prudentia regulantur: et propter factibilia, quae regulantur arte, quae omnia speculationi ancillantur tasquam optimo ad qued humanum genus Prima Bonitas in esse produxit. Ex quo jam innotescit illud politics, intellectu scilicet vigentes aliis naturaliter principari.

Satis igitur deciaratum est, quod proprium opus hamani generis totaliter accepti, est actuare semper totam potentiam intellectus possibilis per prius ad specularle come quello dello uomo. Perchè tali essenzie sono e spezie intellettuali e non altro; e l'essere loro non è o che intendere cosa sia quello ch'elle sono. E questo sanza intermissione, altrimenti non sarebbono eter-Per questo è manifesto che l'ultimo della potenza umaè potenza o virtù intellettiva. E perchè questa potenper uno uomo, o per alcuna particolare congregazioli nomini, tutta non può essere in atto ridotta, è neceso che sia moltitudine nella umana generazione, per la le tutta la potenzia sua in uno atto si riduca. Così ra è necessario che sia nelle cose che s'ingenerano titudine, acciò che tutta la potenzia della materia prisolto l'atto sempre sia, altrimenti sarebbe una potendall' atto separata, la qual cosa è impossibile. In quesentenzia fu Averroè nel Comento dell' anima. Certatte la potenzia intellettiva, della quale io parlo, non si dirizza alle forme universali e alle spezie, ma endio alle particolari per una certa estensione cioè dindimento. Onde si suole dire che lo intelletto speculatiper estensione diventa intelletto pratico: il fine del quai trattare e fare. Trattare dico prudentemente le cose ili, e fare con arte le cose meccaniche; le quali cose tutproono allo uomo contemplante come a ottimo stato, quale la Prima Bontà in essere produsse la generaziounana. Per questo già è manifesto quello che nella poics d'Aristotele si dice: che quegli uomini che sopra gli vi hanno viyore d'intelletto sono degli altri per natura mori.

Assai è dichiarato che la propria operazione della mas generazione tutta insieme sunta, è riducere in atto more tutta la potenzia dello intelletto possibile, in prima

dum, et secundario propter hoc ad operandum per sum extensionem. Et quia, quemadmodum est in parte, sic est in toto: et in homine particulari contingit, quod sedendo et quiescendo prudentia et sapientia ipse perficitur: patet, quod genus humanum in quiete sive transallitate pacis ad proprium suum opus, quod fere divinus est (justa illud, Minuisti eum paulo minus ab angelis) liberrime atque facillime se habet. Unde manifestum et, quod pax universalis est optimum eorum quae ad » stram beatitudinem ordinantur. Hinc est, quod pestoribus de sursum sonuit, non divitiae, non voluptates, son honores, nec longitudo vitae, non sanitas, non robes, non pulchritudo; sed pax. Inquit enim coelestis militia: Gloria in altissimis Deo, et in terra pax hominibus bener voluntatis. Hinc et Pax vobis Salus hominum salutabet. Decebat enim summum Salvatorem, summam salutatisnem exprimere. Quem quidem morem servare voluerat Discipuli ejus, et Paulus in salutationibus suis, ut omnibus manifestum esse potest. Ex iis ergo quae declarate sunt, patet, per quod melius, imo per quod optime genus humanum pertingit ad opus proprium. Et per consequens visum est propinquissimum medium, per quol itur in illud, ad quod velut in ultimum finem omis opera nostra ordinantur: quia est pax universalis, que pro principio rationum subsequentium supponatur, quoi erat necessarium, ut dictum fuit, vel ut signum praefixum, in quod quicquid probandum est resolvatur, taquam in manifestissimam veritatem.

Resumens igitur quod a principio dicebatur, tris maxime dubitantur, et dubitata quaeruntur circa Monso i contemplare e quindi per questo ad operare per la esten ione sua. E perchè come è nella parte così è nel tutto, e ell'uomo particulare addiviene che sedendosi e riposanasi, prudentemente s'adopra, è manifesto che la generaione umana nella sua quiete e in tranquillità di pace alsua propria operazione liberamente e facilmente wviene, la quale è quasi operazione divina secondo il stto di David: Poco minore facesti lo uomo che gli ngeli. Sicchè è manifesto che la universale pace tra tutte : cose è la più ottima a conseguitare la umana beatituine. Di qui avvenne che sopra a pastori venne dal cielo no suono che non disse: ricchezze, piaceri, onori, lunga ita, sanità, gagliardia, bellezza; ma disse pace, perchè la destiale compagnia cantò: sia gloria in cielo a Dio, e a terra agli uomini di buona volontà sia pace. E que-La era ancora la propria salutazione del Salvatore: a voi ia pace: perchè era conveniente al sommo Salvatore esprinere una salutazione somma. Il quale costume servarono lipoi i suoi discepoli, e Paolo nelle salutazioni sue, come sciascheduno può essere manifesto. Per queste cose che uno dichiarate è manifesto per che mezzo ottimamente la puerazione umana alla sua propria operazione perviene. E consequentemente s' è veduto quale è il mezzo prossimo semodissimo pel quale si viene a quello a che come ultino fine tutte le nostre operazioni sono ordinate. Questa è **la pace un**iversale la quale per principio delle seguenti rasioni ferma si vuole tenere, quasi uno segno prefisso, al male ciò che si pruova si riduca come a una verità manifestissima.

Riassumendo quello che da principio dicemmo, tre cose

chiam temporalem, quae communiori vocabulo nuncupatur Imperium: et de iis, ut praedictum est, propositum est sub assignato principio inquisitionem facere secusdum jam tactum ordinem. Itaque prima quaestio sit: Utrum ad bene esse mundi, Monarchia temporalis necessaria sit. Hoc equidem, nulla vi rationis vel auctoritatis obstante, potissimis et patentissimis argumentis ostendi potest; quorum primum ab auctoritate Philosophi assumatur de suis Politicis. Asserit enim ibi venerabilis ejus auctoritas, quod quando aliqua plura ordinantur ad unum, oportet unum eorum regulare seu regere, alia vero regulari seu regi. Quod quidem non solum gloriosum auctoris nomen facit esse credendum, sed ratio ductiva. Si enim consideremus unum hominem. hoc in eo contingere videbimus: quia cum omnes vires ejus ordinantur ad foelicitatem, vis ipsa intellectualis est regulatrix et rectrix omnium aliarum, aliter ad foelicitatem pervenire non potest. Si consideremus unam domum, cujus finis est, domesticos ad bene vivendum praeparare, unum oportet esse qui regulet, et regat, quem dicunt patremfamilias, aut ejus locum tenentem, juxta dicentem Philosophum: Omnis domus regitur a senissimo. Et hujus, ut ait Homerus, est regulare omnes, et leges imponere aliis. Propter quod proverbialiter dicitur illa maledictio: Parem habeas in domo. Si consideremus vicum unum, cujus finis est commoda tam personarum quam rerum auxiliatio, & num oportet esse aliorum regulatorem, vel datum ab alio, vel ex ipsis praceminentem, consentientibus alis: aliter ad illam mutuam sufficientiam non solum non pertingitur, sed aliquando pluribus praceminere voler-

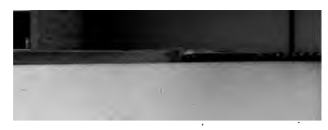
s quale per comune vocabolo si chiama imperio. E i queste cose col principio assegnato e ordine dato vogliavo trattare. La prima questione è questa: Se al bene essere d mondo la temporale monarchia sia necessaria. Questo. m ostante alcuna forza di ragione o d'autorità, con pontissimi e validissimi argomenti si può mostrare: il prinpio de quali si può assumere nella politica d'Aristotele e dice: che quando più cose a uno sono ordinate, conene che una di loro regoli e regga; e l'altre cose sieno volate e rette. A questa sentenzia dà fede non solamente autorità dello autore, ma eziandio la ragione per ciahedune cose discorrente. Imperciocchè se considereremo nomo individuo, vedremo in lui avvenir questo: che me tutte le forze sue sono alla felicità ordinate, la stessa wza intellettuale di tutte l'altre è regolatrice e regina. trimenti non potrebbe alla felicità pervenire. Ancora nelseasa il fine è preparare la famiglia al ben vivere: uno isogna che sia che regoli e regga, il quale padre di famihia si chiama, ovvero bisogna che in luogo suo sia un stro, secondo la sentenzia d'Aristotele: Ogni casa è dal mantico governata; l'officio del quale secondo Omero è ure regola agli altri e legge. Di qui è uno proverbio che mani bestemmiando dice: Abbi pari in casa. Se noi consi**liriamo u**no borgo di case, il fine del quale è uno comodo becorso di cose e di persone, conviene che uno vi sia replatore degli altri, o preposto ivi da altri, o con loro conmaimento come più preeminente eletto. Altrimenti non no a quella mutua sufficienzia non si perviene, ma alcuwolta contendendo molti di soprastare, la vicinanza tata si perverte. Similemente in una città, della quale è fine bene e sufficientemente vivere, bisogna che sia uno il

tibus, vicinia tota destruitur. Si vero unam civitatem cuius finis est bene sufficienterque vivere, unum oportet esse regnum. Et hoc non solum in recta politia; sel et in obliqua: quod si aliter fiat, non solum finis vitae civilis amittitur, sed et civitas desinit esse quod erat. Si denique unum regnum particulare, cujus fais est is qui civitatis, cum majori fiducia suae tranquilitatis oportet esse Regem unum, qui regat atque gubernet: aliter non modo existentes in regno finem non assequuntur, sed et regnum in interitum labitur; juxta illud ineffabilis veritatis: Omne regnum in seipsum divisum desolabitur. Si ergo sic se habet in singulis quae al unum aliquod ordinantur, verum est quod assumiter supra. Nunc constat quod totum humanum genus ordinatur ad unum ut jam praeostensum fuit. Ergo unum oportet esse regulans sive regens: et hoc Monarcha sive Imperator dici debet. Et sic patet, quod ad bene esse mundi, necesse est Monarchiam esse, sive Imperium.

Et sicut se habet pars ad totum, sic ordo partialis ad totalem. Pars ad totum se habet, sicut ad finem et optimum. Ergo et ordo in parte, ad ordinem in toto, sicut ad finem et optimum. Ex quo habetur, quod bonitas ordinis partialis non excedit bonitatem totalis ordinis: sed magis e converso. Cum ergo duplex ordo reperiatur in rebus, ordo scilicet partium inter se, et ordo partium ad aliquod unum quod non est pars: sic ordo partium exercitus inter se, et ordo earum ad ducem. Ordo partium ad unum est melior, tanquam finis alterius, est enim aliter propter hunc, non e converso. Unde si forma hujus ordinis reperitur in partibus humanae multitudinis, multo magis dicitur reperiri in ipsa multitudines.

agimento. E questo bisogna non solo nel governo diritto. a exiandio nel perverso. E se questo non si fa, non somente non si consequita il fine della vita, ma ezigndio città non è più quello ch' ella era. Eziandio nel regno rticulare, il fine del quale è tutto uno con quello della ttà, con maggiore fidanza di sua tranquillità conviene e sia uno Re che regga e governi; altrimenti i sudditi m acquisterebbono il debito fine, e il regno perirebbe, sendo che la ineffabile verità dice: ogni regno in se mesimo diviso sarà desolato. Se così adunque addiviene statte le cose che a uno si dirizzano, vero è ciò che di pra toccammo. E perchè egli è manifesto che tutta la merazione umana è ordinata a uno, com' è sopra mostra-L bisogna che sia uno che regoli e regga, e costui si debschiamare Monarca o Imperadore. Così è chiaro che al me essere del mondo è necessario che la monarchia o lo mperio sia.

Quella condizione che ha la parte al tutto, quella ha l'ardine particulare all'ordine universale. La parte si divixa al tutto come al fine ed all'ottimo. Adunque l'ordine che è nella parte, all'ordine che è nel tutto, come a fine e ottimo, si riduce. Di qui è chiaro che la bontà dell'ardine particulare non eccede la bontà dell'ordine unimale, ma più tosto al contrario. Due ordini si truoramelle cose: l'ordine delle parti intra sè medesime, e l'ardine delle parti ad uno che non è parte: così come l'ardine delle parti dello esercito intra sè medesime, e l'orime loro al capitano. Certamente l'ordine delle parti ad uno è meglio, come fine dell'altro ordine, perchè l'altro è a fine di quello, e non quello a fine di questo; onde se



534 DE: GIONARGINA

sive totalilate, per vim syllogismi praumissi tun ordo melior, sive forma ordinis. Sed reperitur in bus partibus humanae multitudinis, ut per ea quas sunt in Capitulo praecedenti, satis est manifestame una et in ipsa totalitate reperiri debet. Et sic omnes au praenotatae infra regna, et ipsa regna ordinari delest ad unum principem, sive principatum: hoe est. al li narcham, sive Monarchiam. Amplius, homeane sitas est quoddam totum ad quasdam partes; et est eledam pars ad quoddam totum. Est coim guoddam t ad regna particularia, et ad gentes, at superiora er dunt; et est quaedam pars ad tetum univensum: et dit est de se manifestum. Sicut ergo inferiora humana mi versitatis bene respondent ad ipaam, sic ipsa, hone d respondere ad suum totum. Partes ejus benie respondent ad ipsam per unum principium tantum, ut ex superioribus colligi potest de facili; ergo et ipsa ad ipsum principium et universum, sive ad ejus principem, qui Deus est et Monarcha, simpliciter bene respondet per unum principium tantum, scilicet unicum principem. Ex quo sequitur. Monarchiam necessariam, mundo ut bene sit

Et omne illud bene se habet, et optime, quod se habet secundum intentionem primi agentis, qui Deus est El hoc est per se notum, nisi apud negantes divinam bonitatem attingere summum perfectionis. De intentione Dei est ut omne creatum divinam similitudinem repraesent, in quantum propria natura recipere potest. Propter quod dictum est: Faciamus hominem ad imaginem et similiadinem nostram. Quod licet ad imaginem de rebus intentione

s forma di questo ordine si ritruova nelle parti della mana moltitudine, molto maggiormente si debbe in essa naltitudine ritrovare per la forza della ragione predetta: mendochè è il migliore ordine, ossia la miglior forma lell' ordine. Ma ritrovasi in tutte le parti dell' umana moltitudine, come per quello che abbiamo detto nel recedente Capitolo, è manifesto abbastanza. Adunque rella stessa totalità deve altresì ritrovarsi. E così tutte le parti che sono sotto i regni, ed essi regni altresì, si debbono a uno principe, ovvero principato riducere, e questo è monarca o monarchia. Inoltre l'università umana è m alcun tutto inverso alcune parti, ed è alcuna parte inverso ad alcun tutto, perchè ella è un tutto rispetto de remi particulari e varie nazioni, come il già detto dimotra: ed è alcuna parte a rispetto di tutto l'universo, come di per se è manifesto. Adunque come le cose inscriori della università umana le rispondono bene, così essa risonde bene al suo tutto. Le parti sue le rispondono bene per uno solo principio, come dalle cose sopra discorse, i può facilmente raccogliere. Adunque ella all'universo d al principe suc, che è Iddio, bene risponde per uno sob principio, e questo è il monarca: dal che segue, che la **Monarchia** è necessaria al benessere del mondo.

Oltre a questo, ogni cosa sta bene, la quale è secondo la intenzione del primo attore che è Iddio. E questo è maniesto appresso di ciascuno che concede la divina bontà emere sommamente perfetta. La intenzione del primo attonè che ogni cosa rappresenti tanto la divina similitudine quanto la propria natura può ricevere. E per questo è detto: Facciamo l'uomo ad imagine e similitudine nostra. E benehè non si possa dire le cose sotto all'uomo es-

rioribus ab homine dici non possit, ad similitudinem tamen de qualibet dici potest: cum totum universum sihil aliud sit, quam vestigium quoddam divinae bonitatis. Ergo humanum genus bene se babet, et optime, quando secundum quod potest, Deo assimilatur. Sed genus hamanum maxime Deo assimilatur, quando maxime est unum. Vera enim ratio unius in solo illo est, propter quod scriptum est: Audi Isdrael, Dominus Deus tuus wnus est. Sed tunc genus humanum maxime est unum, quando totum unitur in uno: quod esse non potest, sisi quando uni principi totaliter subjacens, ut de se petet. Ergo humanum genus uni principi subjacens maxime Deo assimilatur: et per consequens, maxime est secundum divinam intentionem, quod est bene et optime se habere: ut in principio hujus Capituli probetum est.

Item bene se habet, et optime omnis filius, cum vestigia perfecti patris, in quantum propria natura permittit, imitatur. Humanum genus filius est coeli, quod est perfectissimum in omni opere suo. Generat enim homo hominem, et sol: juxta secundum de Naturali auditu. Ergo optime se habet humanum genus, cum vestigia coeli, quantum propria natura permitit, imitatur: Et cum coelum totum unico motu, scilicet primi mobilis, et unico motore qui Deus est, reguletur in omnibus suis partibus, motibus et motoribus, ut philosophando evidentissime humana ratio deprehendit: si vere syllogizatum est, humanum genus tunc optime se habet, quando ab unico principe tarquam ab unico motore, et unica lege, tamquam ab unico motu, in suis motoribus et motibus reguletur. Pro-

sere fatte ad imagine di Dio; niente di mena si può dire tutte le creature essere fatte a divina similitudine, perchè l'universo non è altro che una ombra di Dio. Adunque la umana generazione allora sta bene quando, secondo che è possibile, a Dio s'assomiglia. Ma la umana generazione massime a lui s'assomiglia quando massime è una, perchè la vera natura della unità in lui solo consiste. Per questo è scritto. Odi Isdrael, il Signore Dio tuo è uno. Ed allora la generazione umana è massime una quando tutta in uno si unisce, lo che non può essere se non quando è suggetta a uno principe. Per la qual cosa allora s'assomiglia massime a Dio, quando ad un principe si soggetta, e così è secondo la intenzione sua, ed ottime si conduce, come nel principio di questo Capitolo è dimostrato.

Ancora ottime sta ogni figliuolo quando secondo la forza della propria natura seguita le vestigia del padre perfetto. La generazione umana è figliuola del cielo, il quale in tutte l'opere sue è perfettissimo, perchè l'uomo è generato dall'uomo e dal sole, come dice nel secondo della fisica Aristotele. Sicchè allora ottime vive la generazione umana, quando secondo che permette la propria natura seguita le vestigia del cielo. E come il cielo tutto è regolato in tutte le sue parti, moti e motori da uno movimento unico del primo cielo e dall'unico motore, ch' è Iddio (come filosofando l'umana ragione evidentissimamente apprende); così la generazione umana allora ottime si conduce quando da uno motore con uno ordine di legge è regolata. Per questo al bene essere del mondo è necessaria la monarchia. E così intese Boezio quando disse: O quan-

pter quod necessarium apparet ad bene esse Mundi, Monarchiam esse, sive unicum principatum, qui Imperim appellatur. Hanc rationem suspirabat Boetius dicens: 0 felix hominum genus, Si vestros animos amor, Quo coelum regitur, regat.

Ubicumque potest esse litigium, ibi debet esse julicium: aliter esset imperfectum, sine proprio perfecto: quod est impossibile, cum Deus et Natura in necessaris non deficiat. Inter omnes duos principes, quorum alta alteri minime subjectus est, potest esse litigium, vel celpa ipsorum, vel subditorum: quod de se patet. Ergo ister tales oportet esse judicium: et cum alter de alter cognoscere non possit, ex quo alter alteri non subditar (nam par in parem non habet imperium) oportet ese tertium jurisdictionis amplioris, qui ambitu sui juris ambobus principetur. Et hic erit Monarcha, aut non Si sic, habetur propositum: si non, iterum habebit sibi coaequalem extra ambitum suae jurisdictionis. Tunc iterum necessarius erit tertius alius; et sic aut erit processus in infinitum, quod esse non potest: aut oportebit devenire ad judicem primum et summum: de cujus judicio cuncta litigia dirimantur, sive mediate sive immediate, et hic erit Monarcha, sive Imperator. Est igitur Monarchia necessaria mundo. Et hanc rationem videbat Philosophus, cum dicebat: Entia nolunt male disponi: malum autem, pluralitas principatuum: unus ergo princes

Praeterea, Mundus optime dispositus est cum justitia in eo potissima est; unde Virgilius commendare volens illud saeculum, quod suo tempore surgere videbtur, in suis Bucolicis cantabat: Jam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna. Virgo namque vocabatur Justitia

to saresti felice, generazione umana, se quello amore che regge il cielo li tuoi animi reggesse.

Dovunque può essere litigio ivi debbe essere giudicio. altrimenti sarebbe la cosa imperfetta sanza la perfetta, onde possa avere persezione, e questo è impossibile, conciossischè Iddio e la Natura nelle cose necessarie non mancano. Ma tra due Principi, de' quali nessuno è all' altro soqgetto, può essere contenzione o per colpa loro o per colpa de sudditi; e per questo tra costoro debbe essere giudizio. E perchè l'altro non può giudicare dell'altro, essendo pani, bisogna che sia uno terzo di più ampla giurisdizione. de sopra amenduni questi signoreggi. Quello o sarà uno principe o saranno più: se sarà uno, noi abbiamo il proposito nostro; se saranno più, possono insieme contendere, sperò hanno bisogno d'uno terzo sopra loro giudicatore; e così o noi procederemo in infinito, la quale cosa essere non può, o noi perverremo a uno principe il quale o sanmezzo, o co' mezzi le liti tutte decida: e questo dunpe sarà il Monarca ossia l'Imperatore. La Monarchia alunque è necessaria al mondo. Questa ragione significana Aristotele quando e' diceva: le cose non vogliono esare male disposte; la moltitudine de principi è male. Adunque il principe debbe essere uno.

Oltre a questo, il mondo ottime è disposto quando in lui la giustizia è potentissima; e però Virgilio, volendo lodare il secolo suo, nella Bucolica disse: ora torna la Vergine, ora tornano i regni di Saturno. Chiamavasi la Vergine la Giustizia, la quale chiamavano ancora Astrea,



540 DE MONANCEÍA

emam et Astracem vocabant. Saturnia regna diceb optima tempora, quae et Aurea nuncipaliant. Justitia iltissima est solum sub Monarcha. Ergo ad optimam musdi dispositionem requiritur, esse Monarchiam, sive Inserium. Ad evidentiam subassumptae propositionis, scimdum, quod Justitia de se et in propria natura considerata. est quaedam rectitudo sive regula, obliquum hine 🕍 abjiciens: et sie von recipit majus et minus, quaemains dum albedo in suo abstracto considerata: Sunt enim la amodi formae quaedam compositioni contingentes et cil sistentes simplici et invariabili essentia, ut magisterit principiorum recte ait. Recipiunt tamen magis et milit hujus qualitatis ex parte subjectorum, quibus conceind tur, secundum quod magis et minus in subjectis de cui trariis admiscetur. Ubi ergo minimum de contrario justtiae admiscetur, et quantum ad habitum, et quantum al operationem, ibi justitia potissima est. Et vere tunc potest dici de illa, ut Philosophus inquit, neque Hesperus neque Luciser sic admirabilis est. Est enim tunc Phoebae similis, fratrem diametraliter intuenti, de purpureo matutinae serenitatis. Quantum ergo ad habitum, justitia contrarietatem habet quandoque in velle; nam uhi voluntas ab omni cupiditate sincera non est, etsi adsi justitia, non tamen omnino inest in fulgore suae puritatis: habet enim subjectum, licet minime, aliqualiter tamen sibi resistens. Propter quod bene repelluntur, qui judicem passionare conantur. Quantum vero ad operationem, Justitia contrarietatem habet in posse; nam con justitia sit virtus ad alterum, sive potentia tribuendi cique quod suum est, quomodo quis operabitur secunden illam? Ex quo patet quod quanto justus potentior, tame

noè stellante. I regni di Saturno chiamavansi i regni ottini, i quali chiamavano ancora i regni d'oro; e la giustiria è potentissima solo sotto uno monarca. Adunque alla Mima disposizione del mondo necessaria è la monarchia. **È da** notare che la giustizia in sè, e in propria natura considerata, è una certa rettitudine e regola che da ogni parte scaccia il torto: e così non riceve in se viù e meno. siccome la bianchezza nella sua astrazione considerata, perchè queste forme avvengono al composto, e di sono una essenzia semplice e invariabile come dice il maestro de' sei principii. Niente di meno ricevono più e meno dalla parte de' suggetti secondo che più e meno de' contrarii in que' suggetti è mescolato. Adunque doce minima cosa di contrarietà si mescola con la giutizia, quanto allo abito e quanto alla operazione, la giustizia è potentissima: e puossi allora dire di lei come dis-\* Aristotele: nè Espero nè Lucifero è sì ammirabile. Imperocchè ella è allora simile alla luna, che risquarda il fratello suo per diametro dalla purpurea e mattutina serenità. In quanto allo abito, la giustizia alcuna volta ha contrarietà nel volere; imperò ove la volontà da ogni cuvidità non è sincera, benchè la giustizia vi sia, niente di reno la giustizia non è nello splendore della purità sua. Imperocche ella ha il suggetto il quale a lei si contrappo-De; e però meritamente sono scacciati quelli che riducono A giudice a perturbazione d'animo. Ma quanto alla operazione, la giustizia ha contrarietà nel potere; imperocche ssendo la giustizia virtù a rispetto d'altri, chi sarà che adoperi secondo questa, se non ha potenzia di tribuire a viascuno quello che gli si conviene? Di qui procede che quanto il giusto è più potente, tanto la giustizia nella opein operatione sua justitia erit amplior. Ex har itame declaratione sic arguatur: Justitia potissima est in mmdo, quando volentissimo et potentissimo subjecto inest: Hujusmodi solus Monarcha est: Ergo soli Monarchae insistens justitia, in mundo potissima est. Iste prosyllogismus currit per secundam figuram, cum negatione intrinseca; et est similis huic: Omne B est A, solum C est A; ergo solum C est B. Quod est: Omne B est A. nollum praeter C est A; ergo nullum praeter C est B, etc. Prima propositio declaratione praecedente apparet. Alia sic ostenditur, et primum quantum ad velle, deinde quantum ad posse. Ad evidentiam primi notandum, quod justitiae maxime contrariatur cupiditas, ut innuit Aristoteks in quinto ad Nicomachum. Remota cupiditate omnino, nihil justitiae restat adversum; unde sententia Philosophi est, ut quae lege determinari possunt, nullo modo judici relinguantur. Et hoc metu cupiditatis sieri oportet, de facili mentes hominum detorquentis. Ubi ergo non est quod possit optari, impossibile est ibi cupiditatem esse; destructis enim objectis, passiones esse non possunt. Sed Monarcha non habet quod possit optare: sua namque jurisdictio terminatur Occano solum; quod non contingit Principibus aliis, quorum principatus ad alios terminantur; ut puta Regis Castellac, ad illum qui Regis Aragonum. Ex quo sequitur, quod Monarcha sincerissimum inter mortales justitiae possit esse subjectum. Praeterea, quemadmodum cupiditas habitualem justitiam quodammodo, quantumeque pauca, obnubilat sic charitas, seu recta dilectio, illam acuit atque diluridat. Cum ergo maxime recta dilectio inesse potest, potissimum locum in illo potest habere justitia: Hujusmouzione sua è più ampla; e di qui in questo modo s' arquiz: la gusitizia è potentissima nel mondo, quando ella è a uno suggetto volentissimo e potentissimo, e tale è solo il conarca; adunque solo quando ella è nel monarca, la giutizia nel mondo è potentissima. Questo argumento corre ur la seconda figura con la negazione intrinseca; ed è sinile a questo: ogni B è A, solo il C è A; adunque solo il C è B. E questo è quasi così: ogni B è A, nessuno altro che il C è A: adunque nessun altro che il C è B. La prima proposizione apparisce per la dichiarazione sua; l'altra con si dimostra, e primo quanto al volere, dipoi quanto al potere. E sappiasi che alla giustizia massime si contrappone la cupidità, come dice Aristotele nel secondo a Nicomaco: rimossa in tutto la cupidità, non resta alla sinstizia alcun contrario; onde è sentenzia d'Aristotele: che quello che si può determinare per legge non si lasci allo arbitrio del giudice; e questo si fa per sospetto della repidità che facilmente rivolge la mente degli uomini. Ma love non resta alcuna cosa che si possa desiderare, ivi non red essere cupidità; perchè distrutti gli oggetti, si distrug-Ono i movimenti che sono ad essi. Ma il monarca non ha Le desiderare; imperocchè la sua giurisdizione dallo oceao è terminata; lo che non è negli altri principi, le signo-Le de quali confinano ad altre signorie, come il regno di astiglia al regno d'Aragona. Per questo il monarca inra tutti i mortali può essere sincerissimo suggetto della instizia. Ancora come la cupidità per poca ch'ella sia, o subila o abbaglia l'abito della giustizia; così la carità e etta dilezione l'assottiglia e chiarifica. Adunque in colui mò ottimo luogo avere la giustizia, nel quale può essere molta la retta dilezione, ed il monarca è tale. Adunque,

di est Monarcha: Ergo eo existente, justitia potissina est, vel esse potest. Quod autem recta dilectio faciat guod dictum est, hinc haberi potest. Cupiditas namque, parseitate hominum spreta, quaerit alia; charitas vere, spretis aliis omnibus, quaerit Deum et hominem, et per consequens bonum hominis. Cumque inter alia bona hominis potissimum sit, in pace vivere (ut supra dicebatur), et hoc operetur maxime atque potissime justitiz charitas maxime justitiam vigorabit, et potior poties. Et quod Monarchae maxime hominum recta dilectio inesse debeat, patet sic. Omne diligibile tanto magis diligitur, quanto proprinquius est diligenti. Sed homines propinquius Monarchae sunt, quam aliis principibus Ergo ab eo maxime diliguntur, vel diligi debent. Prima manifesta est, si natura passivorum et activorum consideretur. Secunda per hoc apparet, quia principibus alis homines non appropinguant nisi in parte, Monarchae vero secundum totum; et rursus, principibus ahiis appropinquant per Monarcham, et non e converso; et sic per prius et immediate Monarchae inest cura de omnibus, aliis autem principibus per Monarcham, eo quod cura ipsorum a cura illa suprema descendit. Praeterea. quanto causa est utilior, tanto magis habet rationen causae: quia inferior non est causa, nisi per superiorena, ut patet ex iis quae de causis. Et quanto causa magis: est causa, tanto magis effectum diligit, cum dilectio tal== assequatur causam per se. Cum ergo Monarcha sit utili= sima causa inter mortales, ut homines bene vivant, que Principes alii per illum, ut dictum est: et consequens es quod bonum hominum ab eo maxime diligatur. Quo autem Monarcha potissime se habeat ad operatione

psendo lui, la giustizia è o può essere validissima. E ché a retta dilezione faccia questo che è detto, così si dichiare la cupidità, dispregiando la società umana, cerca altre rane: e la carità, spregiate tutte l'altre cose, cerca Iddio e di uomini, e per consequenza il bene degli uomini. E paciò sia che tra gli altri beni dello uomo sia il vivere in pace, come di sopra si diceva, e questo massime dalla mustizia proceda; la carità massime fortificherà la giustivis. e la maggiore carità maggiormente. E che il monarca nassime debba avere la retta dilezione degli uomini, così ni dimostra: Ogni cosa amabile tanto più è amata, quanto i siù propingua allo amante. Ma gli uomini sono più propingui al monarca che agli altri principi: adunque da lui massime sono o debbono essere amati; la prima è manifese si considera la natura de pazienti e degli agenti; la sconda per questo apparisce, perchè gli uomini non s'apmopinguano agli altri principi che in parte, al Monarca poi in tutto: ed ancora, gli uomini s'appropinquano egli altri principi, mediante il monarca, e non per contrario; e così principalmente e sanza mezzo il monarca La cura di tutti, e gli altri principi hanno cura pel movarca, per ciò che la cura loro da quella suprema cura Riscende, Inoltre: Quanto la cagione è più universale, tano più ha forza di cagione, perchè la inferiore cagione non cagione se non per virtù della superiore, come è manifeto nel libro delle cause; e quanto la cagione è più cagio-Lanto più ama lo effetto, conciò sia che tale dilezione lalla natura della cagione dipende. Adunque perchè il movarca è intra i mortali universalissima cagione che gli momini vivano bene, facendo gli altri principi questo per vigore di lui, seguita che il bene degli uomini è massime

justitiae, quis dubitat? nisi qui vocem hanc non intelligit, cum si Monarcha est, hostes habere non possit. Satis igitur declarata est subassumpta principalis, quia conclusio certa est: scilicet quod ad optimam mundi dispositionem necesse est Monarchiam esse.

Et humanum genus, potissimum liberum, optime : habet. Hoc erit manifestum, si principium pateat libertatis. Propter quod sciendum, quod principium primum nostrae libertatis, est libertas arbitrii, quam multi habent in ore, in intellectu vero pauci. Veniunt namque usque ad hoc, ut dicant liberum arbitrium este, liberum de voluntate judicium; et verum dicunt, sed importatum per verba longe est ab eis; quemadmodum tota die Logici nostri faciunt de quibusdam propositionibus, quae ad exemplum logicalibus interseruntur, puta de hac: Triangulus habet tres angulos, duobus rectis aequales. Et ideo dico, quod judicium medium est apprehensionis et appetitus. Nam primo res apprehenditur, deinde apprehensa bona aut mala judicatur: et ultimo judicans prosequitur, aut fugit. Si ergo judicium movest omnino appetitum, et nullo modo praeveniatur ab eo, liberum est. Si vero ab appetitu, quocunque modo praeveniente, judicium moveatur, liberum esse non potest, quia non a se, sed ab alio captivum trahitur. Et hinc est, quod bruta judicium liberum habere non possunt, quia eorum judicia semper appetitu praeveniuntur. Et hinc etiam patere potest, quod substantiae intellectuales, quarum sunt immutabiles voluntates, nec non animae \* paratae bene hinc abeuntes, libertatem arbitrii ob inmutabilitatem voluntatis non amittunt, sed perfectisla lui amato. E che il monarca massime sia disposto al'operazione della giustizia, nessuno dubita, intendendo
he s'egli è monarca non può avere nimici. Abbastanza
dunque è dichiarato l'assunto principale, perciocchè la
arta conclusione si è questa: che, cioè, all'ottima dispoizione del Mondo è necessario essere la Monarchia.

Così, l'umana generazione quando è massime libera. Minamente vive, e questo sarà manifesto se il principio bila libertà si dichiara. Però è da sapere che il principio vimo della libertà nostra è la libertà dello arbitrio. la male in bocca l'hanno molti, e pochi nello intelletto; perthe insino qui e' pervengono, che dicono il libero arbitrio mere libero giudizio di volontà: e dicono il vero. Ma ruello che s'importi per queste parole di lungi è da loro. siccome tuttodi i nostri logici fanno di molte proposizioni. h quali per dare esemplo si mescolano tra le cose di logia, come in questa: il triangolo ha tre angoli equali a due ntti. Però dico che il giudizio è mezzo tra l'apprensione · l'appetito. Imperocchè prima la cosa s'apprende, e poide ella è compresa si giudica buona o mala; e ultimamente colui che ha giudicato o la seguita o la fugge. Adunque se il giudizio muove in tutto l'appetito e non è in aliuno modo da lui prevenuto, certamente è libero. Ma se il giudizio è mosso dallo appetito in qualunque modo prezniente, non può essere libero, ma è menato da altri prevo. Di qui avviene che i bruti non possono avere libero arbitrio, perchè l'appetito sempre previene il loro giudivio. Di qui ancora può essere manifesto, che le sostanzie intellettuali, che hanno le volontà loro immutabili, e ancora le anime separate, che bene di questa vita si dipartono, non perdono la libertà dello arbitrio, benchè la volon-

sime atque potissime hoc retinent. Hoc viso, iterum manifestum esse potest, quod haec libertas, sive priscipium hoc totius nostrae libertatis, est maximum denum humanae naturae a Deo collatum: quia per ipsum hic foelicitamur, ut homines; per ipsum alibi foelicitamur, ut dii. Quod si ita erit, quis erit qui humanum genus optime se habere non dicat, cum potissine hoc principio possit uti? Sed existens sub Monarcha, et potissime liberum. Propter quod sciendum, quod illul est liberum, quod suimet, et non alterius gratia est: # Philosopho placet, in iis quae de simpliciter ente. Nam id quod est alterius gratia, necessitatur ab illo cujus gratia est, sicut via necessitatur a termino. Genus humanum solum imperante Monarcha, sui, et non alterius gratia, est: tunc enim solum Politiae diriguntur obliquae, democratiae scilicet, oligarchiae atque tyranzides, quae in servitutem cogunt genus humanum, # patet discurrenti per omnes; et politizant Reges, Aristocratici, quos Optimates vocant, et populi libertatis zelatores. Quia cum Monarcha maxime diligat homines, ut jam tactum est, vult omnes homines bonos feri: quod esse non potest apud oblique politizantes; unde Philosophus in suis Politicis ait: quod in politia obliqua bonus homo est malus civis; in recta vero, bonus homo et civis bonus convertuntur. Et hujusmodi politiae rectae libertatem intendunt, scilicet ut homines propter se sint. Non enim cives propter consules, nec gens propter Regem: sed e converso Consules propter cives, Roz propter gentem. Quia quemadmodum non politia ad kges, quinimo leges ad politiam ponuntur; sic secundam legem viventes, non ad legislatorem ordinantur, sed mwo sia immutabile, ma perfettissimamente e massimaite questa ritengono. Per questo ancora è chiaro che ta nostra libertà, ovvero il principio d'essa, è il mags dono che Iddio alla umana natura abbia conferito: rocchè per questo dono noi siamo qui felici come uoi, ed altrove come iddii. S'egli è così, quale è quello non dica, l'umana generazione essere ottime disposta, edo può ottime questo principio usare? Ma quando sotto il monarca è massime libera, perlochè è da sai che quello è libero che lo è per cagione di se e non tri, nella qual cosa consiste la libertà, come nella Meica dice Aristotele. Imperocchè quello che è per cagio-'altri, è necessitato da quello per cui cagione è, come ia è necessitata dal termine. La generazione umana, signoreggiante il monarca, è per cagione di sè e non ltri; perchè solamente allora le torte repubbliche si disno, come sono le popolari, e quelle in che pochi req-, e le tirannidi le quali soggiogano la generazione na in servitù; e allora reggono i re, e ancora gli uoeletti che chiamano Ottimati, ed i popoli amatori bertà. E però perchè il monarca massime ama yli uodesidera che tutti diventino buoni, la quale cosa può essere appresso di quegli che governano male; onristotele nella politica dice: Che nel cattivo governo ono uomo è malo cittadino, e nel buono governo medesimo è buono uomo e cittadino buono. Certae le rette Repubbliche hanno rispetto alla libertà; e b è che gli uomini sieno per sè. Non sono i cittadini msoli, nè la gente pel re; ma pel contrario, i consoli per i cittadini e il re per la gente. Perocchè come è la civilità a fine delle leggi, ma anzi le leggi a si550

gis ille ad hos: ut et Philosopho placet, in iis quae de praccenti materia nobis ab co relicta sumi. Hime s patet, quod quamvis Consul sive Rex respectu vice int domini aliorum, respectu autem termini aliorum 1 stri sunt: et maxime Monarcha, qui minister ous procul dubio habendus est. Hinc jam innotescere paint quod Monarcha necessitatur in fine sibi praefixo, ia le gibus ponendis. Ergo genus humanum sub Mone existens, ontime se habet. Ex quo sequitur, qued ad lun. esse mundi Monarchiam necesse est esse.

Adhuc, ille qui potest esse optime dispositus al gendum, optime alios disponere potest. Nam in casi actione principaliter intenditur ab agente sive necesitate naturae, sive voluntarie agat, propriam similitalinem explicare; unde fit, quod omne agens in quantum hujusmodi, delectatur. Quia, cum omne quod est appetat suum esse, ac in agendo, agentis esse quodammodo amplietur, sequitur de necessitate delectatio, quia delectatio rei desideratae semper adnexa est. Nihil igitur agit, nisi tale existens, quale patiens fieri debet. Propter quol Philosophus, in iis quae de simpliciter ente: Omne, inqui, quod reducitur de potentia in actum, reducitur per tele existens actu; quod si aliter aliquid agere conetur, fruits conatur. Et hic potest destrui error illorum, qui loss loquendo, et mala operando, credunt alios vita et moribus informare: non advertentes, quod plus persuaserat manus Jacob, quam verba, licet illae falsum, illa verm persuaderent. Unde Philosophus ad Nicomachum: De # enim, inquit, quae in passionibus, et actionibus, serment

. 4 ti1 ne di civilità; così quegli che vivono secondo le leggi, non sono ordinati a colui che pone le leggi, ma colui a questi, come ancora piace ad Aristotele nella Politica. Di qui ancora è chiaro che benchè il consolo e il re, per rispetto della via, sieno signori degli altri, nientedimeno per rispetto del termine sono degli altri ministri; e massime il monarca, il quale sanza dubbio dee essere estimato di tutti ministro. Di qui si dichiara che il monarca è necessitato dal fine il quale nel porre le leggi si propone. Adunque la generazione umana sotto il monarca ottimamente vive; e però al bene essere del mondo la monarchia è necessaria.

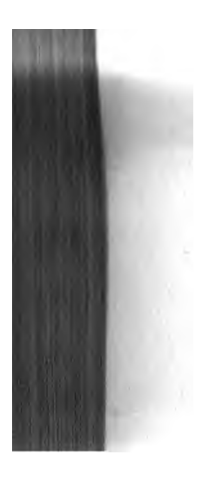
Oltre a questo, colui che può essere ottimamente diposto a reggere, può ottime disporre gli altri. Imperocchè in ogni operazione principalmente intende lo attore, o feccia egli per necessità di natura, o faccia per volontà di eplicare la propria similitudine: donde nasce che ogni ettore si diletta dell' operare. Per che, come ogni cosa appetisce il suo essere; e nel fare, l'essere dello attore s' amdifica; di qui seguita per necessità dilettazione, la quale è tempre collegata con la cosa desiderata. Nessuna cosa atunque opera, se non è tale, quale debbe essere quello che a a essere fatto. Però disse Aristotele nella Metafisica: Ogni cosa che si riduce di potenzia in atto, si riduce per a virtù d'un altro che è in atto: lo che se altri in altro nodo si sforzi di fare, invano si sforza. Qui si distrugpe l'errore di coloro che credono parlando bene, e male perando, gli altri nella vita e ne costumi ammaestrare; quali non conoscono che le mani di Giacobbe persuadeono più che le parole, benchè queste persuadessino il falso quelle il vero. Onde Aristotele a Nicomaco dice: nello

minus sunt credibiles operibus. Hinc etiam dicebeter de coelo peccatori David: Quare tu enarras justitias mus? quasi diceret: Frustra loqueris, cum tu sis alius ab coqui loqueris. Ex quibus colligitur, quod optime dispositua esse oportet, optime alios disponere volentem. Sed Nonarcha solus est ille, qui potest optime esse disposita ad regendum. Quod sic declaratur. Unaquaeque res o facilius et perfectius ad habitum et operationem disponitur, quo minus in ea est de contrarietate ad talem dispositionem: unde facilius et perfectius veniunt ad habitum philosophicae veritatis, qui nibil unquam audiverunt, quam qui audiverunt per tempora, et falsis opinionibus imbuti sunt. Propter quod bene Galenus inquit tales duplici tempore indigere ad scientiam acquirendem. Cum ergo Monarcha nullam cupiditatis occasionem labere possit, vel saltem minimam inter mortales, ut superius est ostensum, quod caeteris Principibus contingit; et cupiditas ipsa sola sit corruptiva judicii, et justitiae praepeditiva: consequens est, quod ipse vel omnino, vel maxime bene dispositus ad regendum esse potest; quia inter caeteros judicium et justitiam potissime habere potest. Quae duo principalissime legislatori et legis executori conveniunt, testante Rege illo sanctissimo, cum convenientia Regi et filio regis postulabat a Deo: Deus inquit, judicium tuum Regi da, et filio Regis justitiam. Bene igitur dictum est, cum dicitur in subassumpta, quod Monarcha solus est ille, qui potest esse optime disposito ad regendum. Ergo Monarcha solus optime alios disponere potest. Ex quo sequitur, quod ad optimam muodi dispositionem Monarchia sit necessaria.

Et quod potest sieri per unum, melius est sieri per u-

disputazioni che trattano delle operazioni e passioni umane si dà più fede all'opere che alle parole. Per questo si diceva dal cielo a David peccatore: Perchè narri tu le mie vie? quasi dicesse: tu parli invano, conciossiachè tu se' un altro da quello che tu parli. Per queste cose si ricoglie che ottimamente debbe essere disposto colui che vuole ottime gli altri disporre. Il monarca solo può essere ottime disposto a reggere, la qual cosa in questo modo si dichiara: Ciascuna cosa tanto più facile e perfettamente si dispone allo abito, ed all' operazione, quanto meno ha in se contrarietà a tale disposizione; unde più facile e perfettamente vengono allo abito della verità filosofica quegli che nulla mai udirono, che quegli che hanno udito il falso. Sicchè bene disse Galeno: Tali avere bisogno di doppio tempo a imparare. E non avendo il monarca nulla o minima cagione di cupidità, la qual cosa non avviene agli altri principi; ed essendo la cupidità la propria corruzione del giudicio e della giustizia, è ragionevole che egli può essere ottime disposto a reggere; perchè può più che gli altri avere giudizio e giustizia. Le quali due cose principalmente a colui che pone la legge ed a colui che la mette in esecuzione sono necessarie, di questo faciente testimonianza quel santissimo Re quando chiedeva a Dio quello che a re ed a figliuolo di re s'appartiene, dicendo: O Iddio, da' il giudizio tuo al re, e la giustizia tua da' al figliuolo del re. Bene adunque è detto, quando di sopra dicemmo, che il Monarca è quegli solo, il quale può essere ottimamente disposto a reggere. Solo adunque il monarca può ottimamente gli altri disporre. Però la monarchia all'ottima disposizione del mondo è necessaria.

Ancora quello che si può fare per uno, meglio è a



uis tatis assumpt perfluum Deo et et Naturae displi sequitur, non solu potest, quam fier num, per plura esse melior, per e rationem operati: fini; ergo est mel Sit finis C, fieri p stum est, quod lor ab A tantum in C unum supremum quod advertendur genus potest regi sic intelligendum e nicipii, ab illo un leges municipales directione, ut pate machum, enteine nationes, regna, et legibus differentibu directiva vitae. Ali ani avtra conti....

uno che per molti. Questo così si dichiara: Sia sale alcuna cosa si può fare, ed abbia nome A: e cose per le quali similmente si possa questo fare, si A e B. Adunque se quello medesimo che si su l, si può fare per A solo, invano vi si assume il per l'aggiunzione sua nulla seguita, potendosi o per A solo. Però tale aggiunzione essendo vana a, ed ogni superfluo essendo inimico a Dio e alla quello che dipiace a costoro sia male; di qui senon solo è meglio fare per uno quello che si può, per due, ma eziandio che farlo per uno è bene, e male. Ancora la prima cosa si dice migliore per iù propingua all'ottimo, e il fine ha natura d'otfare per uno è più propinguo al fine, adunque è che sia più propinguo, così è manifesto: Sia il il fare per uno sia A, e per più A e B: è maniviù lunga via è dall' A per B in C, che dall' A sona la generazione umana si può reggere per uno sipe che è il monarca. Per la qual cosa è da re che quando si dice che per uno supremo prinnere umano si può governare, non s'intende che s minimo giudicio di qualunque villa, possa da o sanza mezzo disporsi; conciossiachè le leggi mulle volte manchino e abbiano bisogno di direziodice il filosofo nel quinto a Nicomaco dove com-'mpedocle. Imperocchè le nazioni, regni e città i loro certe proprietà per le quali bisogna con leggi governare; perchè la legge è regola che divia. Altrimenti conviene regolare gli Sciti che viri del settimo clima, ed hanno molta inequalità i notti, e sono da intollerabile freddo oppressati:

algore frigoris premuntur; et aliter Garamantes qui sub aequinoctiali habitantes, et coaequatam semper lucen diurnam noctis tenebris habentes, ob aestus aeris nimietatem vestimenti operiri non possunt. Sed sic intelligendum est, ut humanum genus secundum sua communia quae omnibus competunt, ab eo regatur, et communi regula gubernetur ad pacem. Quem quidem regulam sive legem, particulares principes ab eo recipere debent: tanquam intellectus practicus ad conclusionem operativam recipit majorem propositionem ab intellectu speculativo: et sub illa particularem, quae proprie sua es, assumit, et particulariter ad operationem concludit. Et hoc non solum possibile est uni, sed necesse est ab uno procedere, ut omnis confusio de principiis utilibus auferatur. Hoc et factum fuisse per ipsum, ipse Moyses in lege conscribit; qui assumptis primatibus de tribubus fliorum Israel, eis inferiora judicia reliquebat, superiora et communiora sibi soli reservans: quibus communioribus utebantur primates per tribus suas, secundum quod uni tribui competebat. Ergo melius est humanum genus per unum regi, quam per plura, et sic per Monarcham, qui unicus est princeps: et sic melius acceptabiliusque est Deo, cum Deus semper velit quod melius est: et cum duorum tantum inter se idem sit melius et optimum, consequens est, non solum Deo esse acceptabilius hoc inter hoc unum et haec plura, sed acceptabilissimum Unde sequitur, humanum genus optime se habere cum ab uno regatur. Et sic ad bene esse mundi, necesse est Monarchiam esse.

Item dico, quod ens et unum et bonum, gradatim se habent secundum primum modum dicendi. Prius ess

altrimenti i Garamanti che abitano sotto l'equinozio e. mpre hanno la luce equale alla notte, e non possono pei andi caldi patire vestimenti. Ma debbesi così intendere ve la umana generazione secondo le comuni regole, che si mvengono a tutti, sia regolata dalla monarchia, e per la ppla comune sia a pace condotta. La quale regola e legge sbono i principi particolari dal monarca ricevere: come intelletto pratico a fare conclusione d'operare riceve la reposizione maggiore dallo intelletto speculativo, e sotto wlla aggiunge la particolare che è propria da lui, e parcolarmente alla operazione conchiude. E questo non somente è possibile a uno, ma è necessario che da uno solo poceda, acciocche ogni confusione dagli universali princiii sia tolta. E questo essere stato fatto da esso, scrive lo vero Moisè nella legge, il quale assunti i principali delle ibà de figliuoli d'Isdrael, lasciava loro i giudicii infei**eri, ris**erbando a sè i superiori e più comuni; i quali muni usavano i principali pelle loro tribù, secondo che ciascuna tribù si conveniva. Adunque è meglio che la mana generazione si governi per uno che per molti, e arciò pel Monarca il quale è unico Principe: e così è reglio e più accetto a Dio, conciossiacosachè Iddio sempre valia quello che è meglio. E come di due soltanto, un do fra di loro è meglio ed ottimo: è conseguente che governo d'un solo, fra l'uno ed i più, non tanto sia Dio più accettabile, ma accettabilissimo. Però la umaa generazione ottime viverà, quando sarà da uno goverusa. E così è necessario la monarchia al bene essere del nondo.

Oltre a questo l'essere, e l'uno ed il bene, hanno tra ero ordine secondo il primo modo del chiamarsi. Prima mim natura producit unum, unum verb boattie. ine ens, maxime est unum; et maxime' unum. mid bonum. Et quanto aliquid a maximo ente elba tanto et ab esse unum, et per consequens ab esse soit Propter quod in omni genere rerum illud est ordis and est maxime unum; at Philosopho placet in iii ii de simpliciter ente. Unde fit, qued unum esse, vie esse radix ejus quod est esse bonum: et multa esse da quod est esse malum. Quia Pythagoras' in correlati bus suis, ex parte boni ponebat ununa, ex parte will mali plura: ut patet in primo corum, quae de simi ter ente. Hinc videri potest quod peccare mihil est a quam progredi ab uno spreto ad multa, quod qui Psalmista bene videbat, dicens: A fructu frumenti, sift et olei multiplicati sunt. Constat igitur, quod omne auti est bonum, per hoc est bonum, quod in uno consisti. Et cum concordia, in quantum hujusmodi, sit quoddan bonum: manifestum est eam consistere in alique and, tanquam in propria radice: quae quidem radix apparebit, si natura vel ratio concordiae sumatur. Est enim concordia, uniformis motus plurium voluntatum, in qua quidem ratione apparet, unitatem voluntatum quae per uniformem motum datur intelligi, concordiae radices esse, vel ipsam concordiam. Nam sicut plures glebs diceremus concordes, propter condescendere omes ad medium: et plures flammas propter coascender omnes ad circumferentiam, si voluntarie hoc facerent: ita homines plures concordes dicimus, propte simul moveri secundum velle ad unum, quod est formliter in voluntatibus: sicut qualitas una formaliter glebis, scilicet gravitas: et una in flammis, scilicet

r natura produce l'uno; l'uno produce il bene; è massime, è massime uno; il massime uno, è sono. E quanto più alcuna cosa si dilunga da è massime, tanto dall'essere uno si dilunga, e essere buono. Per questo, in ogni generazione di i è ottima che è massime una, come dice Aristonetafisica. Di qui avviene che l'essere uno è rassere buono, e l'essere molti è radice dell'essere Pitagora nelle sue ordinazioni, dalla parte del va uno, dalla parte del male poneva moltitudine. anifesta nella metafisica. Di qui puossi vedere e non è altro che procedere da uno a moltitudil cosa significa il Salmista dicendo: dal frutto nto, vino ed olio sono moltiplicati costoro. È nanifesto che ciò che è buono è tale perchè convo. E conciossiachè la concordia in quanto è cons alcuno bene, è manifesto che ella consiste in no come in propria radice: la quale radice appanatura e proprietà della concordia si conosca. dia è uniforme movimento di più volontà, nella one apparisce che l'unità delle volontà, la quale uniforme nasce, è la radice della concordia, ovconcordia. Imperocchè, come diremmo, più parti ssere concordi pel discendere tutte al mezzo; e ve essere concordi pel salire tutte in alto, s'elle puesto volontariamente; così diciamo più uomini cordi pel muoversi tutti insieme secondo il vole-, il quale è formalmente nelle volontà loro, come lità formalmente in molte parti della terra, e ravità, e una nelle hamme che è levità. Imperoctù del volere è una potenzia, e la spezie del bene

levitas. Nam virtus volitiva, potentia quaedam est: sed species boni apprehensi, forma est ejus. Quae quidem forma, quemadmodum et aliae, una in se multiplicatur. secundum multiplicationem materiae recipientis, ut anima et numerus, et aliae formae compositioni contingentes. lis praemissis, propter declarationem assumendae propositionis ad propositum, sic arguatur. Omnis coacordia dependet ab unitate, quae est in voluntatibus. Genus humanum optime se habens est quaedam coscordia: nam sicut unus homo optime se habens, et quatum ad animam, et quantum ad corpus, est concordia guaedam: et similiter domus, civitas, et regnum: sic totum genus humanum. Ergo genus humanum optime se habens ab unitate quae est in voluntatibus dependet. Sed hoc esse non potest, nisi sit voluntas una, domina et regulatrix omnium aliarum in unum: cum mortalium voluntates propter blandas adolescentiae delectationes indigeant directivo, ut in ultimis docet Philosophus ad Nicomachum. Nec una ista potest esse, nisi sit Princeps unus omnium, cujus voluntas domina et regulatrix aliarum omnium esse possit. Quod si omnes consequentiae superiores verae sunt, quod sunt; necesse est, ad optime se habere humanum genus, Monarcham esse in muudo: et per consequens, Monarchiam ad hene esse mundi.

Rationibus omnibus supra positis, experientia memorabilis attestatur; status videlicet illius mortalium, quem Dei Filius in salutem hominis hominem assumpturus vel expectavit, vel cum voluit ipse disposuit. Nam si a lapsu primorum parentum, quod diverticulum suit totius mostrae deviationis, dispositiones hominum et tempora recolamus; non inveniemus, nisi sub divo Augusto No-

compreso, è una sua forma; la qual forma così come l'altre, essendo una in sè, si moltiplica per la moltitudine della materia recipiente come l'anima, e il numero, e l'altre forme che nella composizione si ricevono. Dette queste cose a dichiarazione, al proposito nostro così argomentiamo: oani concordia dipende da unità la quale è nelle volontà. La generazione umana, quando ottime vive, è una certa concordia; perchè come uno uomo quando ottime è disposto, e quanto all'anima e quanto al corpo, è una certa concordia, e similmente la casa, la città e il regno; così tutta la generazione umana. Adunque la umana generazione ottime disposta, dalla unità che è nelle volontà dipende, e questa unità dipende da uno. Ma questo non può essere se non è una volontà che sia signora e regolatrice di tutte l'altre in uno. Conciossiachè le volontà de' mortali per cagione de lusinghevoli diletti dell'adolescenzia abbino bisogno di chi a bene gli dirizzi, come Aristotele insegna nel libro ultimo a Nicomaco: E questa una volontà non può essere se non sia uno principe di tutti; la volontà del quale domini e regoli tutte le volontà degli altri. Adunque se tutte le superiori conclusioni sono vere (che certamente così sono), è necessario che alla ottima disposizione della generazione umana sia nel mondo il monarca; e per consequente al bene essere del mondo sia la monarchia.

A tutte le ragioni di sopra scritte una memorabile esperienzia fa testimonianza. Questo è quello stato de mortali, il quale il Figliuolo di Dio ad assumere carne umana per la salute degli uomini aspettò, o veramente quando volle dispose. Imperocchè se noi ci rivolgiamo per la mente le disposizioni e i tempi degli uomini dalla transgressione de primi genitori, la quale dette principio a tutti i nostri

narcha, existente Monarchia perfecta, mandum uni fuite quietum. Et quod tune humanum genus fault foelix in pacis universalis tranquillitate, hoe historisme phi omnes, hoc poetae illustres, hoc et scriba manus tudinis Christi testari dignatus est. Et denique Pining plenitudinem temporis statum illum appellavit fedicisimum. Vere tempus et temporalia quaeque plens runt, quia nullum nostrae foelicitatis: mysterium mini vacavit. Qualiter autem se habuerit orbis, ex que tunit ista inconsutilis, supiditatis unque scissuram primi passa est, et legere possumus, et utinam non vidure 6 genus humanum, quantis procellis atque jacturis, quas tisque naufragiis agitari te necesse est, dum ilai multorum capitum factum, in diversa conaris, intellects aegrotans utroque, similiter et affectu. Rationibus insfragabilibus intellectum superiorem non curas: nec une perientiae vultu inferiorem; sed nec affectura dideciar divinae suasionis, cum per tubam Sancti Spiritus tili effetur: Ecce quam bonum, et quam jucundum, habitare fratres in unum.

errori, non troveremo mai il mondo essere stato quieto, se non sotto Cesare Augusto, che fu monarca di monarchia perfetta. E che allora la umana generazione fosse felice, nella tranquillità della universale pace, ne fanno testimonianza tutti gli storiografi e gl'illustri poeti. Questo ancora testimonia lo Scriba della mansuetudine di Cristo; ed ancora Paolo chiamò quello stato felicissimo plenitudine del tempo. Veramente il tempo e le cose temporali allora furono adempiute: perchè nessuno misterio della felicità nostra mancò al mondo. Ma in che modo sia il mondo disposto da quel tempo in qua che la veste inconsutile fu stracciata dalle unghie della cupidità, noi lo possiamo leggere, e Iddio volesse che noi non lo potessimo vedere. Oh generazione umana! quante tempeste, danni e ruine se' costretta a patire, mentre che tu se' fatta bestia di molti capi; e per questo ti sforzi con lo infermo intelletto per diverse cose ravvolgerti, avendo errore nello intelletto speculativo e nel pratico, ed errando nello affetto. Tu non curi lo intelletto superiore che ha in se ragioni insuperabili, e non riguardi il volto inferiore della esperienzia, nè ancora l'affetto dolce della divina persuasione, quando per la tromba del Santo Spirito t'è sonato: Ecco quanto buono e quanto giocondo è che i fratelli abitino in uno. for the said and



## LIBER SECUNDUS

## QUOMODO ROMANUS POPULUS DE JURE SIDI ADSCIVENT OFFICIUM MONARCHIAE SIVE IMPERIA.

Outre fromverunt gentes, et populi meditati sunt innia? Astiterunt réges terrae, et principes concenerant à unum, adversus Dominum, et adversus Christum sim bi crumpamus vincula corum, et projiviemus a mobis juent epsorum. Sicut ad facious causae non portinguates up vum effectum communiter admirametri pic. com cami cognoscimus, cos qui sunt in admiratione restantes difdam derisione despicimus. Admirabar signidom aliquit do, Romanum populum in orbe terrarum sine alle resistentia fuisse praefectum cum tantum superficialist intuens illum, nullo jure, sed armorum tantummode violentia, obtinuisse arbitrabar. Sed postquam medullitus oculos mentis infixi, et per efficacissima signa divinam providentiam hoc effecisse cognovi: admiratione cedente, derisiva quaedam supervenit despectio. Cum gentes noverim contra Romani populi praceminentiam fremuisse: cum videam populos vana meditantes, ut ipe solebam: cum insuper doleam reges et principes in bot unico concordantes, ut adversentur Domino suo, et uncto suo Romano Principi. Propter quod derisive, non sine dolore quodam, cum illo clamare possum, pro poptlo glorioso et pro Cesare, qui pro Principe Coeli clambat: Quare fremuerunt gentes et populi meditati sunt int nia? Astiterunt reges terrae, et principes convenerunt is unum, adversus Dominum, et adversus Christum ejus. Verum quia naturalis amor diuturnam esse derisionem 101

## LIBRO SECONDO

COME IL POPOLO ROMANO S'ATTRIBUI' DI RAGIONE L'OF-

Perchè hanno fatto romore le genti, ed i popoli anno pensato cose vane? Sonosi fatti innanzi i re della **ETTA**, ed i principi sono concorsi in uno contro al Sinore e contro al Cristo suo. Adunque rompiamo i loro gami, e removiamo da noi il giogo loro. Come quando oi non pervegniamo alla faccia della cagione, comunevente ci maravigliamo del nuovo effetto; così quando noi mosciamo la cagione, con una certa derisione disprezziavo quelli che restano in ammirazione. Io già mi maraviliavo del romano popolo che sanza alcuna resistenzia, nel ircolo della terra, fusse prefetto, quando solamente seconlo la superficie risquardavo che quello non con ragione. ne con forza d'arme, pareva che avesse ottenuto il princivito. Ma poichè io ho i fondamenti meglio veduti, e per ficaci segni ho conosciuto, questo essere fatto dalla Divi-Providenzia, non mi maraviglio più, ma con derisione sopravvenuto un disprezzo: avendo io conosciuto le geni contro alla preminenza del popolo romano fare romore; vedendo i popoli pensare le cose vane come io solevo, e vassime dolendomi che i re e i principi in questo s'accorino a contrapporsi al Signore suo ed allo unico Principe mano. Per la qual cosa con derisione e con dolore posso amare pel glorioso popolo e per Cesare insieme con colui e clamava pel Principe del cielo: Perchè hanno fatto more le genti, ed i popoli hanno pensato cose vane? mosi fatti innanzi i re della terra, ed i principi sono

patitur, sed ut sol acstivus, qui disjectis nebulis u nis, oriens luculenter irradiat, derisióne omissa, hun correctionis effundere mavult, ad disrumpendum vinala ignorantiae Regum atque Principum talium: adottedendum genus humanum liberum a jugo ipsorum.Can Propheta sanctissimo me subsequentem hortabor, subsquentia subassumens: Disrumpamus videlicet, via corum, et projiciamus a nobis jugum ipeorum. Hace estidem duo fient sufficienter, si secundam partem prassis tis propositi prosequatus fuero, et instantis quasticai veritatem ostendam. Nam per hoc, quod Romanum inperium de jure fuisse, monstrabitur, non solum ab conlis Principum, qui gubernacula publica sibi unaput, hoc ipsum de Romano populo mendaciter existin ignorantiae nebula eluetur; sed morfales omnes ess se liberos a jugo sic usurpantium recognoscent. Veritasatem quaestionis patere potest non solum lumine rationis humanae, sed et radio divinae authoritatis. Oues des cum simpl ad unum concurrent, coelum et terren simul assentire necesse est. Igitur fiduciae praenotatae innixus, et testimonio rationis et authoritatis fretus, adsecundam quaestionem dirimendam ingredior.

Postquam sufficienter, secundum quod materia ptitur, de veritate primae dubitationis inquisitum est, instat nunc de veritate secundae inquirere: hoc est, utras Romanus populus de jure sibi asciverit Imperii dignistem. Cujus quidem quaestionis principium est, videt quae sit illa veritas, in quam rationes inquisitionis prasentis, velut in principium proprium, reducantur. Sciendam est igitur, quod quemadmodum ars in triplici grafi

concorsi in uno contro al Signore e contro al Cristo suo. Ma perchè il naturale amore non patisce che la derisione sia lunga, come il sole d'estate non patisce i nuvoli, lasciata addietro la derisione, vuole spargere luce di correzione per rompere i legami della ignoranza di tali re e principi, per mostrare la generazione umana essere libera dal loro giogo. E però io col Profeta santissimo mi conforterò, così dicendo: Rompiamo i loro legami, e rimoviamo da noi il giogo loro. Queste due cose sufficientemente faremo se io seguiterò la seconda parte del nostro proposito, e mostrerò la verità della presente quistione. Imperocchè mostrando il romano Imperio essere stato ragionevole, non solamente si leverà la nebbia degli occhi de principi, i quali usurpano per sè il governo, e mendacemente stimano questo del popolo romano, ma eziandio tutti gli uomini conosceranno sè essere liberi dal giogo di questi usurpatori. La verità di questa quistione può essere manifesta non solo per lume di ragione umana, ma eziandio per raggio della autorità divina. Le quali due cose quando insieme concorrono, è necessario che cielo e terra t'acconsentisca. Adunque con questa fidanza, e pel testimone della ragione e della autorità, la seconda quistione dichiareremo.

Dappoiche sufficientemente, secondo che patisce la materia, abbiamo cercato della verità della quistione prima, resta ora a cercare della verità della seconda. E questo è, se il popolo romano di ragione s'ha presa la dignità dello imperio. Di questa inquisizione il principio è vedere che verità è quella nella quale le ragioni della presente quistione, come in principio suo, si riducano. È da notare che some l'arte in tre gradi si truova, nella mente dello arte-

invenitur, in mente scilicet artificis, in organo, et in materia formata per artem; sic et naturam in triplici gradu possumus intueri. Est enim natura in mente primi motoris, qui Deus est: deinde in coelo tanquam in organo, quo mediante similitudo honitatis aeternae in fluitantem materium explicatur. Et quemadmodum perfecto existente artifice, atque optime organo se habente, si contingat peccatum in forma artis, materiae tantum imputandum est; sic, cum Deus ultimum perfections attingat, et instrumentum ejus (quod coelum est) nullum debitae perfectionis patiatur defectum, ut ex iis patet quae de coelo philosophamur: restat, quod quicquid in rebus inferioribus est peccatum, ex parte materiae subjacentis peccatum sit, et praeter intentionem Dei el coeli; et quod quicquid est in rebus inferioribus bonum, cum ab ipsa materia esse non possit, sola patentia esistente, per prius ab artifice Deo sit, et secundario a coelo, quod organum est artis divinae quam Naturam communiter appellant. Ex iis jam liquet quod jus cum sit bonum, proprius in mente Dei est: et cum omne quod in mente Dei est, sit Deus (juxta illud: quod factum est, in ipso vita erat), et Deus maxime seipsum velit, sequitur, quod jus a Deo, prout in eo est, sit volitum. Et cum voluntas et volitum in Deo sit idem, sequitur ulterius, quol divina voluntas sit ipsum jus. Et iterum ex hoc sequitor quod jus in rebus nihil est aliud quam similitudo divine voluntatis. Unde fit, quod quicquid divinae voluntati see consonat, ipsum jus esse non possit: et quicquid divine voluntati est consonum, jus ipsum sit. Quapropter qua rere utrum de jure factum sit aliquid, licet alia vein sint, nihil tamen aliud quaeritur, quam, utrum factor

Ace, nello strumento e nella materia formata dall'arte: co-🛋 la natura in tre gradi si considera. Perchè la natura è mella mente del primo movitore, che è Iddio: dipoi nel cielo come in istrumento, mediante il quale, la similitudine della eterna bontà nella materia inferiore si spande. E come quando è perfetto l'artefice, e lo strumento è bene disposto, se errore avviene nella forma dell'arte, solo si debbe reputarlo dalla materia: così perchè Iddio contiene la somma perfezione, e il cielo, suo instrumento, non palisce difetto della perfezione sua, come da quello apparisce che del cielo filosofiamo; resta che ogni errore, che è nelle cose inferiori, è per colpa d'essa inferiore materia, ed è fuori della intenzione di Dio e del cielo; e che ciò che è di bene nelle cose inferiori, non potendo essere dalla materia, che è sola potenzia, principalmente è dallo artefice Iddio, e secondariamente dal cielo che è instrumento dell'arte divina, la quale comunemente chiamano natura. Di qui è manifesto che essa ragione essendo un bene, principalmente è nella mente di Dio. E perchè ciò che è nella mente di Dio, è esso Iddio, (secondo quel detto: ciò che è fatto, era in lui vita), e Iddio massime vuole sè medesi-To, seguita, che la ragione da Dio, secondo che è in esso, 🗪 is voluta. E perchè la volontà e la cosa voluta in Dio, è atto uno, seguita, che la divina volontà sia essa ragione. Di qui nasce che la ragione nelle cose non è altro che similitudine della volontà divina; e però quello che non con--uona alla volontà di Dio non può essere essa ragione; e ciò che è consonante alla divina volontà, è ragione. Per la qual cosa cercare se alcuna cosa è fatta di ragione, non è altro che cercare s'ella è fatta secondo che vuole Iddio. Questo adunque presuppognamo che quello che vuole Id-



## 570 DE MORADOMÁ

X

sit secundum quod Deus vult. Hoc ergo sufficientis, qui illud quod Deus in hominum societate vult, illud pre un atque sincero jure habendum sit. Praeterea meminim oportet, quod Philosophus docet in primo ad Niconechum: non similiter in omni materia certitudo quarratic est, sed secundum quod natura rei subjectae recipit. Prater quod sufficienter argumenta sub invento principio presedent, si ex manifestis signis atque sapientum auctoritabus jus illius populi gloriosi queratur. Voluntas quita Dei per se invisibilis est: et invisibilia Dei per ca que facta sunt, intellecta conspiciuntur. Nam occulto existate sigillo, cera impressa de illo, quamvis occulto, tradit mitiam manifestam; nec mirum, si divina voluntas per signa quaerenda est; cum et humana extra volentem sut aliter quam per signa cernatur.

Dico igitur, ad quaestionem, quod Romanus popelus de jure, non usurpando Monarchae officium, guod Imperium dicitur, sibi super omnes mortales ascivit. Quod quidem primo sic probatur. Nobilissimo populo convenit, omnibus aliis praeferri: romanus populus suit nobilissimus; ergo convenit ei, aliis omnibus praeferni Assumpta ratione probatur. Nam cum honor sit praemium virtutis, et omnis praelatio sit honor, omnis praelatio virtutis est praemium. Sed constat, quod merito virtutis nobilitantur homines: virtutis videlicet proprie vel majorum. Est enim nobilitas, virtus et divitiae astiquae, juxta Philosophum in Politicis. Et juxta Juvemlem: Nobilitas sola est atque unica virtus. Quae duae setentiae ad duas nobilitates dantur: ad propriam scilicat et majorum. Ergo nobilibus, ratione causae, praemim praelationis conveniens est. Et cum praemia meritis

dio nella società umana, quello per vero e sincero si debba stimare. Ancora tegnamo a mente come dice Aristotele nel primo dell' Etica, che: Non si debbe richiedere la certezza egualmente in ogni materia, ma secondo che la natura del soggetto riceve. Sicchè sufficientemente gli argomenti pel principio provato procedono, se da manifesti segni, e dall' autorità di savi, la ragione di quel popolo glorioso si cerca. La volontà di Dio per sè non è visibile, e le cose di Dio invisibili s' intendono e veggono per quelle cose che sono da lui fatte. Così come la cera sa manifesta la figura che nel suggello è occulta, non ti mara vigliare se la divina volontà si cerca pe' segni; conciossiachè ancora la unana volontà non si conosce se non pe' segni esteriori.

Dico adunque a questa quistione, che il Romano popolo non usurpò, ma di ragione prese l'imperio sopra tutti i mortali. Questo così si pruova: e'si conviene ad un Popolo nobilissimo d'essere preposto sopra gli altri; ed il Popolo Romano fu nobilissimo: adunque a lui si convenne essere preposto auli altri. Coll'esposto argomento si pro-🕶 a; conciosiachè l'onore essendo premio della virtù, e ogni Prelazione essendo onore, seguita che ogni prelazione è Premio di virtù. Ed è manisesto che pel mezzo della virtù Sli uomini si fanno nobili: dico della virtù propria, o del-🕊 a virtù de loro antenati, perchè la nobiltà è virtù con **▼**antiche ricchezze, come dice Aristotele nella Politica; e Giovenale dice: La nobiltà dello uomo è la virtù sola. Le quali due sentenzie si riferiscono a due nobiltà, alla propria ed a quella degli antenati. Adunque a' nobili per Tagione della cagione, è conveniente il premio della prela-

senguranda, juxta illud Evangelicum, East sus menei fueritis, remetietur vobis: maximo nobil xime praecese convenit. Subassumptam vero, w testimonia suadent; nam divinus poeta noster Vin per totam Akneidem, gloriosum regem Akneem per trem Romani populi fuisse testatur, in memorian amwiternam; quod Titus Livius, gestorum Rome scriba egregius, in prima parte sui voluminis, que capta Troja sumit exordium, contestatur. Qui qu mitissimus atque piissimus pater, quantae nobilitatis rit, non solum sua considerata virtute, sed et pron rum suorum, atque uxorum, quorum utrorumque s litas haereditario jure in ipsum confluxit, explicare noquirem: sed summa sequar vestigia rerum. Quantum ergo ad propriam ejus nobilitatem, audiendus est Pasta noster, introducens in primo llioneum orantem sie lles erat Eneas nobis, quo justior alter Nec pietate fuit; ast bello major et armis. Andiendus est idem in sette, qui cum de Miseno mortno loqueretur, qui fuerat Hectoris minister in bello, et post mortem Hectoris, Aknese ministrum se dederat, dicit ipsum Misenum non inferior seguutum: comparationem faciens de AEnea ad Hectorem, quem prae omnibus Homerus glorificat, ut refer Philosophus in iis quae de moribus fugiendis, ad Nicmachum. Quantum vero ad haereditariam, quaelibe pars tripartiti orbis tam avis quam conjugibus illus nobilitasse invenitur; nam Asia propinguioribus avis, & Assaraco, et aliis qui in Phrygia regnaverunt, Asiae regione. Unde Poeta noster in tertio: Postquam res Asias-Priamique evertere gentem Immeritam visum Superis Exropa vero antiquissimo, scilicet Dardano, Africa quoque

one; ed avendosi a misurare i premii co' meriti, secondo detto dello Evangelio: Con quella misura ch'avrete isurato altri, sarete misurati voi: di qui sequita che al assime nobile si conviene massime essere preposto. Queo confermano e testimoniano gli antichi, perchè il divino veta Virgilio in tutta l'Eneide manifesta, che il gloriossimo re Enea fu padre del popolo romano. E questo teimonia Tito Livio, scrittore egregio delle gesta de' Rouni, nel primo libro che piglia principio dalla cattività i Troja. E di quanta nobiltà fusse quello padre invittisimo e piissimo non solamente considerata la virtù sua. sa quella degli antenati e delle donne, la nobiltà de' quali er ragione ereditaria in lui si trasferì, esplicare mai non potrei, sicchè ne parlerd sommariamente. Adunque manto alla nobiltà sua propria ascoltiamo Virgilio il vale introduce Ilioneo così orante: Il re nostro era Enea el quale nessuno fu mai più giusto, nè più pio, nè in nttaglie d'arme maggiore. Ascoltiamolo ancora nel seto quando parlando di Miseno morto, ch' era stato minitro di Ettore in battaylia, e dopo la morte di Ettore 'era fatto ministro di Enea, dice, che Miseno non seguis womo inferiore al primo. Ed in questo fa comparazione s Enea a Ettore, il quale Omero sopra gli altri avea orificato, come riferisce Aristotele a Nicomaco. E quan-) alla nobiltà ereditaria, ciascuna parte della terra triurtita, quanto agli avoli ed alle donne l'ha nobilitato. 'Asia nobilitò i propinqui suoi avoli, ed Assaraco e gli ltri che regnarono in Frigia, che è ragione dell'Asia. nde Virgilio nel terzo dice: Poichè piacque agli Dei ivoltare le cose d'Asia e la gente di Priamo non colrevole. L' Europa nobilitò l'antichissimo avolo Dardano,

avia vetustissima. Electra scilicet, nata magni nominis regis Atlantis; ut de ambobus testimonium reddit Poeta noster in octavo, ubi AEneas ad Evandrum sic ait Dedanus Iliacae primus pater urbis, et author: Electra, d Graii perhibent, et Atlantide cretus etc. Quod autem Derdanus ab Europa originem duxerit noster vates in tertio cantat, dicens: Est locus, Hesperiam Graii cognomine dicunt, Terra antiqua, potens armis, atque ubere que: OEnotrii coluere viri: nunc fama, minores Italiam dizist ducis de nomine gentem. Hae nobis propriae sedes; hint Dardanus ortus. Quod vero Atlas de Africa fuerit. in illa, suo nomine dictus, est testis, quem esse in Africa dicit Orosius, in sua mundi descriptione, sic: Ultimus autem finis ejus est mons Atlas, et Insulae quas fortunales vocant. Ejus, id est Africae, quia de ipsa loquebatur. Similiter et conjugio nobilitatum fuisse reperio. Prima namque conjunx Creusa, Priami regis filia, de Asia fuit ut superius haberi potest per ea quae dicta sunt. Et quod fuerit conjunx, testimonium perhibet noster Poeta in tertio, ubi Andromache de Ascanio filio AEneam genitorem interrogat sic: Quid puer Ascanius, superatne, et vescitur aura, Quem tibi jam Troja peperit fumante Crewsa? Secunda, Dido fuit, regina et mater Carthaginensium in Africa. Et quod fuerit conjunx, idem nostervaticinatur in quarto; inquit enim de Didone: Nec jam surtivum Dido meditatur amorem, Conjugium vocat, hoc praetexit nomine culpam. Tertia, Lavinia fuit, Albanorum Romanorumque mater, regis Latini filia pariter & haeres: si verum est testimonium nostri Poetae in ulimo, ubi Turnum victum introducit, orantem suppliciter ad AEneam sic: Vicisti; et victum tendere palmas Ausoni

Affrica nobilità l'avola antichissima, Elettra, nata del Atlante, come d'amenduni parla il poeta nell'ottavo. Enea così dice ad Evandro: Dardano primo padre a città Iliaca, il quale come i Greci dicono di Elete del figliuolo di Atlante fu generato. Di costui didono i Troiani, ed Elettra discende dal massimo unte, che con le spalle sostiene le sfere del cielo: e che dano avesse origine da Europa, Virgilio nel terzo così ostrò: Egli è un luogo che dai Greci è detto Esperia. a antica e potente in arme e fertilità; gli Enotri mitarono: i discendenti poi la chiamarono Italia dal me del duca loro. Queste sono a noi le proprie sedie. qui è nato Dardano. E che Atlante fosse dell'Affrica nanifesta uno monte d'Affrica che è chiamato Atlante; wale che sia in Affrica testimonia Orosio così nella deizione del mondo: L'ultimo fine suo è il monte Atlane le isole chiamate Fortunate. Ancora fu nobilitato matrimonio. La prima sua moglie Creusa, figliuola re Priamo, fu d'Asia come di sopra si vede. E che t fussi donna sua mostra Virgilio nel terzo, dove Anmaca così domanda Enea del suo figliuolo Ascanio: mmi, Enea, vive il tuo figliuolo Ascanio, il quale ti rtori Creusa quando e'fioriva Troia? La seconda moe fu Didone regina e madre de' Cartaginesi in Affrica; he fusse sua moglie dichiara Virgilio nel quarto: Didonon pensa di furtivo amore, anzi lo chiama matrimio; e con questo nome coprì la colpa sua. La terza une fu Lavinia d' Alba madre de' romani, figliuola del Latino ed erede, se dice il vero Virgilio nell'ultimo, induce Turno vinto così parlante ad Enea: Tu hai sto, e gli Ausonj hanno veduto me vinto, a te sottovidere: tua est Lavinia conjunx. Quae ultima une de Italia fuit, Europae regione nobilissima. Iis itaque ad evidentiam subassumptae praenotatis, cui non satis persuasum est, Romani populi patrem, et per conseques ipsum populum, nobilissimum fuisse sub coelo? Aut quem in illo duplici concursu sanguinis a qualibet mudi parte in unum virum, praedestinatio divina latebit?

Illud quoque, quod ad sui perfectionem, miraculorum suffragio juvatur, est a Deo volitum: et per consequens, de jure sit; et quod ista sint vera, patet; quia sicut dicit Thomas in tertio suo contra gentiles: Hiraculum est, quod praeter ordinem in rebus communiter institutum, divinitus fit. Unde ipse probat, soli Deo competere, miracula operari, quod auctoritate Moysis roboratur, ubi cum ventum est ad cyniphes, magi Pharaoas naturalibus principiis artificiose utentes, et ibi desiciestes, dixerunt: Digitus Dei est hic. Si ergo miraculum est immediata operatio primi, absque cooperatione secundorum agentium, ut ipse Thomas in praeallegato libro probat sufficienter, cum in favorem alicujus portenditur, nefas est dicere, illud cui sic fave tur, non esse a Deo, tanquam beneplacitum sibi provisum. Quare suum contradictorium concedere visum est: Romanum imperium ad sui persectionem, miracolorum suffragio est adjutum: ergo a Deo volitum: et per consequens, de jure fuit et est. Quod autem pro Romano Imperio perficiendo, miracula Deus portenderit, illestrium authorum testimoniis comprobatur. Nam sub Numa Pompilio, secundo Romanorum rege ritu gentiettermi: Lavinia è tua moglie. La quale ultima moglie d'Italia nobilissima regione della Europa. Per questo nanifesto che il padre del popolo Romano dal lato mulino e semminino su nobilissimo, e similmente il popolo lui discendente. E a chi, dopo le sovraesposte ragioni, n sarà ciò manisesto? Ovvero, a chi potrà rimanere curo, come in cotale doppio concorso della consanguità da ogni parte del mondo, avessevi luogo una certa edestinazione divina?

Quello eziandio che alla perfezione sua è aiutato i miracoli, è da Dio voluto; e però è per ragione. E che usto sia vero, così si manifesta, come dice San Tommaso d terzo contro a' gentili: Miracolo è quella cosa che per ivino volere avviene fuori dell' ordine comune delle ve. Onde egli pruova che il fare miracoli solo a Dio 'appartiene. La qual cosa si conferma con l'autorità di lase; il quale dice, che quando si venne all'operare de semi, i magi di Faraone, che artificiosamente usavano i ulurali principj, mancarono e dissono: in questo è il dito li Dio. Se adunque il miracolo è mediante la operazione la primo principio, sanza la operazione de' secondi fattoi, come santo Tommaso in esso libro sufficientemente ruova; quando si distende in favore d'alcuna cosa, non lecito dire, che quello a cui dà Iddio tale favore, non ipenda da Dio, come cosa a lui piaciuta e da lui prov-Luta. Per la qual cosa è lecito concedere il suo contrao: il romano imperio alla perfezione sua essere stato i miracoli aiutato. Adunque Iddio così ha voluto; e però ed è secondo ragione. E che per crescere l'imperio roano, Iddio abbia dimostrato miracoli, si pruova per teimonii di degni autori. Imperocchè sotto Numa Pompilium sacrificante, ancile de coelo in urbem a Deo dectam delapsum fuisse, Livius in prima parte testatur.coius miraculi Lucanus in nono Pharsaliae meminit, incredibilem vim austri, quam Libya patitur, ibi decribens, ait enim sic: Sic illa profecto Sacrifico cecidere Numa, quae lecta juventus Patritia cervice movet: spoliaverat auster, Aut boreas populos ancilia nostra ferente. Cumque Galli, reliqua urbe jam capta, noctis tenebris confisi, Capitolium furtim subirent, quod solum restabit ad ultimum interitum Romani nominis: anserem. ibi non ante visum, cecinisse, Gallos adesse, atque custodes ad defensandum Capitolium excitasse, Livius et multi scriptores illustres concorditer contestantur. Cujus rei memor fuit Poeta noster, cum clypeum AEneae describeret in octavo: canit enim sic: In summo custos Tarpejae Manlius arcis Stabat pro templo, et Capitolia celsa tenebat, Romuleoque recens horrebat regia culmo. Atque hit auratis volitans argenteus anser Porticibus, Gallos in limine adesse canebat. At cum Romana nobilitas premente Annibale sic caderet, ut ad finalem Romanae rei deletionem non restaret nisi Poenorum insultus ad urben. subita et intolerabili grandine proturbante, victores victoriam segui non potuisse, Livius in bello Punicointer alia gesta conscribit. Nonne transitus Cloeliae mirabilis fuit, cum mulier et captiva in obsidione Porsennae, abruptis vinculis miro Dei adjuta auxilio, transnatavit Tiberim, sicut omnes fere scribae Romanae rei ad gloriam ipsius commemorant? Sic Illum prorsus operari decebat, qui cuncta sub ordinis pulchritudine ab aderno providit, ut qui visibilis erat miracula pro invisibiLio, secondo re de Romani, mentreche sacrificava secondo il costume de gentili, uno scudo cadde dal cielo nella città eletta da Dio, come testimonia Livio nella prima parte. Il quale miracolo Lucano racconta nel nono libro, quando Eratta della forza incredibile del vento austro che regna in Libia, dove dice in questo modo: Quelle armi caddero pel sacrifizio di Numa, le quali la patrizia gioventù porta in campo. L'Austro, ovvero Borea, avea spogliato i popoli che portano queste nostre armi. Ed abbenché i Franciosi, preso già il resto della città, confidandosi nelle tenebre della notte, nascosamente entrassino nel Campidoglio, la qual cosa sola restava all'ultima distruzione dello imperio romano, dice che le oche non mai pel passato quivi vedute, cantorno che i franciosi erano quivi presenti; e destorno le guardie a difendere il Campidoglio; e questo testimonia Livio ed altri degni scrittori. Questo ancora recontò Virgilio nell'ottavo descrivendo lo scudo di Enea, doce parla così: Manlio stava per guardiano della sommità della Rocca Tarpea per difensione del tempio, e guardava lo eccelso Campidoglio. Il regale e nuovo paezzo coperto di paglia romulea tremava. E qui la hianca oca, volando ne' portici dorati cantava che i francioerano presenti. Ancora quando la romana nobiltà, asediata da Annibale, rovinava in tal modo che all'ultima distruzione della romana repubblica, non restava se non la assalto degli Affricani nella città, accadde che per una subita e intollerabile gragnuola gli Affricani vincitori non Poterono loro vittoria seguire; e questo scrive Livio nelaffricana battaglia. Or non fu egli mirabile cosa il transito di Clelia che femmina e prigioniera nell'assedio di Porsenna ruppe i legami, e per aiuto di Dio, passò nolibus ostensurus, idem invisibilis pro visibilibus illa ostenderet.

Quicumque praeterea bonum Reipublicae intendit, finem juris intendit; quodque ita sequatur, sic ostenditur. Jus est realis et personalis hominis ad hominen proportio: quae servata hominum servat societatem, et corrupta corrumpit. Nam illa Digestorum descriptio, non dicit quod quid est juris: sed describit illud per notitiam utendi illo. Si ergo definitio ista bene quid est et quare comprehendit, et cujuslibet societatis finis est commune sociorum bonum: necesse est, finem cujusque juris lonum commune esse: et impossibile est jus esse, bonum commune non intendens. Propter quod bene Tulliss in prima Rhetorica: Semper, inquit, ad utilitatem Reipublicae leges interpretandae sunt. Quod si ad utilitatem eorum qui sub lege, leges directae non sunt, leges nomine solo sunt, re autem leges esse non possunt. Leges enim oportet homines devincire ad invicem propter communem utilitatem. Propter quod bene Seneca de lege, cum in libro de quatuor virtutibus: Legem vinculum dicit he manae societatis. Patet igitur, quod quicunque bonus Reipublicae intendit, finem juris intendit. Si ergo Romani bonum Reipublicae intenderunt: verum erit dicere, finem juris intendisse. Quod autem Romanus populus bonum praefatum intenderit, subjiciendo sibi orbem terrarum, gesta sua declarant: in quibus, omini cupiditate remota, quae Reipublicae semper aversa est, et uado il Tevere, come gli scrittori romani, quasi tutti per oria di quella città, narrano? E così si conveniva opeure a Colui, il quale ab eterno con bell'ordine tutte le
ue provvide, acciocchè colui che era invisibile, avendo a
ostrare miracoli per le cose visibili, diventasse visibile,
quelle per le invisibili dimostrasse.

Colui che dirizza il pensiero suo al bene della Resbblica, dirizza il pensiero al fine della ragione; e che si seguiti, in questo modo si dichiara. La ragione è una roporzione reale e personale tra uomo e uomo, la quale uando s' osserva, conserva la umana congregazione, e sando è corrotta la corrompe. Imperocchè quella descriione, che si fa ne Diyesti, non dice proprio quello che fia agione, ma descrive quella secondo il modo d'usarla. Idunque se questa definizione bene comprende la sostanza · lo effetto; ed il fine di ciascuna congregazione è per canone del bene de compagni: è necessario che il fine di malunque ragione sia il bene comune; ed è impossibile is is ragione quello che non attende al bene comune. E Tullio nella prima Rettorica dice: Che sempre si mole interpetrare le leggi a utilità della Repubblica. E e le leggi non si dirizzano a utilità di coloro, che sono otto la legge, hanno solo il nome di legge, ma in verità n possono essere legge. Imperocchè conviene che le leggi miscano gli nomini insieme a utilità comune. Per la qual 🗪 Seneca bene dice nel libro delle quattro virtù morali: **be la** legge è uno vincolo della società umana.  $\dot{E}$ tunque manifesto che chi attende al bene della Repubbli-Lattende al fine della ragione. Adunque se i Romani tesono al bene della Repubblica, si potrà veramente dire e abbiano atteso al fine della ragione. E che poi quel

niversali pace cum libertate dilecta, populus ille sactus, pius et gloriosus, propria commoda neglexisse videtur, ut publica pro salute humani generis procurant. Unde recte illud scriptum est: Romanum Imperium & fonte nascitur pietatis. Sed quia de intentione omnium ex electione agentium, nihil manifestum est extra intesdentem, nisi per signa exteriora; et sermones inquiresdi sunt secundum subjectam materiam, ut jam dictem est: satis in hoc loco habebimus, si de intentione populi Romani signa indubitabilia tam in collegiis quam in singularibus personis ostendantur. De collegiis quidem, quibus homines ad rempublicam quodam religati ese jure debent, sufficit illa sola Ciceronis auctoritas in zcundo de officiis: Quamdiu, inquit, Imperium reipablicae beneficiis tenebatur, non injuriis, bella aut prosociis aut pro Imperio gerebantur: exitus erant bellorum aut mites, aut necessarii: Regum, populorum, et nationum portus erat et refugium, Senatus. Nostri autem et Magistratus, Imperatoresque in ea re maxime laudem capere studuerunt, si provincias, si socios, aequitate et fide defendissent: itaque illud patrocinium orbis terrarum potius quam Imperium poterat nominari. Haee Cicero. De personis autem singularibus compendiose progrediar. Numquid non bonum commune intendisse dicendi sunt, qui sudore, qui paupertate, qui exilio, qui filiorum orbatione, qui amissione membrorum, qui denique animarum oblatione bonum publicum augen conati sunt? Nonne Cincinnatus ille sanctum nobis reliquit exemplum libere deponendi dignitatem in termino, cum assumptus ab aratro Dictator factus est, ut Livius refert? Et post victoriam, post triumphum, sceptro

popolo abbia atteso al detto bene, sottomettendo a sè il circolo della terra, i suoi fatti lo dichiarano. Ne quali, rimossa ogni cupidità, che sempre ad ogni Repubblica è nemica, amando la pace insieme con la libertà, quel santo. pietoso e glorioso popolo si vede avere dispregiato i propri comodi, acciocchè procurasse le cose pubbliche per la salute della umana generazione. Onde rettamente è scritto: Lo Imperio Romano nasce dal fonte della pietà. Ma perchè della intenzione di tutti quegli che operano per elezione, nessuna cosa è manifesta a chi di fuori riquarda, se non pe' segni esteriori; e perchè i sermoni si richieggono secondo la soggetta materia, conforme di sopra è detto: assai in questo luogo avremo, se della intenzione del popolo romano, segni indubitabili ne' collegii e nelle private persone si mostrino. De collegii pe quali gli uomini pare che sieno legati insieme nella Repubblica, basta solo l'autorità di Tullio nel secondo degli Officj, ove dice: che mentre che l'imperio della Repubblica si teneva co' beneficj, e non colle ingiurie, si faceva guerra o pe' collegati o per lo imperio: e però i fini delle querre erano miti o necessari; il Senato era porto e refugio di re, popoli e nazioni. I maaistrati nostri e imperadori si sforzavano in questo massime acquistare lode, se difendessino le provincie ed i compagni con equità, gloria e fede; per la qual cosa questo si poteva chiamare piuttosto soccorso del mondo che imperio. E questo disse Tullio de' collegj. Ma delle persone private brievemente tratterò. Or non si debbe egli dire che coloro abbiano atteso al bene comune, i quali con sudore, e povertà, ed esilio, e privazione di figliuoli, e perdimento di membri, e colla morte, il pubblico bene hanno cresciuto? Or non ci lascio grande esempio Cincinnato di deporre liImperatorio restituto Consulibus, subadactus post bores ad stivam reversus est. Quippe in ejus laudem Circo contra Epicurum, in iis quae de fine bonorum, disreptans, hujus beneficii memor fuit: Itaque, inquit, et majores nostri ab aratro duxerunt Cincinnatum illum. ut Dictator esset. Nonne Fahricius alterum nobis dedit exemplum avaritiae resistendi, cum pauper existens, pro sik qua Reipublicae tenebatur, auri grande pondus oblatun derisit, ac derisum verba sibi convenientia fundens despexit et refutavit? Hujus memoriam confirmat Poeta noster in sexto, cum caneret: Parvoque potentem Fabricium. Numquid non praeferendi leges propriis commodis, memorabile nobis exemplar Camillus fuit? oni, secundum Livium, damnatus exilio, postquam patriam liberavit obsessam, et spolia etiam Romana Romae resituit, universo populo reclamante, ab urbe sancta discesit, nec ante reversus est quam sibi repatriandi licentia de auctoritate Senatus allata esset. Et hunc magnanimum Poeta commendat in sexto, cum dicit: Referenteme signa Camillum. Nonne filios, an non omnes alios postponendos patriae libertati, Brutus ille primus edocuit? quem Livius dicit, Consulem existentem, proprios fili cum hostibus conspirantes morti dedisse. Cujus gloria renovatur in sesto Poetae nostri, de ipso canentis: Natosque pater nova bella moventes Ad poenam pulchra pro l' bertate necabit. Quid non audendum pro patria, nobis Mutius persuasit, cum incautum Porsenam invasit. deinde manum suam, qua aberrasset, non alio vultu quam si hostem cruciari videret, cremari aspiciebat! Quod et Livius admiratur testificando. Accedant illae sacratissimae victimae Deciorum, qui pro salute publiberamente la dignità nel termine quando levato su dallo aratro e fatto Dittatore, come Livio riferisce? E dopo la vittoria e'l trionfo, restituita la imperiale bacchetta a' Consoli, si tornò alle possessioni sue a sudare dietro a suoi buoi; ed a laude di costui, Tullio contro ad Epicuro nel libro del fine de' beni, così dice: I nostri anteressori levorono dallo aratro Cincinnato perchè fusse Dittatore. Ed ancora Fubrizio non ci dette grande esempio di fare resistenza all'avarizia, quando, benchè fusse povero, per la fede, con la quale era legato alla Repubblica, rifiutò gran copia d'oro che gli su offerta? Ancora la sentenzia di costui è confermata da Virgilio nel sesto dicendo: Fabrizio di poco potente. Oltre a questo, Camillo non ci dette esempio memorabile di preporre la legge a proprj comodi? il quale, secondo Livio, essendo confinato, poichè ebbe libera l'assediata patria, e le spoglie romane ebbe rendute a Roma, contro alla voglia di tutto il popolo, della santa città si parti, e non tornò prima che il Senato gli desse Licenza di ripatriare. E questo come magnanimo è lodato cla Virgilio nel sesto dicendo: Camillo che riporta i seani. Ancora il primo Bruto non dimostrò che i propri sigliuoli, e tutti gli altri congiunti s'aressino a posporre alla libertà della patria? del quale dice Livio che essendo console dette morte a' propri figliuoli, perchè s' erano co'nimici accordati. La gloria del quale rinnuova Virgilio nel sesto: Il padre chiamerà a morte per la bella libertà i figliuoli suoi, perchè muovono nuove guerre. Muzio non ci dimostrò che si dee sottoporsi a ogni pericolo per la patria, quando l'errante mano, non con altro volto che se tormentasse il nimico, guardava dal fuoco consumarsi? Del quale con maraviglia Livio fa testimonianza. Venga-

ca devotas animas posuerunt: ut Livius non quantum est dignum, sed quantum potuit, glorificando namet. Accedat et illud inenarrabile sacrificium severissimi libertatis tutoris Marci Catonis: quorum alter pro salate patriae mortis tenebras non horruit, alter, ut mundo libertatis amorem accenderet, quanti libertas esset ostendit, dum e vita liber decedere maluit, quam sine libertate remanere in illa. Horum omnium nomen egregium voce Tullii recalescit, in iis quae de fine bonorum. la quit enim Tullius hoc de Deciis: Publius Decius, princeps in ea familia, Consul, cum se devoveret, et equo admisso in mediam aciem Latinorum irrueret; num aliquid de voluptatibus suis cogitabat, ubi eas caperet, aut quando, cum sciret confestim esse moriendum, eamque morten ardentiore studio peteret, quam Epicurus voluptatem peterdam putavit? Quod quidem ejus factum nisi esset jure laudatum, non fuisset imitatus quarto consulatu suo Alius: neque porro ex eo natus, cum Pyrrho bellum gerens Consul, eo cecidisset in praelio, seque et continenti genere tertiam victimam reipublicae tribuisset. In iis vero quae de Officiis, de Catone dicebat: Non enim alia in causa M. Cato fuit, alia caeteri, qui se in Africa Caesari tradiderunt; atque caeteris forsan vitio datum esset, si se interemissent, propterea quod levior eorum vita, et mores fuerunt faciliores. Catoni vero dum incredibilem natura tribuisset gravitatem, eamque perpetua constantia roborasset, semperque in proposito susceptoque consilio permansisset, moriendum ei polius, quam tyranni vultus adspiciendus fuit.

no ora quelle sacratissime vittime de' Deci, che per la pubblica salute posono le divote anime; come Livio, non quanto è degno, ma quanto seppe e potè, va testificando con loro gloria. Ancora apparisca lo ineffabile sacrifizio del severissimo uomo autore di libertà, Marco Catone: de' quali l'uno, per la salute della patria, non temè la morte; l'altro, acciocchè accendesse nel mondo l'amore della libertà, dichiarò di quanto prezzo la libertà fusse, quando egli volle piuttosto uscire di vita libero, che senza libertà vivere. Il nome egregio di tutti costoro per la voce di Tullio si rinnova nel libro del fine de' beni, dove e' dice così de Decj. Publio Decio, principe in quella famiglia e Consolo, quando offerse sè medesimo, e lasciato il caval-Ao, nel mezzo della turba de Latini fieramente si mise, pensava egli alcuna cosa de'suoi piaceri, in che modo ei li pigliasse, o quando, conciossiachè sapesse a mano mano dovere morire, e corresse con più ardente studio a quella morte che non estima Epicuro doversi alla voluttà correre? Questo suo fatto, se non si fosse per razione lodato, non l'avrebbe seguito nel quarto suo concolato il suo figliuolo. Nè ancora il figliuolo del figliuolo essendo consolo, e combattendo con Pirro, sarebbe in quella battaglia caduto, e avrebbe offerto sè medesimo per terzo sacrifizio nella generazione sua. Ancora nel libro degli Officj, di Catone dice: Or non ebbe altra cagione Marco Catone, e altra quegli che si dettono in Affrica a Cesare; e pure sarebbono suti ripresi gli altri e si fussino morti, perchè la loro vita era più leggiera e i loro costumi più facili. Ma perchè a Catone la natura gli avea dato incredibile gravità, e con continova Costanza l'avea egli accresciuta, e sempre avea perseve-

Declaranda igitur duo sunt: quorum unum est, quod quicumque bonum reipublicae intendit, finem juris istendit: aliud est, quod Romanus populus subjiciendo sibi orbem bonum publicum intendit. Nunc arguatur ad propositum sic. Quicunque finem juris intendit, cum jure graditur: Romanus populus subjiciendo sibi orbem, finem juris intendit, ut manifeste per superiora in isto Capitulo est probatum: Ergo Romanus populus subjiciendo sibi orbem, cum jure hoc fecit: et per consequens, de jure sibi adscivit Imperii dignitatem. Quae conclusio ex omnibus manifestis illata est. Manifestum est autem quod dicitur: quod quicumque finem juris intendit, cum jure graditur. Ad cujus evidentiam advertendum, quod quaelibet res est propter aliquem finem, aliter essetotiosa: quod esse non potest, ut superius dicebatur. Et quemadmodum omnis res est ad proprium finem, sic omnis finis propriam habet rem cujus est finis. Unde impossibile est, aliqua duo per se loquendo, in quantum duo, finem eumdem intendere: sequeretur enim idem inconveniens, quod alterum scilicet esset frustra. Cum ergo juris finis quidem sit, ut jam declaratum est: necesse est, sine illo posito, jus poni, cum sit proprius et per se juris effectus. Et cum in omni consequentia impossibile sit habere antecedens absque consequente, ut hominem sine animali, sicut patet construendo et destruendo: sic impossibile est, juris finem quaerere sine jure, cum quaelibet res ad proprium finem se habeat, velut consequens ad antecedens. Nam impossibile est, bonam valetudinem membrorum attingere sine sanitate. Propter quod evidentissime patet, quod finem juris intendentem, oportet cum jure intendere; nec valet instantia quae de verbis

rato nel proposito e consiglio suo, se gli convenne piuttosto morire che vedere il volto del tiranno.

Due cose sono da dichiarare: prima, che chi attende al bene della Repubblica, attende al fine della ragione: l'altra, che il Romano popolo, soggiogando a sè la terra, attese al fine della ragione; e però così argomentiamo. Chi intende al fine della ragione, con la ragione procede; e il Romano popolo soggiogando a sè la terra, intese al fine della ragione, come nel capitolo di sopra è provato. Adunque il popolo Romano soggiogando a sè la terra, lo fece con ragione, e però degnamente s'acquistò l'imperio. La qual conclusione è dedotta da cose tutte manifeste. E per confermare meglio la detta ragione, si vuole dichiarare quel detto: che chi attende al fine della ragione, con la ragione procede. Per questo si debbe considerare che ciascuna cosa è a qualche fine, altrimenti sarebbe oziosa, la qual cosa essere non può. E come ciascuna cosa è al proprio fine, così ogni proprio fine ha qualche cosa di che è fine. Onde è impossibile che due cose, in quanto elle sono differenti, tendano a uno fine medesimo, perchè seguiterebbe lo inconveniente medesimo, che l'uno di que' due fusse invano. Adunque, perchè egli è alcuno fine della ragione, è necessario che posto il fine si ponga la ragione, conciossiachè esso fine sia proprio effetto della ragione. E perchè egli è impossibile in ogni conseguenza avere l'antecedente senza il consequente, come aver l'uomo senza l'animale, come è manifesto nello affermare e nel negare; perciò è impossibile cercare il fine della ragione senza essa ragione, perchè ciascuna cosa è disposta al suo fine, come il conseguente allo antecedente. Imperocchè non si può avere buona abitudine de membri senza la sanità: sicchè è manifesto, che bisogna Philosophi eubuliam pertractantis elici solet; dicit enin, sed et hoc falso syllogismo: Sortiri, quod quidem opertet sortiri, sortiri oportet: per quod autem, non: sed falsum medium terminum esse. Nam si ex syllogismis verum quodammodo concluditur, hoc est per accidens in quantum illud verum importatur, per voces illationis; per se enim verum nunquam sequitur ex falsis; sigm tamen veri bene sequuntur ex signis quae sunt signa falsi: sic et in operabilibus. Nam licet fur de furto subveniat pauperi, non tamen eleemosyna dicendum est: sed est actio quaedam, quae si de propria substantia seret, eleemosynae formam haberet. Similiter est de fac juris: quia si aliud, ut finis ipsius juris, absque jure obtinetur, ita esset juris finis, hoc est bonum commune; sicut exhibitio facta de male acquisito, est eleemosyna; et sic, cum in propositione dicatur de fine juris existente, non tamen apparente, instantia nulla est. Patet igitur, quod quaerebatur.

Et illud quod natura ordinavit, de jure servature; natura enim in providendo non deficit ab hominis providentia: quia si deficeret effectus superaret caussam in bonitate, quod est impossibile. Sed nos videmus, quod in collegiis instituendis, non solum ordo collegarum ad invicem consideratur ab instituente, sed et facultas ad officia exercenda; quod est considerare terminum juris in collegio, vel in ordine; non enim jus extenditur ultra posse. Ergo ab hac providentia natura non deficit in suis ordinatis. Propter quod patet, quod natura ordinatires cum respectus suarum facultatum: qui respectus est

. **4**7

70

-

inque intende al fine della ragione, con la ragiola; e non vale quella obiezione che si trae delle Aristotele quando dice: che d'uno falso argomensche modo se ne conchiude il vero. Imperocchè logismi alcuna volta il vero se ne conchiude. per accidente, in quanto esso vero s'importa per ella consequenza: perchè secondo sè medesimo il falso non seguita giammai; ma bene è vero che el vero seguitano alcuna volta da segni del falso, iene nelle operazioni. Imperocchè benchè il ladro sovvenga il povero, questa sovvenzione non si amare elemosina, ma è una operazione, la quale atta di propria sostanza, avrebbe forma di elemoà è del fine della ragione, perchè se alcuna cosa ve come fine di ragione sanza essa ragione, in tal rebbe fine di ragione, come la sovvenzione fatta di lemosina. E conciossiaché nella proposizione si fine della ragione, vero, e non apparente, non si sesto opporre. Apparisce dunque quello che si

llo che per natura è ordinato, per ragione si conrchè la natura non manca nel provvedere; e non
he la provvidenza dell'uomo, perchè se ella fusse
effetto avanzerebbe la cagione in bontà, che non
re; ma noi veggiamo che ne' collegii, non solo
de' colleghi intra loro è considerato dall'ordinaeziandio la facoltà ad esercitare gli offici. E quesiderare il termine della ragione nel collegio, ovrordine, e non si vede che la ragione si estenda
votere. Adunque la natura nel suo ordine non è
che questa provvidenza umana. Per questo è ma-

fundamentum juris in rebus a natura positum. Ex quo sequitur, quod ordo naturalis in rebus absque jure ervari non possit, cum inseparabiliter juris fundamentum ordini sit annexum. Necesse est igitur, quod quicquid natura ordinavit, de jure servari debeat. Romanus populus ad imperandum ordinatus fuit a natura; quod sic declaratur. Sicut ille desiceret ab artis persectione, qui finalem formam tantum intenderet, media vero perquae ad formam pertingeret, non curaret: sic natura, si solam formam universalem divinae similitudinis in universo intenderet, media autem negligeret. Sed natura in nulla perfectione deficit, cum sit opus divinae intelligentiae; ergo media omnia intendit, per quae ad ultimum suae intentionis devenitur. Cum ergo finis humani generis sit, aliquod medium necessarium ad finem naturae universalem: necesse est, naturam insum intendere Propter quod bene Philosophus, naturam semper agent propter finem, in secundo de naturali auditu probat Et quia ad hunc finem natura pertingere non potest per unum hominem, cum multae sint operationes necessariae ad ipsum, quae multitudinem requirunt in operantibus: necesse est naturam producere hominum multitadinem, ad operationes ordinatorum. Ad quod multum conferent, praeter superiorem influentiam, locorum inferiorum et virtutes et proprietates. Propter quod videmus, quod quidam non solum singulares homines, quin etiam populi, apti nati sunt ad principari, quidam ad subjici atque ministrare: ut Philosophus astruit in is quae de Politiis; et talibus, ut ipse dicit, non solum regi est expediens, sed et justum, etiamsi ad hoc cogantur. Quae si ita se habent, non dubium est, quin natura le

nifesto che la natura ordina le cose, avendo rispetto alle sue facoltà, il quale rispetto è il fondamento della ragione nelle cose, posto dalla natura. Di qui seguita che l'ordine naturale nelle cose non si può senza la ragione conservare, conciossiache inseparabilmente il fondamento della ragione s'accosti all'ordine della natura. Sicchè è necessario di ragione conservare quello che ordinò la natura. Il Romano popolo dalla natura fu ordinato a imperare, e questo così si dichiara: Come colui mancherebbe della perfezione dell'arte, che attendesse solo alla forma finale, e non si curasse della materia per la quale ad essa finale forma si perviene; così la natura mancherebbe, se solo attendesse alla forma universale della divina similitudine nell'universo, e la materia disprezzasse. Ma la natura non manca in operazione alcuna, essendo ella opera della intelligenza divina. Adunque la natura attende a tutte quelle cose, per le quali all'ultimo fine della intenzione sua pervenga. Adunque esistendo il fine della ragione umana, esiste un certo mezzo necessario al fine universale della natura, e quindi è necessario che la natura a questo attenda; e però Aristotele nel secondo della Fisica pruova, che la natura Copere sue al fine dirizza. E non potendo la natura per uno uomo pervenire a questo fine, perchè sono molte le operazioni a esso necessarie, che richieggono molti operaori; è necessario che la natura produca molti uomini a Produrre l'operazioni diverse. E questo ha molto aiuto, "Itreche dall' influenza de' cieli, dalle virtù e dalle proprie-🔄 de luoghi inferiori. E per questo veggiamo che alcuni comini e popoli sono nati atti a signoreggiare, ed altri a 'abbidire; come deduce Aristotele nella Politica: ed a co-Horo, com' egli dice, è utile che sieno sottoposti, abbenchè rum et gentem disposuerit in mundo, ad universaliter principandum: aliter sibi defecisset, quod est impossibile. Quis autem fuerit locus, et quae gens, per dicta superius et inferius satis est manifestum quod fuerit Roma, et cives ejus, sive populus. Quod et poeta noster valde subtiliter in sexto tetigit, introducens Anchisen praemonentem AEneam, Romanorum patrem, sic: Excudent alii spirantia mollius aera, Credo equidem, vivos ducent de marmore vultus, Orahunt causas melius, coelique mestus Describent radio, et surgentia sidera dicent: Tu reger imperio populos, Romane, memento, Hae tibi erunt artes, pacique imponere morem, Parcere subjectis, et debellere superbos. Dispositionem vero loci subtiliter tangit in quarto, cum introducit Jovem ad Mercurium de AEnea loquentem isto modo: Non illum nobis genitrix pulcherrima talem Promisit, Grajumque ideo bis vindicat armis Sed fore qui gravidam imperiis, belloque frementem Italiam regeret. Propterea satis persuasum est, quod populus Romanus natura ordinatus fuit ad imperandum. Ergo Romanus populus subjiciendo sibi orbem, de jure ad imperium venit.

Ad bene quoque venandum veritatem quaesiti, scire oportet, quod divinum judicium in rebus quandoque bominibus est manifestum, quandoque occultum: Et manifestum potest esse dupliciter, ratione scilicet, et fide. Nam quaedam judicia Dei sunt, ad quae humana ratio propris pedibus pertingere potest: sicut ad hoc: quod homo prosalute patriae seipsum exponat. Nam si pars debet exponere pro salute totius, cum homo sit pars quaedam civitatis, ut ait Philosophus in suis Politiis, homo pro

tretti vi sieno. E se così è, non è dubbio che la natura ria disposto nel mondo uno luogo e una gente atta allo iversale imperio, altrimenti mancherebbe nel suo propo-2. lo che è impossibile. Qual sia questo luogo, e questa nte, per le cose dette, e per quelle da dire, si vede; e esto è Roma, e il popolo suo. Questo ancora manisesta rgilio assai sottilmente nel sesto, dove Anchise così parad Enea padre de Romani: Altri uomini scolpiranno eglio ne' metalli, e ne' marmi faranno volti quasi vivi. loreranno meglio innanzi a giudici, e misureranno i rsi de' cieli: ma tu Romano terrai a mente di reggere popoli con imperio. Queste saranno l'arti tue: dare odo alla pace, perdonare agli umili e schiacciare i perbi. Ed accortamente descrive la disposizione del luonel quarto libro dove introduce Giove parlante a Merrio di Enea in questo modo: La madre sua bellissima n ce lo promise tale, e due volte lo difende dall'armi greci: ma disse, che sarebbe quello che reggerebbe Italia piena d'imperio e in battaglia potente. Per le se dette è manifesto che il popolo romano fu dalla natucordinato a imperare. Adunque, soggiogando a sè la ter-🖫 ragionevolmente s' attribuì l' imperio.

A volere bene ritrovare la verità di quello che ceriamo, è da sapere che il divino giudicio nelle cose alle le è manifesto, alle volte è occulto: e può essere manisto per due modi, o per ragione o per fede. Imperocchè cuni giudicj di Dio sono, a quali la ragione umana propri piedi può pervenire, come a questo: che l'uomo r la salute della patria si debba sottomettere al pericolo. per salure il tutto, essendo l'uomo parte della città, come dice

patria debet exponere seipsum, tanquam minus bonum pro meliori. Unde Philosophus ad Nicomachum: Anabile quidem esse, et uni soli melius, sed divinius genti et ciritati. Et hoc judicium Dei est cognoscibile: aliter humana ratio in sua rectitudine non sequeretur naturae intentionem, quod est impossibile. Quaedam autem sust Dei judicia, ad quae humana ratio, etsi ex propriis pertingere nequit, elevatur tamen ad illa cum adjutorio fidei et eorum quae in sacris literis nobis dicta sunt:sicut ad hoc: quod nemo, quantum cumque moralibus et intellectualibus virtutibus, et secundum habitum et secundum operationem perfectus, absque side salvari potest: dato, quod nunquam aliquid de Christo audivent; nam hoc ratio humana per se justum intueri non potest, fide tamen adjuta potest. Scriptum est enim ad Haebraeos: Impossibile est sine fide placere Deo. Et in Levitico: homo quilibet de domo Israel, qui occiderit borem, aut ovem, aut capram, in castris vel extra castra, et non obtulerit ad ostium tabernaculi oblationem Domino, sanquinis reus erit. Ostium tabernaculi Christum figurat, qui est ostium conclavis aeterni, ut ex Evangelio elici potest: occisio animalium, operationes humanas. Occultum vero est judicium Dei ab humana ratione, quae nec lege naturae, nec lege scripta ad eum pertingit; sed de gratia speciali quandoque pertingit; quod fit pluribus modis: quandoque simplici revelatione, quandoque revelatione, disceptatione quadam mediante. Simplici revelatione dupliciter: aut sponte Dei, aut oratione impetrante. Sponte Dei dupliciter: aut expresse, aut per signum. Expresse, sicut revelatam fuit judicium Samueli contra Saulem. Per signum, sicut Pharaoni revelatum

ristotele nella Politica, debbe l'uomo per salvare la paria mettere sè a pericolo, come minor bene pel bene magiore. E così dice Aristotele nell' Etica: Il bene proprio è mabile, e il bene comune è più nobile e divino, E queto può conoscersi giudizio di Dio. Altrimenti la umana sgione nella sua rettitudine, non sequirebbe l'intenzione ella natura, e questo è impossibile. Altri giudici di Dio mo, a' quali la ragione umana non può pervenire per vigore: nientedimeno vi perviene con l'aiuto della fee di quelle cose che sono nelle sante Lettere scritte, coe a questo: che nessuno, benchè abbia morali e intelletali virtà, e sia in esse perfetto, secondo l'abito e secondo operazioni, senza la fede non si può salvare, dato che m mai abbia di Cristo alcuna cosa udita. Imperocchè sesto la ragione umana, per sè medesima, non può vedere t è giusto, ma aiutata dalla fede il può. Imperocchè è ritto agli Ebrei: Impossibile è senza la fede piacere a io; e nel Levitico è detto: Ciascuno uomo della casa 'Isdrael che avrà morto bue o pecora o capra, ne' cami o fuori de campi, e non avrà fatto offerta al Signore. resso all'uscio del tabernacolo, sarà condannato come nicida. L'uscio del tabernacolo significa Cristo, il quale l'uscio e la chiave dello eterno regno, come si può intenre per lo Evangelio: l'uccisione degli animali significa operazioni umane. Ma occulto è il giudizio di Dio, al vale la umana ragione ne per legge di natura ne per leg-: di scrittura, ma per speciale grazia divina, alcuna volperviene, e questo si fa in molti modi: alcuna volta er semplice rivelazione, alcuna volta per rivelazione ediante alcuna discettazione. E per semplice ritlazione si fa in due modi, o per volontà di Dio, o per

fuit per signum, quod Deus indicaverat de liberatione filiorum Israel. Oratione impetrante, quod sciebant, qui dicebant: Cum ignoramus quid agere debeamus, hoc solum habemus residui, ut ad te oculos dirigamus. Disceptatione vero mediante dupliciter: aut sorte, aut certamine. Certare enim, ab eo quod est certum facere dictum est. Sorte siquidem quandoque Dei judicium revelatur hominibus: ut patet in substitutione Matthiae in Actibus Apostolorum. Certamine vero dupliciter Dei judicium aperitur: vel ex collisione virium, sicut fit per duellum pugilum, qui duelliones etiam vocantur: vel ex contentione plurium ad aliquod signum praevalere conantium, sicut fit per pugnam athletarum currentium ad bravium: Primus istorum modorum apud gentiles figuratus fuit in illo duello Herculis et Antei, cujus Licanus meminit in quarto Pharsaliae, et Ovidius in nono de rerum transmutatione. Secundus figuratur apud esdem in Atalanta et Hippomene, in decimo ejusdem. Similiter et latere non delbet, quoniam in his duobus decertandi generibus ita se habet res, ut in altero sine injuria decertantes impedire se possint, puta duelliones: in altero autem non; non enim athletae impedimento in alterutrum uti debent, quamvis Poeta noster aliter sentire videatur in quinto, cum fecit remunerari Eurvalum Propter quod melius Tullius in tertio de Officiis hoc prohibuit, sententiam Chrysippi sequens; ait enim sic: Scite Chrysippus, ut multa: Qui stadium (inquit) curil. eniti et contendere debet, quam maxime possit, ut rinol: supplantare autem eum qui cum certet, nullo modo delel. Its itaque in Capitulo hoc distinctis, duas rationes dicaces ad propositum accipere possumus: scilicet a discezzo dell'orazione: se si sa per volontà di Dio, in due ti si divide: o si sa espressamente o per segno. Espresrente, come fu rivelato il giudizio a Samuele contro a ule; per segno, come su a Faraone rivelato pe' segni ello che avea Iddio giudicato della liberazione de fisoli di Isdrael; per mezzo dell'orazione, come si dice secondo de Paralipomenon: Quando noi non sappia. quello che noi dobbiamo fare, questo solo ci resta a e: che gli occhi nostri a te dirizziamo. E mediante la cettazione in due modi avviene, o per sorte o per conzione; la quale contenzione si chiama certare, cioè cerfare. Così per sorte il giudizio di Dio alcuna volta si ela agli uomini; come apparisce negli Atti degli Apo-'i nella sostituzione di Mattia. Per contenzione in due di si manifesta il giudizio di Dio: o veramente per sparazione di forze, come avviene a due combattenti, i di si chiamano duelli, perchè tra due è questo combatento, ovvero per contenzione di più, che si sforzano urrivar prima d'ogni altro a un certo segno, come avne a quelli atleti che corrono al palio. Il primo modo figurato nel duello di Ercole e di Anteo, del quale fece nzione Lucano nel quarto della battaglia farsalica, e idio nel nono delle Metamorfosi. Il secondo modo è fiato appresso di que' medesimi in Atalanta ed Ippomenel decimo delle Metamorfosi. È da sapere egualmente, in questi due modi di combattere, è questa condizione: nell'uno i combattenti si possono senza ingiuria imire, com è nel duello, ma nell'altro no; perchè quelli corrono al palio, non debbono impedirsi; benchè il ta nostro, pare che abbia altrimenti sentito nel quinto undo fece rimunerare Eurialo. E però meglio Tullio nel



Ille igitur populus, q imperio mundi praevaluit, Nam.cum diremptio unia curae, quam diremptio pe litigiis quibusdam per athi latur, juxta jam tritum pr benedicat et Petrus: nullun tia in athletis pro Imperio cium sit sequuta. Romanu tibus pro Imperio mundi, stum, si considerentur ath vium sive meta, bravium praeesse mortalibus: hoc hoc nulli contigit nisi R primus, quin et solus, qui statim patebit. Primus na hoc bravium anhelavit, N quamvis cum consorte tho annos, et plures (ut Orosiu mis tentaverit, et totam As accidentales mundi nartes

erzo degli Ossicj, questo vietò, seguitando la sentenza di Crisippo, dove dice in questo modo: Rettamente sentì Crisippo in questa, come in molte altre cose, quando disse: Chi corre al palio deve ssorzarsi quanto più può di vincere, ma dare gambetto a colui che combatte con lui, non debbe. Fatta questa distinzione, possiamo pigliare due ragioni al proposito nostro molto essicaci; una dal combattere degli Atleti che corrono al palio, l'altra dal combattere de'duelli: e questo porrò immediatamente ne'seguenti capitoli.

Adunque quel popolo, il quale avanzò tutti gli altri nel correre allo imperio del mondo, per divina ragione li avanzò, perchè Iddio ha cura di chiarire la lite universale, molto più che la particolare. E certamente nelle particolari liti si richiede il divino giudizio, secondo quel procerbio che dice: A chi Iddio la concede; santo Pietro lo benedica, e però non è dubbio che il prevalere de' combattenti allo imperio del mondo, sia stato ordinato dal giudizio divino. Il popolo romano prevalse a tutti i combattenti per lo imperio del mondo. E questo sarà manifesto, se si considerino i combattenti; e se si consideri il premio ed il termine, certamente il premio ed il termine fu d'avanzare tutti i mortali. Imperocchè questo si chiama imperio. E questo non avvenne ad alcun popolo se non al romano, il quale non solamente primo, ma solo, percenne al termine della battaulia, come poco dipoi dichiareremo. A primo che tra' mortali si sforzò d'acquistare questo premio, fu Nino re degli Assirj, il quale benchè con la donna rua Semiramide per novanta anni e più, come dice Orosio, tentasse con l'arme di conseguire l'imperio del mondo e tutta l'Asia soggiogasse, nientedimeno le parti occidentali non sottomise. Di costoro fa menzione Ovidio nel ubi dicit in Pyramo: Coctilibus muris cinxisse Seminmis urbem; et infra: Conveniant ad busta Nini, latentque sub umbra. Secundus, Vesoges rex AEgypti, ad hoc bravium spiravit. Et quamvis Meridiem atque Septentrionem in Axia exagitaverit, ut Orosius memorat, quam tamen dimidiam partem orbis obtinuit: quinimo a Scythis ab incoepto suo temerario est aversus. Deinde Cyrus Persarum rex tentavit hoc, qui Babylone destructa, imperioque Babylonis ad Persas translato, nec quidem adhuc partes Occidentales expertus, sub Tomiride regina Scytharum vitam simul cum intentione deposuit. Post hos vero Xerses Darii filius, et rex in Persis, cum tanta gentium multitudine mundum invasit, cum tanta potentia, ut transitum maris, Asiam 'ab Europa dirimentis, inter Seston et Abydon, ponte superaverit Cajus operis admirabilis Lucanus in secundo Pharsalise meminit. Canit enim sic: Tales fama canit tumidum super aequora Xersem Construxisse vias. Et tandem miserabiliter ab incoepto repulsus, ad bravium pervenire non potuit. Praeter istos, et post, Alexander rex Macedo maxime omnium ad palmam Monarchiae propinquans, dum per Legatos ad deditionem Romanos praemonet apud AEgyptum, ante Romanorum rationem, ut Livius narrat, in medio quasi cursu collapsus est. De cujus etiam sepultura ibidem existente, Lucanus in octavo, invehens in Ptolemacum regem AEgypti, testimonium reddit dicens: Ultima Lagaeae stirpis perituraque profes Degener, incestae sceptris cessure sororis. Cum tibi 4crato Macedo servetur in antro.

O altitudo sapientiae et scientiae Dei, quis hic le

rto, dicendo: Semiramis cinse la città con mura di toni: e dipoi dice: Raguninsi al corpo di Nino, e sotl'ombra si nascondino. Il secondo che cercò questo erio su Vesoge re degli Egizj. E benchè tribolasse il zodì ed il Settentrione, come Orosio narra, nientediso non ottenne mai mezza la parte della terra; ma nel battere con gli Sciti, innanzi che pervenisse al premio, rmò. Dipoi Ciro re de Persi tentò questo medesimo; uale, distrutta Babilonia, e ridotto l'imperio Babiloniotto i Persi, non conseguitato ancora le parti occiden-, sotto Tomiride regina degli Sciti, perdè la intenzione insieme con la vita. Dopo costoro, Serse figliuolo di rio e re de' Persi, con tanta moltitudine di gente asd il mondo, e con tanta potenza, che trapassò il mare dente l'Asia dall' Europa, fatto uno ponte intra Ser ed Abidon. Di questa opera mirabile fece menzione ano nel secondo libro della farsalica pugna, così di-10: La fama canta che il superbo Serse fece via soil mare. Costui finalmente, rimosso dal suo proposito, ase miserabile, e non potè al palio pervenire. Dipoi ssandro re di Macedonia appressandosi più che gli alal palio della monarchia, mandò ambasciadori a' Roni chiedendo loro obbedienza; ma innanzi che eglino rispondessero, in Egitto morì nel mezzo del suo corso, ve narra Livio. Della sepoltura del quale in detto luo-Lucano sa memoria nell'ottavo, mentrechè riprende il Tolomeo in questo modo: O ultima peritura e degeneprole della stirpe Lagea, tu ubbidirai allo imperio la incestuosa sirocchia, abbenchè nella tua sacrata lonca sia sepolto il re di Macedonia.

O altezza della scienza e sapienza d'Iddio, quale sa-

non obstupescere poterit? Nam conantem Alexandra praepedire in cursu coathletam Romanum, tu, ne sa temeritas prodiret ulterius, de certamine rapuisti. Sel quod Roma palmam tanti bravii sit adepta, multis approbatur testimoniis: ait enim Poeta noster in primo: Certe hinc Romanos olim volventibus annis, Hinc fore dectores, revocato a sanguine Teucri, Qui mare, qui terres omni ditione tenerent. Et Lucanus in primo: Diriditur ferro regum, populique potentis Qui mare, qui terras, qui totum possidet orbem, Non cepit fortuna duos. Et Boetius in secundo cum de Romanorum principe loqueretur, sic inquit: Hic tamen sceptro populos regebat, Quos ridet condens radios sub undas Phoebus extremo veniens ab ortu Quos premunt septem gelidi triones, Quos notus sicco riolentus aestu Torret ardentes recoquens arenas. Hoc etiam testimonium perhibet scriba Christi Lucas, qui omnia vera dicit etiam illa parte sui eloquii: Exivit edictum 6 Cesare Augusto, ut describeretur universus orbis. In quibus verbis universalem mundi jurisdictionem tunc Romanorum fuisse, aperte intelligere possumus. Ex quibus omnibus manifestum est quod Romanus populus cunctis athletizantibus pro Imperio mundi praevaluit. Ergo de divino judicio praevaluit: per consequens, de divino judicio obtinuit, quod est de jure obtinuisse.

Et quod per duellum acquiritur, de jure acquiritur. Nam ubicunque humanum judicium deficit, vel ignorantiae tenebris involutum, vel propter praesidium judicis non habere, ne justitia derelicta remaneat, remrendum est ad illum, qui tantum eam dilexit, ut quol

ruello che qui di te non si maravigli? Imperocchè do Alessandro si ssorzava d'impedire nel corso il lo romano, che con lui insieme correva al palio, tu pisti nel mezzo del corso, acciocchè la temerità sua ulto non salisse. Mu che Roma abbia conseguita la a di sì degno palio, per molti testimoni si manifesta, ne Virgilio nel primo così dice: Egli è stabilito che zi per certi tempi futuri discendano i Romani, e conduttori discendenti del sangue Troiano restaui quali e mare e terra al loro imperio soggioghi-E Lucano nel primo dice: E'si divide col ferro de're l popolo potente quella fortuna che tiene il mare, e tiene la terra e tutto il mondo, e non potè tenere insieme. E Boezio nel secondo parlando dello impelel principe de' Romani, così dice: Costui nientedimeeggeva a bacchetta que' popoli, i quali vede il sole ido sottentra, i quali vede il sole quando nasce, il ntrione e il mezzodì. Questo ancora testimonia Luca a di Cristo, il quale dice sempre il vero parlando colandò Cesare Augusto uno comandamento che tutta rra fusse descritta. Per le quali parole possiamo inere che l'universale giurisdizione della terra, allora votto i Romani. Per le cose dette è manifesto che il lo Romano andò innanzi a tutti quegli che per lo rio del mondo combatterono, e però ottenne questo livino giudizio, lo che è per ragione ottenere.

Quello che s'acquista per duello, per ragione s'acqui-Imperocchè dovunque l'umano giudizio manca o per e avvolto nelle tenebre dell'ignoranza, o per non avecorso al presidio del giudice, acciocchè non rimanya etro il vero giudicio, si debbe ricorrere a Colui che ipsa exigebat, de proprio sanguine moriendo suppleri Unde Psalmus: Justus Dominus justitias dilexit. Hoe at tem fit, cum de libero assensu partium, non odio, s amore justitiae, per virium tam animi quam corpor mutuam collisionem, divinum judicium postulatur. Qua quidem collisionem, quia primitus unius ad unum fi ipsa inventa, duellum appellamus. Sed semper cave dum est, ut quemadmodum in rebus bellicis, pri omnia tentanda sunt per disceptationem quamdam, ultimum per praelium dimicandum est: ut Tullius Vegetius concorditer praecipiunt, hic in re militari, il vero in officiis. Et quemadmodum in cura medicina ante ferrum et ignem omnia experienda sunt, et ad ha ultimo recurrendum; sic omnibus viis prius investigal pro judicio de lite habendo, ad hoc remedium ultimu quadam justitiae necessitate coacti recurramus. De igitur formalia duelli apparent; unum, hoc quod nu dictum est: aliud, quod superius tangebatur: scilicet, t non odio, non amore, sed solo justitiae zelo, de commu ni assensu agonistae seu duelliones palaestram ingri diantur. Et propter hoc bene Tullius, cum de hac mat ria tangeret; inquiebat enim: Sed bella, quibus Imperiio rona proposita est, minus acerbe gerenda sunt. Quod si fo malia duelli servanda sunt, (aliter enim duellum re esset) justitiae necessitate de communi assensu congrega propter zelum justitiae, nonne in nomine Dei congr gati sunt? Et si sic, nonne Deus in medio illorum es cum ipse in Evangelio nobis hoc promittat. Et si De adest, nonne nefas est, habendo justitiam succumbe posse? quam ipse in tautum diligit, quantum superit praenotatur. Et si justitia in bello succumbere nequi

to amò la natura umana che quello ch'ella chiedeva, i del proprio sanque morendo supplì. Onde dice il Sal-: Il Signore è giusto ed amò la giustizia. E questo nene, quando per libero consentimento delle parti, non · odio, ma per amore di giustizia, facendo comparane delle forze dell' anima e del corpo, si richiede il giuio divino. E questa comparazione di combattere perchè trovata in principio tra uomo e uomo, si chiama duel-Ma sempre si vuole riguardare, che, conforme alle cobelliche, prima si debbano tutte le cose tentare per dittazione, ed ultimamente combattere, come Tullio e Veno comandano; Vegezio nell' Arte militare, e Tullio gli Offici. E come ancora nella cura medicinale, prima vuole provare ogni altro rimedio che il ferro e il fuoco, n per avere il giudizio della lite, iuvestigate tutte le vie, limamente a questo rimedio ricorriamo, costretti da una ria necessità di giustizia. Due ragioni formali del duello pariscono, l'una è ora detta, l'altra di sopra si toccò. E esto è che nè per amore, nè per odio, ma per solo zelo lla giustizia con comune consenso i due combattenti venno in campo. E però Tullio parlando di questa materia ne disse: Le battaglie che pretendono alla corona dello iperio debbono essere meno acerbe. Adunque se le rami formali del duello s'hanno a conservare, perchè altrimti non sarebbe duello, quelli che sono per necessità di ustizia e comune consenso raunati pel zelo della giustizia, ertamente sono nel nome di Dio congregati. E se così è, dio sta nel mezzo di loro, conciossiachè nello Evanyelio esto ci promette. E se Iddio è presente, non è lecito penre che la giustizia possa perdere, la quale egli sopra tutto va. E se la giustizia nel duello non può perdere, quello



Spondie . Mee me aaram p Non cauponantes bellum, auro, vitam cernamus utri Hera: quidve ferat sors, V accipe dictum, Quorum vi rundem me libertati parce que volentibus cum magn vocabat fortunants quam divinam providentiam ap les, ne pretio constituan duellum, sed forum sam esset: nec tunc arbiter De tiquus hostis, qui litigii fi per, si duelliones esse vol tiae mercatores, in ostio rlium qui pro imperio bat, ut dictum est. Quod de imparitate virium inst David de Goliath obtent gentiles aliud peterent, 1 Herculis in Antheum. S quas Deus confortat, infer satis manifestum est, que inra acquiri Cad Domani

s'acquista per duello s'acquista per ragione. Questa ità ancora i gentili innanzi all'evangelica tromba cobono guando e cercavano il giudizio dalla fortuna del llo: onde Pirro uomo generoso sì pel sangue d'Achille. ziandio pe' costumi, rispose a' legati romani mandati a per ricomperare i prigioni: io non appetisco oro, nè darete prezzo alcuno; io non fo mercanzia di gueranzi combatto per onore. Con ferro non con oro abattiamo insieme, e così veggiamo chi vuole la fora che regni, e proviamo con le virtù nostre chi esalla fortuna. Io intendo perdonare a coloro che con la tù loro hanno superata la fortuna; menategli con voi: re gli dono. Quello che Pirro chiama la fortuna, noi rettamente chiamiamo divina providenza; e però si rdino i combattenti che non si proponghino prezzo cocagione di loro combattere; chè non si chiamerebbe llo, ma mercato di sangue e d'ingiustizia, e non sabe quivi arbitro Iddio, ma quello antico nimico il quapersuadeva liti. Adunque abbiano sempre innanzi agli hi loro i combattenti, se vogliono essere duelli, e non reatanti di sangue e d'ingiustizia, Pirro, il quale comtendo per lo imperio così com' è detto, disprezzava l'oro. se contro alla verità dichiarata alcuno s'opponga delimparità delle forze come fare si suole, si confuterà biezione per la vittoria di David contro a Golia: e se i tili richiedessino altro, confutino quella per la vittoria Ercole contro Anteo. Egli è molto pazza cosa estimare le forze da Dio confortate sieno inferiori alle fortune combattenti. Già è assai dichiarato che quello che equista per duello, s'acquista per ragione. Il popolo nano acquistò l'imperio per duello, e questo si pruova

tur; in quibus manisestandis non solum hoc apparebit, sed et quicquid a primordialibus imperii Romani dipdicandum erat, per duellum esse discussum. Nam de primo, cum de sede patris AEneae, qui primus pater hujus populi fuit, vertetur litigium, Turno Rutulorum rege contra stante, de communi amborum regum assensu, ad ultimum, propter divinum beneplacitum inquirendum, inter se solum dimicatum est, ut in ultimis AEneidos canitur. In quo quidem agone tanta victoris AEnese clementia fuit, ut nisi baltheus, quem Turnus Pallanti a se occiso detraxerat, patuisset, victo victor simul vitam condonasset, et pacem; ut ultima carmina nostri Poetae testantur. Cumque duo populi ex ipsa Trojana radice in Italia germinassent, Romanus seilicet populus, et Albanus; atque de signo aquilae, deque penatibus diis Ipjanorum, atque dignitate principandi longo temporei⊩ ter se disceptatum esset; ad ultimum communi assenst partium, propter instantiam cognoscendam, per tres Horatios fratres, et per totidem Curiatios fratres, inde in conspectu regum et populorum altrinsecus expectantium decertatum est: ubi tribus pugilibus Albaneram peremptis, Romanorum duobus, palma victoriae sob Hostilio rege cessit Romanis. Et hoe diligenter Livis in prima parte contexit, cui Oresius etiam contestatu-Deinde cum finitimis, omni jure belli servato, cum Sebinis, cum Samuitibus, licet in multitudine disceptartium, sub forma tamen duelli, de imperio certatum fuisse, Livius narrat: in quo quidem modo decertandi cum Samnitibus, fere Fortunam /ut/dicam/incoepti/poce tuit. Et hoc Lucanus in secundo ad exemplum sic refer cit: Aut Colling tulit stratus quot porta caterras, Inc.

estimoni degni di fede; nella manifestazione de quali olamente apparirà questo, ma eziandio ciò, che i Rodal loro principio combatterono, essersi per duello ututo. Imperocchè nel principio quando si combatteva sedia di Enea, primo padre di questo popolo. Turno 'Rutoli vi si contrappose: e finalmente per comune aso d'amendue i re, per conoscere quale susse il niacidi Dio, tra loro due su il combattimento, come canrgilio nell'ultimo. Nella quale battaglia fu tanta la nza di Enea vincitore, che se non avesse veduto apa Turno il collare, il quale rubò a Pallante quanaccise, gli avrebbe perdonato la vita, come dice Vir-E dappoi che germinarono due popoli della radice mani, e questo fu il popolo Romano e l'Albano; e gno dell'aquila, e degli Dei famigliari de Trojani, e dignità dello imperare, lungo tempo si fu combattuto; timo di comune consentimento delle parti, per conol'instanza, per tre fratelli Orazj, e per altrettanti 12j, nel cospetto de re e de popoli si combatte; ove i i tre combattitori degli Albani, a'due combattitori omani. l'onore della vittoria si concedette sotto il re io. E questo trattò diligentemente Livio nella prima e ancora Orosio lo manifesta. Dipoi co popoli a lonfinanti osservata ogni ragione bellica, e co' Sabini e snniti, benchè si combattesse con grande moltitudine, edimeno si combatte in forma di duello, come narra : nel qual modo di combattere co' Sanniti, si pentiroel proposito. E questo cantò Lucano nel secondo: ite schiere sparse condusse la Porta Collina in quel n, in cui il capo del mondo, e la potenza somma,



istis, Fabricio pro Roma perii gloria in militiae r obtinuit. Scipione vero 1 canis in forma duelli bel cuberunt: sicut Livius e testificari conantur. Quis est, qui non videat sub ju ronam totius orbis esse h Romanus, quod Apostoli mihi corona justitiae: res aeterna. Videant nunc Ja infra sint ab illa specu haec principia speculatu legis consilium et judic manifestum est, quod pe cquisivit imperium: er; principale propositum is propositum, per ratione principiis innituntur; s Christianae iterum pate fremuerunt, et inania m cipatum, qui zelatores i miserere eos pauperum

quasi mutò il luogo, e le cose romane quasi cedettono a Sanniti.

Ma dappoiché le contenzioni italiche furono cessate. non si essendo per divino giudicio ancora combattuto co greci nè con gli affricani, ed opponendosi costoro a' Romani, contende Fabrizio pe' Romani e Pirro pe' Greci, e Roma ottenne la gloria dell'Impero. Combattè Scipione per gl' Italiani ed Annibale per gli Affricani, ed in questa forma di duello Affrica ubbidì a Italia, come Livio e gli eltri scrittori narrano. Qual sarà adunque di sì grosso ingegno che non vegga quel popolo glorioso avere in forma di duello acquistato lo imperio del mondo? Ben potè dire il cittadino romano quello che a Timoteo disse lo Apostola: Egli è riposta per me la corona della giustizia. Ed intendeva che ell'era riposta nella providenza eterna di Dio. Veggano ora i presuntuosi giuristi quanto sieno iniriori a quello specolo della ragione, onde la umana mene specula questi principii, e tacciano e sieno contenti giuheare secondo il senso della legge. Egli è già manifesto che I popolo Romano per duello acquistò lo imperio, adunque ver ragione lo acquistò; e questo è il proposito principale li guesto libro. Infino gui s'è dichiarato il proposito notro per le ragioni le quali si fondano ne principi raziovali; ma da ora in là è da manifestare questo medesimo rincipj della fede cristiana. Mossonsi con gran furore con vani pensieri contro al principato romano, coloro he si chiamano zelatori della fede cristiana, e non hanno wuto misericordia de poveri di Cristo; i quali non solanente sono fraudati nelle rendite della chiesa, ma ezian**ko son**o rapiti loro tuttodi i patrimonj; e direnta la

dum simulando justitiam, exequutorem justitiae um admittunt. Nec jam pauperatio talis absque Dei judicio fit: cum nec pauperibus, quorum patrimonia sunt Ec clesiae facultates, inde subveniatur; neque ab offerent Imperio cum gratitudine teneantur. Redeant, unde ve nerunt: venerunt bene, redeant male: quia bene data et male possessa sunt. Quid ad pastores tales? Onid Ecclesiae substantia diffluit, dum proprietates propri quorum suorum exaugeantur? Sed forsan melius est propositum prosequi: et sub pio silentio. Salvatoris m stri expectare succursum. Dico ergo, quod si Rommun imperium de jure non fuit, Christus nascendo praesur psit injustum: et consequens est falsum, ergo contradi ctorium antecedentis est verum. Inferunt enim se con tradictoria invicem a contrario sensu. Falsitatem de sequentis ad fideles ostendere non oportet. Nam si fide lis quis est, falsum hoc esse concedit: et si non concedit fidelis non est; sed ab eo ratio ista non quaeritur. Con sequentiam sic ostendo: Quicunque aliquod edictum es electione prosequitur, illud esse justum opere persuadel et cum opera magis suadeant, quam sermones (ut Phi losopho placet in ultimis ad Nicomachum) magis per suadet, quam si sermone approbaret. Sed Christus ut eju scriba Lucas testatur) sub edicto Romanae auctoritali nasci voluit de Virgine Matre, ut illa singulari generi humani descriptione filius Dei factus homo conscribat tur, quod fuit illud prosequi. Et forte sanctius est arbi trari, divinitus illud exivisse per Caesarem; ut qui ten pora tanta fuerat expectatus in societate mortalium, co mortalibus ipse se consignaret. Ergo Christus, Aust Romanorum auctoritate fungentis, edictum fore justum

Chiesa povera, mentrechè fignendo la giustizia, non la mettono in effetto. Certamente questa povertà non ci avviene senza il giudizio di Dio, conciossiachè non si sovvenga s' poveri delle facoltà ecclesiastiche, che sono il loro patrimonio, e dallo imperio che le offerisce, non fieno tenute con gratitudine. Ritornino onde vennono: vennono bene, ritornino male, perchè sono cose ben date e male possedue. Che a tali pastori? che se la sostanzia della chiesa si lisperge, mentrechè le proprietà de suoi propingui s'accrescono? Ma egli è forse meglio seguire il proposito, e zon pietoso silenzio aspettare il soccorso del Salvatore nostro. Dico adunque che se il romano Imperio non fu di ragione, Cristo nascendo presunse cosa ingiusta: questa seconda parte è falsa; adunque il contradittorio della prima è vero. Imperocchè le cose contradittorie hanno questa condizione, che se l'una è falsa, l'altra è vera. E che sia falso che Cristo presumesse cose ingiuste non sa d'uopo mostrarlo a' fedeli. Imperocchè chi è fedele concede questo, chi non lo concede non è fedele, e se non è fedele, per lui non si cerca queste ragioni, e questa conseguenza così dichiaro. Colui che per elezione seguita uno comandamento, mostra con opera quello essere giusto; ed essendo l'opere più efficaci a persuadere che le parole, come dice Aristotele nell' Etica, più persuade che se egli affermasse con sermone. Ma Cristo, come testimonia Luca suo scrittore, sotto lo editto dell'autorità romana, volle nascere della Mudre Vergine, acciocché in quella singolare descrizione della generazione umana, il figliuolo di Dio futto uomo fosse descritto, e questo fu uno confermare quello editto. E forse è più santa cosa estimare che quello editto divinamente uscì per Cesare, acciocchè colui che tanto tempo s'era aspettato

1

opere persuasit. Et cum ab juste edicere, jurisdictio sequatur: necesse est, ut qui illud edictum persuasit, jurisdictionem etiam persuaserit: quae si de jure non erat, injusta erat. Et notandum, quod argumentum sumptum ad destructionem consequentis, licet de sua forma per aliquem locum teneat; tamen vim suam per secundam figuram ostendit, si reducatur, sicut argumentum in positione antecedentis per primam; reducitur enim sic: Omne injustum persuadetur injuste: Christus non persuasit injuste: ergo non persuasit injustum. A positione antecedentis sic: Omne injustum persuadetur injuste: Christus persuasit quoddam injustum: ergo persuasit injuste.

Et si Romanum imperium de jure non fuit, pecatum Adae in Christo non fuit punitum: hoc autem eset falsum: ergo contradictorium ejus, ex quo sequitur, est verum: Falsitas consequentis apparet sic. Cum enim per peccatum Adae omnes peccatores essemus, dicente Apostolo; sicut per unum hominem in hunc mundum peccatum intravit, et per peccatum mors; ita in omnes bomines mors, in quo omnes peccaverunt. Si de illo peccato non fuisset satisfactum per mortem Christi, adhue essemus filii irae natura, natura scilicet depravata. Sed hoc non est, cum dicat Apostolus ad Ephesios, loquens de Patre: Qui praedestinavit nos in adoptione filiorum per Jesum Christum, in ipsum, secundum propositum toluntatis suae, in laudem et gloriam gratiae suae, in que gratificavit nos in dilecto filio suo, in quo habemus rdemplionem per sanguinem ejus, remissionem peccalorus

a compagnia de mortali, con tutti gli uomini insieme vedesimo consegnasse. Adunque Cristo coll'opera perlette che il comandamento dato dallo imperadore rovo fusse giusto. E conciossiachè al comandare giustate, ne seguiti la giurisdizione, è necessario che chi perlette il comandamento essere giusto, persuadesse ancola giurisdizione; la quale se non era di ragione non era da ciurisdizione; la quale se non era di ragione non era da. È da notare che l'argumento sunto alla distruziolel conseguente, benchè per sua forma tenga per qualluogo, nientedimeno la forza sua dimostra per la seda figura, se si riduce così l'argomento: per la posive dello antecedente secondo la figura prima; adunque si argomenta: Oyni cosa ingiusta si persuade ingiunente: Cristo non persuade ingiustamente; adunque non suade cosa ingiusta.

E se lo Imperio romano non fu per ragione, il peccali Adamo in Cristo non fu punito, ma questo è falso; inque egli è vero il contradittorio di quello, onde queseguita. La falsità del conseguente apparisce così. Imocchè essendo noi peccatori tutti pel peccato di Adamo, mdo che dice lo Apostolo, come per uno uomo nel ado entrò il peccato, e pel peccato la morte, così in tutli uomini entrò la morte dal tempo in qua che peccao. Se di quello peccato non si fosse fatto soddisfuzione la morte di Cristo, saremmo ancora figliuoli dell'ira la natura, cioè per la natura depravata. Ma questo i è, dice lo Apostolo ad Efeso, quando parla del Padre: li ci destinò per l'adozione di figliuoli, per Gesù sto; in lui, secondo il proposito della volontà sua, a de e gloria della sua grazia, nella quale gratificò noi suo diletto figliuolo, nel quale abbiamo redenzione

secundum divitias gratiae suae, quae superabundavit in nobis. Dum etiam Christus, in se punitionem patiens, dicat in Johanne, Consummatum est: nam ubi consummatum est, nihil restat agendum. Propter convenientiam sciendum, quod punitio non est simpliciter poena injuriam inferentis: sed poena inflicta injuriam inferenti, ab habente jurisdictionem puniendi; unde nisi ab ordinario judice poena inflicta sit, punitio non est, sed potius injuria est dicenda; unde dicebat ille Moysi: Quis te constituit judicem super nos? Si ergo sub ordinario judice Christus passus non fuisset, illa poena punitio non fuisset: et judex ordinarius esse non poterat, nisi supra totum humanum genus jurisdictionem habens, cum totum humanum genus in carne illa Christi portantis dolores nostros (ut ait Propheta) vel sustinentis, puniretur. Et supra totum humanum genus Tiberius Caesar, cujus vicarius erat Pilatus, jurisdictionem non habuisset, nisi Romanum imperium de jure fuisset. Hinc est quod llerodes, quamvis ignorans quid faceret, sicut et Caiphas. cum verum dixit, de coelesti decreto, Christum Pilato remisit ad judicandum, ut Lucas in suo Evangelio tradit. Erat enim Herodis non vicem Tiberii gerens, sub signo aquilae, vel sub signo Senatus, sed rex, regno singulari ordinatus ab eo, et sub signo regni sibi commisi gubernans. Desinant igitur imperium exprobrare Romanum, qui se filios Ecclesiae fingunt: cum videant sporsum Christum illud sic in utroque termino suae militiae comprobasse. Et jam sufficienter manifestum esse arbitror, Romanum populum sibi de jure orbis Imperium adscivisse. O felicem populum, o Ausoniam te gloriosam, si vel nunquam infirmator ille imperii tui

pel sangue suo, e la remissione de peccati secondo le ricchezze della sua grazia, la quale soprabbondò in noi. Ed ancora Cristo dice appresso a santo Giovanni, mentrechè patisce la punizione, così: È consumato; che vuol dire, egli è adempiuto, non resta a fare alcuna cosa. Per intendere la convenienza, è da sapere che la punizione non è semplicemente pena allo ingiuriante, ma pena data allo ingiuriante da chi ha giurisdizione di punire. Onde se la pena non è data dal giudice ordinario, non è punizione, ma piuttosto ingiuria. Onde egli diceva a Mosè: Chi ti costitui giudice sopra noi? Adunque se Cristo non avesse patito sotto quidice ordinario, quella pena non sarebbe stata punizione; ma il giudice ordinario non poteva essere se non uno che avesse giurisdizione sopra tutta la generazione umana. Conciossiachè tutta la umana generazione, come disse il profeta, in quella carne di Cristo portante i dolori nostri, fusse punita. E sopra tutta la generazione umana, Tiberio Cesare, del quale era vicario Pilato, non arrebbe avuto giurisdizione, se il romano Imperio non fusse stato per ragione. Di qui nasce che Erode, benchè non sapesse quello che si faceva, come ancora Caifas, che seppe quello che si disse di celeste deliberazione, rimandò Cristo a Pilato a giudicarsi, come parla Luca nel suo evangelio. Erode l'aveva commesso, non tenendo il luogo di Tiberio Cesare sotto il segno dell'aquila o del senato, ma re in singolar regno da lui ordinato, e sotto il segno del regno a se commesso governando. Restino adunque di turbare e vituperare il romano Imperio coloro che fingono d'essere figliuoli della Chiesa; conciossiachè vegghino lo sposo della Chiesa, Cristo, avere quello in tal modo approvato nel-I uno e nell'altro termine della sua milizia. E già suffi-



nente estimo avere dinostrato che il popolo romar ragione sopra tutti gli altri s'attribut l'imperio. ce popolo, o Italia gloriosa, se quello che indebalt rio tuo mai non fusse nato, ovvero la sua pia intenmai lo avesse ingannato!

## LIBER TERTIUS

## QUALITER OFFICIUM MONARCHAE, SIVE IMPERII DEPENDET A DEO IMMEDIATE.

Conclusit ora Leonum, et non nocuerunt mihi: quis coram eo justitia inventa est in me. In principio huius operis propositum fuit de tribus quaestionibus, prout materia pateretur, inquirere. De quarum duabus primis, in superioribus libris, ut credo, sufficienter peractum est Nunc autem de tertia restat agendum. Cujus quidem veritas, quia sine rubore aliquorum emergere nequit, forsitan alicujus indignationis causa in me erit. Sed quia de throno immutabili suo Veritas deprecatur; et Salomon etiam sylvam Proverbiorum ingrediens, meditadam veritatem, imperium detestandum in se futurum, nos docet; ac praeceptor morum Philosophus, familiaria destruenda pro veritate suadet; assumpta fiducia de verhis Danielis praemissis, in quibus divina potentia, dypeus defensorum veritatis, astruitur, juxta monitionem Pauli, fidei loricam induens, in calore carbonis illius, quem unus de Seraphim accepit ex altari caclesti, et tetigit labia Isiae: gymnasium praesens ingrediar; et in brachio lllius, qui nos de potestate tenebrarum liberavit in sarguine suo, impium atque mendacem de palaestra spectante mundo ejiciam. Quid timeam? cum Spiritus Patri et Filio coaeternus dicat per os David: In memoria aeterna erit justus, ab auditione mala non timebit. Ouse stio igitur praesens, de qua inquisitio futura est, inter duo luminaria magna versatur: Romanum seilieet Portificem, et Romanum Principem; et quaeritur, utrum

## LIBRO TERZO

COME L'OFFICIO DEL MONARCA, OVVERO DELL'IMPERO,
DIPENDE IMMEDIATAMENTE DA DIO.

Egli ha chiuso le bocche a'lioni, ed essi non m'hannociuto, perchè nella presenza di Lui s'è in me troata giustizia. Nel principio di questa opera fu nostro roposito ricercare tre quistioni secondo che patisse la preinte materia: due delle quali ne' libri di sopra estimo esre sufficientemente trattate; ora ci resta a trattare della za. E perchè la verità di questa non si può dichiarare mza vergogna e rossore d'alcuni, sarà forse in me qualle cagione d'indegnazione. Ma perchè la verità dal suo nmutabile trono ci priega; ed anche Salomone, entrando ella selva de' Proverbj, ci ammaestra che dobbiamo meilare la verità e detestare la tirannide; ed ancora il prestore de costumi, Aristotele, ci conforta che dobbiamo 🛪 difendere la verità, distruggere ancora le proprie nore opinioni; io però piglierò fidanza insieme con le preesse parole di Daniello profeta, nelle quali la divina ponza è chiamata lo scudo del difensore e de difesi, seconil primo ammonimento di Paolo dicente: Colui vestisi la corazza della fede, nel caldo di quello carbone, quale uno de serafini prese dal celeste altare, e toccò labbra d'Isaja; e così, presa questa fidanza, io entrerò alla presente battaglia, confidandomi ancora nel braccio i Colui, che col suo sanque, dalla potenza delle tenebre iberò contro allo impio e bugiardo mondo, il quale I moi agguati ci combattè. Sotto l'aiuto di Colui, che merò io? conciossiachè lo Spirito coeterno al Padre ed authoritas Monarchae Romani, qui de jure Monarda mundi est, ut in secundo libro probatum est, immediate a Deo dependeat; an ab aliquo Dei vicario vel ministro, quem Petri successorem intelligo, qui vere est claviger regni caelorum.

Ad praesentem quaestionem discutiendam, scut in superioribus est peractum, aliquod principium est sumendum, in virtute cujus, aperiendae veritatis argumenta formentur. Nam sine praesixo principio, eliam vera dicendo, laborare quid prodest? cum principium solum assumendorum mediorum sit radix. Haec igitur irrefragabilis veritas praemittatur, scilicet quod illod quod naturae intentioni repugnat, Deus nolit. Nam si hoc verum non esset, contradictorium ejus non esset falsum; quod est: Deum non nolle quod naturae intentioni repugnat. Et si hoc non est falsum, nec ea quae sequentur ad ipsum. Impossibile enim est, in necessariis consequentiis falsum esse consequens, antecedente non falso existente. Sed ad non nolle, alterum duorum sequitur de necessitate, aut velle, aut non velle: sicut ad non odire, necessario sequitur, aut amare, aut non amare: non enim non amare, est odire; nec non velle, est nolle, ut de se patet. Quae si falsa non sunt, ista non erit falsa: Deus vult quod non vult; cujus falsitas non habet superiorem. Quod autem verum sit quod dicitur, sie declaro: Manifestum est quod Deus finem naturae ruli: I Figliuolo dica per la bocca di David: Il giusto sarà ella memoria eterna, e non temerà del male udire. Idunque la quistione, della quale prima abbiamo a ricerare, tra due grandi lumi si rivolge; e questo è tra il rovano pontefice ed il romano principe. E cereasi se l'autrità del monarca romano, il quale di ragione è monarca lel mondo, come nel secondo libro abbiamo provato, senza rezzo dipende da Dio, ovvero pel mezzo d'alcuno suo visario o ministro, il quale intendo successore di Pietro, che peramente porta le chiavi del celeste regno.

Come nelle superiori quistioni abbiamo fatto, similmente nella soluzione di questa, si vuole pigliare qualche principio fermo, nella verità del quale si formino gli argomenti della verità che al presente si ricerca. Imperocchè senza un principio prefisso, non giova affaticarsi ancora dicendo il vero; conciossiachè solo il principio è la radice del pigliare i mezzi. Adunque si presuppone questa verità irrefragabile che Iddio non vuole quello che repugna alla natura. Imperocchè, se questo non fusse vero, il suo contradittorio non sarebbe falso; il quale è: che Iddio voglia quello che repugna alla intenzione della natura. E se questo non è falso, non sono false ancora quelle cose che di questo seguitano. Imperocchè egli è impossibile nelle consequenze necessarie il conseguente essere falso, non essendo falso l'antecedente. Ma al non nonvolere, l'uno de' due senita per necessità, o volere o non volere; come al non diare, per necessità seguita o amare o non amare. Imperocchè il non amare non è odiare, nè il nonvolere è non volere, come di per se medesimo è manifesto. Le quali cose e non sono false, non sarà falsa questa: Iddio vuole quel :Tre non vuole; la falsità della quale non ha superiore. E

aliter coelum otiose moveret, quod dicendum non at si Deus vellet impedimentum finis, vellet et finem inpedimenti; aliter etiam otiose vellet. Et cum finis inpedimenti sit, non esse rei impeditae; sequeretur, Dem velle non esse finem naturae, qui dicitur velle esse Si enim Deus non vellet impedimentum finis, prout son vellet, sequeretur ad non velle, nihil de impedimento curaret, sive esset sive non esset. Sed qui impedimentan non curat, rem quae potest impediri non curat, et per consequens, non habet in voluntate; et quod quis non habet in voluntate, non vult. Propter quod, si finis asturae impediri potest, quod potest; de necessitate sequitur, quod Deus finem naturae non vult: et sequitur quod prius, videlicet Deum velle quod non vult. Verissimum igitur est illud principium, ex cujus contradictorio tam absurda sequuntur.

In introitu, ad quaestionem hanc notare oportet, quod primae quaestionis veritas magis manifestanda fuit ad ignorantiam tollendam, quam ad tollendum litigium. Sed quod fuit secundae quaestionis, quomodo et qualiter ad ignorantiam et litigium se habeat? Multa etenim ignoramus, de quibus non litigamus; nam Geometra circuli quadraturam ignorat, non tamen de ipsa litigat. Theologus vero numerum angelorum ignorat, non tamen de illo litigium facit. AEgyptius civilitatem Scytharum ignorat, non propter hoc litigium facit de eorum civilitate. Hujus quidem tertiae quaestionis veritas tantum

e sia vero quello che qui si dice, cost dichiaro: Egli è anifesto che Iddio vuole il fine della natura; altrimenti vielo si muoverebbe invano, la qual cosa non si debbe re. Se Iddio volesse lo impedimento del fine, vorrebbe scora il fine dello impedimento, altrimenti vorrebbe queo invano. E perchè il fine dello impedimento, egli è il m essere della cosa impedita, seguiterebbe che Iddio vosse non essere il fine della natura, il quale si dice volere zere. Imperocchè se Iddio non volesse lo impedimento del ne, come e' non volesse, così seguiterebbe al non volere. ulla si curerebbe dello impedimento o fusse o non fusse. la chi non cura lo impedimento non cura quella cosa che può impedire e consequentemente non l'ha nella voloni: e quello che alcuno non ha nella volontà, non vuole. er la qual cosa, se il sine della natura può essere imedito, di necessità seguita che Iddio non vuole il fine ella natura; e così seguita quello di prima, e questo è: ddio volere quello che non vuole. Adunque è verissimo uello principio del cui contradittorio tante assurde cose equilano.

Nel principio di questa quistione è da intendere, che verità della quistione prima, fu più da manifestare per vare l'ignoranza, che per levare la lite. Ma la verità ella seconda quistione fu per levare l'ignoranza e il litiio. Molte cose sono che noi non sappiamo, e nientedimeo non ne litighiamo. Imperocchè il geometra non sa la uadratura del circolo, ed anche non ne litiga: il teologo on sa il numero degli angeli, e di quello non fa lite; e o egizio non sa la civiltà degli sciti, ed anche della loro iviltà non contende. Certamente la verità di questa terza quistione ha tanto litigio, che come agli altri suole l'igno-

habet litigium, ut quemadmodum in aliis ignoranta solet esse caussa litigii, sic et hic litigium caussa ignorantiae sit. Magnis hominibus namque rationis intuita voluntatem praevolantibus, hoc saepe contingit: ut male affecti, lumine rationis postposito, affectu quasi caeci trahantur, et pertinaciter suam denegent cecitatem. Unde & persaepe, quod solum falsitas patrimonium habeat, sel plerique ut de suis terminis egredientes, per aliena casta discurrant, ubi nihil intelligentes ipsi, nihil intelliguntur; et sic provocant quosdam ad iram, quosdam ad indignationem, nonnullos ad risum. Igitur contra veritatem, quae quaeritur, tria hominum genera maxime colluctantur. Summus namque Pontifex, Domini nostri Jesu Cristi Vicarius, et Petri successor, cui non quicquid Christo, sed quicquid Petro debemus, zelo fortasse clavium; nec non alii Graecorum Cristianorum pastores, et alii, quos credo zelo solo matris Ecclesiae permoveri, veritati, quan ostensurus sum, de zelo forsan (ut dixi) non de superbia, contradicunt. Quidam vero alii, quorum obstinata cupiditas lumen rationis extinxit, et dum ex patre diabolo sunt, Ecclesiae se filios esse dicunt, non solum in hac quaestione litigium movent, sed sacratissimi Principalus vocabulum abhorrentes, superiorum quaestionum et hr jus principia impudenter negarent. Sunt et tertii, quos Decretalistas vocant, Theologiae ac Philosophiae cujuslibet inscii et expertes, qui suis Decretalibus quas profecto venerandas existimo; tota intentione innixi, de illarum praevalentia credo sperantes, Imperio derogant Nec mirum, cum jam audiverim quemdam de illis dicentem, et procaciter asserentem, traditiones Ecclesiae fidei esse fundamentum. Quod quidem nefas, de opin

ranza essere cagione di lite, così qui sia maggiormente la lite cagione d'ignoranza. Imperocchè agli uomini che volano con lo appetito innanzi alla considerazione della ragione, sempre questo sequita: che eglino male disposti, e posposto il lume della ragione, sono tirati come ciechi dallo affetto, e pertinacemente la loro cecità nicgano. Onde spesso avviene che la fulsità non solamente ha patrimonio, ma che molti de' loro termini uscendo, discorrano pe' campi d'altri, ove eglino nulla intendendo, nulla sono intesi; e così provocano alcuni ad ira ed indignazione, altri a riso. Adunque contro alla verità, che qui si ricerca, tre condizioni d'uomini massime fanno resistenza; perchè il sommo pontesice vicario di Cristo e successore di Pietro, al quale noi non dobbiamo ciò che dobbiamo a Cristo, ma ciò che dobbiamo a Pietro, contro a noi insorge forse pel zelo delle chiavi; ed ancora altri pastori della greggia cristiana, ed altri ancora, i quali credo solo da zelo della madre Chiesa essere mossi, alla verità che io ho a mostrare, forse per zelo (come dissi) e non per superbia contradicono. Ma alcuni altri, la cupidità ostinata de quali ha spento il lume della ragione, ed essendo dal padre diavolo si chiamano figliuoli della Chiesa, non solo in questa quistione muovono lite, ma hanno in abominio il nome sacratissimo di principato; e così negherebbono i veri principi delle quistioni superiori e della presente senza vergoana. Sono alcuni altri chiamati decretalisti, ignoranti di Ecologia e di filosofia, i quali con tutta la intenzione danclosi a' loro decretali, (che per altro io stimo che sieno da exere in venerazione) fondano nella loro prevalenza le proprie speranze, e così derogano allo imperio. Non è da maravigliarsi di questo, perchè io ho già udito alcuno di

mortalium illi submoveant, qui, ante traditionem Ecde siac, in filium Dei Cristum, sive venturum, sive presentem, sive jam passum crediderunt, et credendo spenverunt, et sperantes charitate arserunt, et ardentes ei cohaeredes futuros esse mundus non dubitat. Et ut tele de praesenti Gymnasio totaliter excludantur, est advertendum, quod quaedam scriptura est ante Ecclesian, quaedam cum Ecclesia, quaedam post Ecclesiam. Aute quidem Ecclesiam sunt vetus et novum Testamentum, quod in acternum mandatum est, ut ait Propheta: hoc enim est quod dicit Ecclesia, loquens ad Sponsum: Trake me post te. Cum Ecclesia vero sunt veneranda illa coacilia principalia, quibus Cristum interfuisse meno fidelis dubitat: cum habeamus, ipsum dixisse discipulis, ascensurum in coelum: Ecce ego vobiscum sum in omnibus diebus, usque ad consumationem saeculi, ut Matthaeus testatur. Sunt et scripturae doctorum, Augustini et aliorum, quos a Spiritu Sancto adjutos quis dubitat, fructus eorum vel omnino non vidit, vel si vidit, minime degustavit. Post Ecclesiam vero sunt traditiones, quas Decretales dicunt: quae quidem etsi auctoritate Apostolica sint venerandae, fundamentali tamen scripturae postponendas esse dubitandum non est, cum Christus Sacerdotes objurgaverit de contrario. Cum enim interrogassent Quare discipulitui traditionem seniorum transgrediuntur? (negligebant euim manum lotionem) Christus eis Mattheo testante respondit: Quare et vos transgredimini mandatum Dei propter traditionem vestram? In quo sais innuit, traditionem postponendam. Quod si traditiones Ecclesiae, post Ecclesiam sunt, ut declaratum est; pecess est, ut non Ecclesiae a traditionibus, sed ab Ecclesia

o dire, e sfacciatamente affermare, i loro decreti essere damento della fede; la quale assurda sentenza, dalla opine de' mortali, levino coloro che senza costituzione di iesa, credettono in Cristo venturo, o presente, o venuto: redendo in lui sperarono, e sperando arsono di carità, ardendo sono senza dubbio alcuno a Lui fatti coeredi. lacciò che tali uomini della presente battaglia siano in to scacciati, è da notare ch'egli è alcuna scrittura innzi alla chiesa, alcuna insieme con essa, alcuna dopo . E innanzi alla chiesa è il vecchio e il nuovo testamenil quale è mandato in eterno, come dice il Profeta. Imroechè questo è quello che dice la chiesa, parlando allo 250: Tira me dopo te. È con la chiesa insieme sono egli venerandi concili principali, ne' quali essere Cristo No presente, nessuno fedele dubita; conciossiache noi abımo Cristo aver detto a' discepoli avendo a salire in cie-Ecco io sono con voi ogni dì, insino alla consumame del secolo, come Matteo testimonia. Sono ancora le 'itture de' dottori, di Agostino e degli altri, i quali aveavuto l'aiuto dello Spirito Santo, chi dubiterà? e chi dubitasse non avrebbe i frutti loro veduti, e se gli avesveduti non gli avrebbe gustati. Dopo la chiesa sono poi costituzioni, le quali chiamano decretali; le quali benchè no da venerare per l'autorità apostolica, nientedimeno anno a posporre alla fondamentale scrittura, concioschè Cristo abbia ripreso i sacerdoti del contrario. Imvechè domandandogli: per che cagione i discepoli tuoi passano gli ordini degli antichi? (e questo era che ino non osservavano il lavarsi le mani) a costoro Cririspose appresso a santo Matteo: E voi perchè trapasle il comandamento di Dio per le vostre costituzioni?

traditionum accedat auctoritas. Itaque solas traditiones habentes, ut dicebatur, a Gymnasio excludendi sunt Oportet enim hanc veritatem venantes, ex iis, ex quibes Ecclesiae manat authoritas, investigando procedere. Is itaque exclusis, excludendi sunt alii, qui corvorum plamis operti, oves albas in grege Domini se jactant Hi sunt impietatis filii, qui ut flagitia sua exequi possint, matrem prostituunt, fratres expellunt, et denique judicem habere nolunt. Nam cur ad eos ratio quaereretur, cum sua cupiditate detenti principia non viderint? Oupropter cum solis concertatio restat, qui aliquali zelo erga matrem Ecclesiam ducti, ipsam quae quaeritur veritatem ignorant. Cum quibus illa reverentia fretus, quam pius filius debet patri, quam pius filius matri, pius in Christum, pius in Ecclesiam, pius in Pastorem, pius in omnes Christianam religionem profitentes, pro saluto veritatis in hoc libro certamen incipio.

Isti vero, ad quos erit tota disputatio sequens, ascrentes auctoritatem Imperii ab auctoritate Ecclesiae dependere, velut artifex inferior dependet ab architem, pluribus et diversis argumentis moventur: quae quiden de sacra Scriptura eliciunt, et de quibusdam gestis tam summi Pontificis, quam ipsius Imperatoris, nonnellam

Tella quale sentenza assai significò che la costituzione aveva a posporre. E se le costituzioni della chiesa sono opo la chiesa, come è dichiarato, è necessario che l'autoità della chiesa non dipenda da esse costituzioni, mu autorità delle costituzioni dalla chiesa. E costoro che anno solo queste costituzioni, si vogliono, come dicemmo, i questa battaglia rimuovere: imperocchè nel ricercare uesta verità bisogna procedere per quelle cose dalle quali autorità della chiesa dipende. Adunque, fatta questa clusione, si debbono altresì rimuovere da questa querra doro che, coperti di penne di corvi, si vantano d'essere score bianche nella divina gregge. Costoro sono figliuoli 'iniquità, i quali per meglio adempiere i loro delitti, proituiscono la madre, i fratelli scacciano, e finalmente non zgliono avere giudice. Imperò in che modo si cercherebbe vi con esso loro ragioni, conciossiachè eglino, occupati alla cupidità, non veggano i principi? Per la qual cosa do con quegli combatteremo, i quali indotti da alcuno zeinverso la chiesa loro madre, la verità che qui si cerca on conoscono; co quali io incomincio in questo libro la attaglia per la salute della verità, usando quella reverenia, la quale è tenuto usare il figliuolo pio inverso il pare, pio inverso la madre, pio inverso Cristo, e la Chiesa il Pastore, e inverso tutti quelli che confessano la criliana religione.

Coloro adunque, contro a quali sarà tutta la seguente isputazione, affermano l'autorità dello imperio dipendes dall'autorità della chiesa, come lo artefice ministro dal spo maestro; ed abbenchè siano mossi da più e diversi aromenti tratti dalla scrittura, ed ancora da alcune cose ute dal pontefice e dallo imperadore, nientedimeno non

vero rationis indicium habere nituntur. Dicunt enim primo, secundum scripturam Geneseos, quod Deus fect duo magna luminaria, luminare majus, et luminare minus, ut alterum praesset diei, et alterum nocti. Quae allegorice dicta esse intelligebant, ista duo regimina spirituale et temporale. Deinde, quod quemadmodun Luna, quae est luminare minus, non habet lucem. nisi prout recipit a Sole, sic nec regnum temporale auctoritatem habet, nisi prout recipit a spirituali regimine. Propter hanc, et propter alias eorum rationes dissolvendas, praenotandum, quod sicut Philosopho placet in iis quae de sophisticis elenchis, solutio argumenti est erroris manifestatio. Et quia error potest esse in materia et in forma argumenti, dupliciter peccare contingit aut scilicet assumendo falsum, aut non syllogizando. Quae duo Philosophus objiciebat contra Parmenidem et Melissum, dicens; qui falsa recipiunt, et non syllogizante sunt. Et accipio hic largo modo falsum, etiam pro inopinabili, quod in materia probabili habet naturam syllogismi. Si vero in forma sit peccatum, conclusio interimenda est ab illo qui solvere vult, ostendendo formam syllogisticam non esse servatam. Si vero peccatum sit in materia, aut est quia simpliciter falsum assumptum est, aut quia falsum secundum quid. Si simpliciter, per interemptionem assumpti solvendum est: si secundum quid, per distinctionem. Hoc viso, ad meliorem hujus et aliarum inferius factarum solutionum evidentiam, advertendum, quod circa sensum mysticum dupliciter errare contingit: aut quaerendo ipsum ubi non est, aut accipiendo aliter quam accipi debeat. Propter primum dicit Augustinus in Civitate Dei: Non sane omnia quae gesta

o indizio alcuno di ragione. In prima dicono, secon-Genesi, che Iddio fece due grandi lumi, cioè uno mage uno minore, acciocchè l'uno fosse sopra il di e ro sopra la notte; e questo intendono per allegoria, uno sia lo spirituale e l'altro il temporale reggimendipoi argomentano così: che come la luna, che è il milume, non ha luce se non in quanto la riceve dal sosi il regno temporale non ha autorità se non in quan-Mo spirituale la riceve. E per sciogliere questa loro one e le altre, è da notare, che, come dice Aristotele i elenchi, la soluzione dello argumento è la manifestas dello errore. E perchè lo errore può essere nella mae nella forma dello argumento, in due modi si può re; o presupponendo il falso, o argomentando senza ne. E queste due cose opponeva Aristotele a Parmeni-Melisso, dicendo: Costoro accettano il falso e non mentano. Io piglio qui in largo modo il falso, per la inopinabile, la quale nella materia probabile ha nadi sillogismo. Ma se egli è errore nella forma, debbe uggere la conclusione colui che vuole solvere mostranvon essere osservata la forma dello argomento. E se è errore nella materia, egli è perchè s'è accettato il falsemplicemente, o in qualche parte. Se semplicemente, :bbe solvere distruggendo la proposizione assunta, e se lcuna parte, per distinzione. Notato questo, è ancora onsiderare, per intendere meglio la soluzione fatta qui, selle che s' hanno a fare, che si può errare circa il misenso o cercandolo dove ei non è, o pigliando altriti che egli sia. Per la prima parte, dice Agostino nel o della città di Dio: Non si debbe credere che tutte ose che si narrano significhino alcuno effetto, ma narrantur, etiam significare aliquid putanda sunt: sed propter illa quae aliquid significant, etiam ea quae nibil significant, attexuntur. Solo vomere terra proscinditur: sed ut hoc fieri possit, etiam cuctera aratri membra sunt necessaria. Propter secundum, idem ait in libro de Doctrina Christiana, loquens de illo (aliud in scripturis sentire quam ille qui scripsit eas) dicit, quod ita fallitur, ac si quisquam deserens viam, eo tamen per gyrum pergeret, quo via illa perducit, et subdit: Demonstrandum est, ut consuetudine deviandi etiam in transversum et perversum ire quis cogatur: deinde innuit caussam quare cavendum sit hoc in scripturis, dicens: Titubabit sides, si divinarum scripturarum vacillat auctoritus. Ego autem dico, quod si talia de ignorantia proveniant, correptione diligenter adhibita, ignoscendum est, sicut ignoscendum esset illi, qui leonem in nubibus formidaret. Si vero industria, non aliter cum sic errantibus est agendum, quan cum tyrannis, qui publica jura non ad communem utilitatem sequentur, sed ad propiram retorquere conantur. O summum facinus, etiamsi contingat in somniis, aeterni spiritus intentione abuti! non enim peccatur in Movsen, non in David, non in Job, non in Matthacum, nec in Paulum, sed in Spiritum Sanctum, qui loquitur in illis Nam quanquam scriptores divini eloquii multi sint.uncus tamen dictator est Deus, qui beneplacitum suum nobis per multorum calamos explicare dignatus est. His itaque praenotatis, ad id quod superius dicebatur, dico per interemptionem illius dicti, quod dictum est, illa duo luminaria typice importare duo haec regimina; in quo quidem dicto tota vis argumenti consistit. Quod autem ille seusus omnino sustineri non possit, duplici via potest

· cagione di quelle cose che significano si pigliano cora di quelle che nulla significano. Solo il vomere ide la terra, ma per potere far questo, ancora l'altre rti dello aratro sono necessarie. Per la qual cosa esso cora disse nel libro della dottrina cristima a questo desimo proposito: che chi sente altrimenti nelle scrittuche colui che le scrisse, è così ingannato come se alcuno riasse la via retta, e per lungo circuito pervenisse al fimedesimo della via retta; e dopo questo aggiunge così: olsi dimostrare acciò che per consuetudine di deviarancora si vada per obliquo; finalmente significa la pione, perchè questo si debba schifare nelle scritture, diido: La fede dubita se l'autorità della divina scrittura cilla. Ed io dico, che se tali cose si fanno per ignoran-, si vuole con diligenza la ignoranza correggere, e pernare a colui che teme il lione nei nuvoli. E se si fanno studio, con quelli che così fanno, non si debbe altrimenti re che con i tiranni, i quali non seguitano le pubbliche tituzioni a utilità comune, ma le tirano al proprio. O rema scelleratezza, eziandio se gli avvenga nel sogno, le usare la intenzione dello eterno spirito! non si pecqui contro Mosè, David, Giobbe, Matteo o Paolo, ma Mro allo Spirito Santo che parla in loro. Imperocchè molti sono gli scrittori del divino sermone, uno solo è dettatore Iddio, il quale s'è degnato quello che a lui nce per molti scrittori a noi esplicare. Notate queste coal sopraddetto proposito dico a distruzione di quel detove affermano che questi due lumi importano due regnenti, nel qual detto tutta la forza dello argomento conte; e che quello detto non si possa sostenere, per due vie strare possiumo. Prima, essendo questi reggimenti acciostendi. Primo, quia cum hujusmodi regimina sint acidentia quaedam ipsius hominis, videretur Deus usus frinc ordine perverso, accidentia scilicet prius producento. quam proprium subjectum; quod absurdum est dicere de Deo. Nam illa duo luminaria producta sunt die quarto, et homo die sexto ut patet in Litera; praeterea, cum ista regimina sint hominum directiva in quosdam foes, ut infra patebit, si homo stetisset in statu innocentiae, in quo a Deo factus est, talibus directivis non indiguisset. Sunt ergo hujusmodi regimina remedia contra infarmitatem peccati. Quum ergo non solum in die quarto peccator homo non erat, sed etiam simpliciter homo non erat, producere remedia certum est fuisse ociosum; quod est contra divinam bomitatem. Staltus etcnim esset medicus, qui aute nativitatem hominis, pro apostemate futuro, illi emplastrum conficeret. Non igitur dicendum est, quod quarto die Deus haec duo regimina fecerit: et per consequens, intentio Moysi esse non potuit illa, quam fingunt. Potest etiam hoc mendacium tolerando per distinctionem dissolvi. Mitior namque est in adversarium solutio distinctiva: non enim omnim mentiens esse videtur, sicut interemptiva illum viden facit. Dico ergo, quod licet Luna non habeat lucem abundanter, nisi ut a Sole recipit; non propter hoc sequitur, quod ipsa Luna sit a Sole. Unde sciendum, guod aliud est esse ipsius Lunae, aliud virtus ejus, et aliud operari. Quantum est ad esse, nullo modo Luna deperdet a Sole, nec etiam quantum ad virtutem, nec quantum ad operationem simpliciter: quia motus ejus est à motore primo, et influentia sua est a propriis suis radiis. Habet enim aliquam lucem ex se, ut in ejus eclipsi ma-

ti dell'uomo, parrebbe che Iddio avesse pervertito l'ore; producendo prima gli accidenti che il soggetto proa e questo non si debbe dire d' Iddio. Imperocchè quei · lumi furono prodotti nel quarto dì, e l' uomo nel sesto. re a questo, conciossiachè questi reggimenti dirizzino omo a certi fini, come di sotto dichiareremo, se l'uomo see perseverato nello stato della innocenza, nel quale atto da Dio, non avrebbe avuto bisogno di tale direzio-Adunque questi reggimenti sono rimedio contro alla rmità del peccato. E come l'uomo nel quarto di non sovente non era peccatore, ma eziandio in niun modo esia, era superfluo produrre i rimedi: e questo è contro bontà divina. Colui sarebbe stolto medico, il quale, invzi che l'uomo nascesse, ordinasse lo impiastro al povate futuro. Adunque non si debbe dire che Iddio nel rto di abbia fatto questi due reggimenti, e però non pomere la intenzione di Mosè quella che eglino fingono. vesi ancora questa bugia, tollerandola, per distinzione olvere. Certamente egli è più leggieri contro allo avario, la soluzione che distingue, perchè non si pruova i essere in tutto bugiardo, come si fa nella distruzio-Dico adunque che benchè la Luna non abbia luce abontemente, se non dal Sole, non seguita però che la Luia dal Sole. Sicché si debbe sapere, che altro è l'essere Luna, altro la virtù sua, altro l'operazione. Quanto ssere, ella non dipende in alcuno modo dal Sole; nè ndio in quanto alla virtù, nè quanto alla operazione plicemente; perchè il suo movimento è dal primo moe la influenza sua è da suoi propri raggi. Ella ha se alcuna luce, come nella sua oscurazione si manifema quanto all' operare meglio e più efficacemente, rinisestum est; sed quantum ad melius et virtuosius onerandum, recipit aliquid a Sole, quia lucem abundanten, qua recepta, virtuosius operatur. Sic ergo dico, quod regnum temporale non recipit esse a spirituali, nec virtutem (quae est ejus auctoritas), nec etiam operationem simpliciter: sed bene ab eo recipit, ut virtuosius operetur per lucem gratiae, quam in coelo et in terra benedictio summi pontificis infundit illi. Et ideo argumentum peccabat in forma: quia praedicatum in conclusione non est extremitas majoris, ut patet. Procedit enim sic: Luna recipit lucem a Sole, qui est regimen spirituale: regimen temporale est Luna: ergo regimen temporale recipit auctoritatem a regimine spirituali. Nam in extremitate majoris, ponunt lucem: in praedicato vero conclusionis, auctoritatem: quae sunt res diverse subjecto et ratione, ut visum est supra.

Assumunt etiam argumentum de litera Moysi diceates, quod de femore Jacob fluxit figura horum duorum regiminum, quia Levi et Judas; quorum alter fuit pater sacerdotii, alter vero regiminis temporalis. Deiade sic arguunt ex iis: Quemadmodum se habuit Levi ad Judam, sic se habet Ecclesia ad Imperium. Levi praccessit Judam in nativitate, ut patet in litera: ergo Ecclesia praecedit Imperium in auctoritate. Et hoc vero de facili solvitur; nam cum dicunt, quod Levi et Judas filii Jacob, figurant ista duo regimina, possum similiter hoc interimendo dissolvere; sed concedatur. Arguendo inferunt: Sicut Levi praecedit in nativitate, sic Ecclesia in auctoritate. Dico similiter: Quod aliud est praedicatum conclusionis, et aliud major extremitas. Nam aliud est auctoritas, et aliud nativitas, subjecto et ratione:

:he cosa dal Sole, e questo è abondanza di luce. ale più virtuosamente adopera. Similmente dico sporale non riceve dallo spirituale l'essere, nè virtù che è la sua autorità, nè ancora l'operaplicemente, ma bene riceve da lui questo: che più vente adoperi per lo lume della grazia, il quale, in terra, gl'infonde la benedizione del pontefice. l'aryomento peccava nella forma, perchè quello licato nella conclusione, non è la estremità della me maggiore, perocchè procede così: La Luna ri-: dal Sole, il quale è reggimento spirituale: il o temporale è la Luna; adunque il temporale o riceve l'autorità dallo spirituale. Imperocché emità della maggiore egli pongono la luce, e nel della conclusione l'autorità; le quali sono cose soggetto e in ragione, come veduto abbiamo. ro assumono eziandio argomento dalla lettera dicendo, che dal pettignone di Giacob uscì la fiuesti due reggimenti, cioè Levi e Giuda; de' quali padre del sacerdozio, cioè Levi; l'altro del requisporale, civè Giuda. Dipoi così argomentano: quelrazione che fu tra Levi e Giuda, è tra la Chiesa rio. Levi precedette Giula in natività, come dilettera; adunque la chiesa precede nell'autorità . Questo facilmente si solve, perchè quello che di-Levi e Giuda, figliuoli di Giacobbe, figurano queenti, si potrebbe semplicemente distruggendo disla concedasi pure loro questo; e quando argomene Levi precedette Giuda in natività, così la Chiettorità, dico similmente, che altro è il predicato ragione, e altro la estremità della ragione. Impropter quod peccatur in forma: et est similis processes huic: A praecedit B, in C; D et E se habent ut A et B: ergo D praecedit E in F: F vero et C diversa sunt Et si facerent instantiam dicentes, quod F sequitur ad C, hoc est auctoritas ad nativitatem, et pro antecedente bene infertur consequens, ut animal pro homine; dico quod fasum est. Multi enim sunt majores natu, qui non solum in auctoritate non praecedunt, sed etiam praeceduntur a minoribus: ut patet, ubi Episcopi sunt temporaliter juniores, quam sui archipresbyteri. Et sic instantia videtur errare secundum non caussam, ut caussa.

De litera vero primi libri Regum assumunt etiam rreationem et depositionem Saulis: et dicunt, quod Saul rex inthronizatus fuit et de throno depositus, per Samuelem, qui vice Dei de praecepto fungebatur, ut in litera patet. Et ex hoc arguunt, quod quaemadmodum ille Dei vicarius auctoritatem habuit dandi et tollendi regimen temporale, et in alium transferendi: sic et nunc Dei vicarius, Ecclesiae universalis antistes, auctoritatem habet dandi et tollendi, et etiam transferendi sceptrum regiminis temporalis. Ex quo sine dubio sequeretur, quod auctoritas Imperii dependeret, ut dicunt. Et ad hoc dicendum, per interemptionem ejus quod dicunt, Samulem Dei vicarium; quia non ut vicarius, sed ut legate specialis ad hoc, sive nuncius, portans mandatum Domini expressum, hoc fecit. Quod patet, quia quicquid Des dixit, hoc fecit solum, et hoc retulit. Unde sciendum. quod aliud est esse vicarium, aliud est esse nuncium

rocchè altro è l'autorità, e altro la natività per soggetto per ragione; e però si pecca nella forma, ed è uno prosso simile a questo: A precede B, in C; D ed E hanno loro comparazione come A e B, adunque D precede E F, ma invero F e C sono diversi. Ma se pure costoro ressino resistenza dicendo, che F seguita al C, e questo l'autorità alla natività, e che per lo antecedente bene si ferisce il conseguente, come l'animale per l'uomo: dico e questo è falso: perchè sono molti i maggiori per nativiche non solamente non precedono in autorità, ma sono i più giovani preceduti, come spesso è manifesto ne'loro dini, dove i più giovani in autorità ecclesiastica precemo i più vecchi. E così questa resistenza erra ponendo r cagione quello che non è cagione.

Dalla lettera poi del primo libro dei Re, assumono la eazione e la deposizione di Saul, dicendo: che Saul re ima posto in trono, su poi deposto per Samuel, che in ce di Dio comandò a colui. E di qui argomentano che me colui, vicario di Dio, ebbe autorità di dare e torre temporale reggimento e transferirlo in altri, così ora il cario di Dio, universale preside della Chiesa, ha autori-: di dare, torre e trasferire lo scettro del temporale gover-2. E da questo senza dubbio seguiterebbe che dalla chiesa ipendesse l'autorità dello imperio. A questo diciamo, diruggendo quello che dicono, Samuello vicario di Dio: ve non come vicario, ma come speciale legato acquistò, e me nunzio referente lo espresso mandato di Dio, fece vesto. La qual cosa così si dichiara, perchè appunto quelche Iddio disse, solo fece e referì. Laonde altro è essere eario, altro nunzio o ministro; come altro è essere dolre ed altro interpetre. Imperocchè vicario è colui al quasive ministrum: sicut aliud est esse doctorem, aliud est esse interpretem; nam vicarius est, cui jurisdictio cum lege vel cum arbitrio commissa est; et ideo inta terminos jurisdictionis commissae de lege vel de arbitrio potest agere circa aliquid, quod dominus omnim ignorat. Nuncius autem non potest, in quantum nuncius: Sed quemadmodum malleus in sola virtute fabri operatur, sic et nuncius solo arbitrio ejus qui mittit illan. Non igitur sequitur, si Deus per nuncium Samuelen fecit hoc, quod vicarius Dei hoc facere possit similiter. Multa enim Deus per angelos fecit, et facit et facturus est, quae vicarius Dei, Petri successor, facere non potest. Unde argumentum istorum est a toto ad partem, construendo sic: Homo potest audire et videre, ergo oculus potest audire et videre; et hoc non tenet. Teneret autem destructive sic: Homo non potest volare, ergo nec brachia hominis possunt volare. Et similiter sic: Deus per nuncium facere non potest, genita non esse genita, juxta sententiam Agathonis: ergo nec vicarius ejus facere potest.

Assumunt etiam de litera Matthaei, Magorum oblationem, dicentes, Christum recepisse simul thus et aurum, ad significandum, seipsum esse Dominum et gubernatorem spiritualium et temporalium. Ex quo inferunt, Christi vicarium dominum et gubernatorem corundem: et per consequens, habere utrorumque auctoritatem. Ad hoc respondens, literam Matthaei et sensum confiterised quod ex illa inferre conantur, in termino deficit Syllogizant enim sic: Deus est dominus spiritualium et temporalium: summus Pontifex est vicarius Dei: ergo est Dominus spiritualium et temporalium. Utraque enim

e la giurisdizione è conceduta con legge o con arbitrio; e verò intra i termini della giurisdizione commessa per leue o per arbitrio, può fare alcuna cosa che il signore non onosce; ma il nunzio non può se non in quanto nunzio. s come il martello nella virtù sola del fabbro adopera, osì il nunzio nel solo arbitrio di colui che il manda. Idunque non seguita, che se Iddio per Samuel nunzio fee questo, il vicario di Dio lo possa fare. Molte cose Iddio er mezzo degli Angeli ha fatte, fa e farà, che il vicario li Dio, e successore di Pietro, non può fare; e però l'aromento loro è dal tutto alla parte, argomentando così: uomo può vedere e udire: adunque l'occhio può vedere udire; e questo non vale, ma varrebbe negativamente co-L' L' uomo non può volare, adunque non possono le bracia dell'uomo volare. E similmente così; Iddio non può re pel nunzio che le cose generate non sieno generate, seondo la sentenza di Agatone; adunque il suo vicario non o può fare.

Costoro pigliano ancora dalla lettera di Matteo l'ofrta de' Magi, dicendo: Cristo avere ricevuto insieme inmso ed oro, a significazione che egli era signore e goverstore delle cose spirituali e temporali. Di qui inferiscono
ve il vicario di Cristo è signore e governatore delle cose
edesime, e conseguentemente ha in tutte e due l'autorità.
ispondendo a questo, confesso la lettera e il senso di Mato, ma in tutto niego quello che di qui si sforzano d'inrire. Costoro così argomentano: Iddio è signore delle cotemporali e spirituali, e il pontefice è vicario di Dio;
dunque egli è signore di queste due cose. L'una e l'a!tra

propositio vera est, sed medium variatur: et arguitur in quatuor terminis, in quibus forma syllogistica non salvatur, ut patet ex iis quae de syllogismo simpliciter. Nam aliud est Deus, quod subjicitur in majori; et aliud vicarius Dei, quod praedicatur in minori. Et si quis instaret de vicarii aequivalentia, inutilis est instantia: quia nullus vicariatus sive divinus, sive humanus, aequivalen potest principali auctoritati: quod patet de levi; nam scimus, quod successor Petri non aequivalet divina auctoritati, saltem in operatione naturae. Non enim posset facere terram ascendere sursum, nec ignem descendere deorsum, per officium sibi commissum: nec etiam possent omnia sibi committi a Deo, quoniam potentiam creandi et similiter baptizandi nullo modo Deus committere posset, ut evidenter probatur; lict Magister contrarium dixerit in quarto. Scimus etian, quod vicarius hominis non aequivalet ei, quantum in hoc quod vicarius est: quia nemo potest dare quod suun non est. Auctoritas principalis, non est principis, nisi ad usum: quia nullus princeps seipsum auctorizare potest, recipere autem potest, atque dimittere: sed alium creare non potest, quia creatio principis ex principe non dependet. Quod si ita est, manifestum est, quod nullus princeps potest sibi substituere vicarium in omnibu aequivalentem; quia instantia nullam efficaciam habet

Item assumunt de litera ejusdem, illud Christi ad Petrum: Et quodeumque ligaveris super terram, erit ligetum et in coelis: et quodeumque solveris super terram, erit solutum etiam in coelis: quod etiam omnibus Apostolis est

mosizione è vera, ma il mezzo è variato, e arquiscesi in uttro termini nei quali la figura dell'argomento non si a. come mostrò Aristotele nel libro dello argomentare plicemente. Imperocchè altro è Iddio, il quale si piglia soquetto nella maggiore, ed altro il Vicario di Dio è il predicato nella minore. E chi si opponesse dicenche vicario è equivalente, sarebbe opposizione inutile, chè nessuno vicario divino o umano può essere equivate all'autorità principale, e questo facilmente si mania. Imperocchè noi sappiamo che il successore di Pietro i è equale all'autorità divina, almeno nelle operazioni la natura. Imperocchè egli non potrebbe fure salire la ca insù e il fuoco ingiù discendere, per l'officio a lui smesso: ed ancora non si potrebbero tutte le cose a lui mettere da Dio; imperocchè Iddio in nessun modo pobbe commettere la potenza del creare e battezzare, e sto manifestamente si pruova; benchè il maestro delle tenze nel quarto dicesse il contrario. Ancora sappiamo il vicario dell' uomo non è equivalente a lui inquanto è vicario. Imperocchè nessuno può dare quello che non so. L'autorità principale non è del principe se non a , perchè nessuno principe può autorità a se medesimo e; la può bene ricevere e lasciare; ma non può altri are, perchè la creazione del principe dal principe non ende. E se è così, è manifesto che nessuno principe può lituire vicario, in tutto a se equivalente; per la qual z la detta opposizione non ha efficacia alcuna.

Ancora pigliano dalla medesima lettera il detto di sto a Pietro: Ciò che legherai in terra sarà legato in lo, e ciò che scioglierai sarà sciolto. E questo vogliono sia detto similmente a tutti gli Apostoli, per la lettera

dictum. Similiter accipiunt de litera Matthaei et Joanis, ex quo arguunt, successorem Petri omnia, de concessione Dei, posse tam ligare, quam solvere. Et inde inferunt posse solvere leges et decreta Imperii, atque leges et decreta ligare pro regimine temporali; unde bene sequeretur illud quod dicunt. Et dicendum ad hoc distinctionem contra majorem syllogismi, quo utuntur. Sillogizant enim sic: Petrus potuit solvere omnia, et ligare: successor Petri potest, quicquid Petrus potuit: ergo successor Petri potest omnia solvere et ligare. Unde inferunt, auctoritatem decreta Imperii solvere et ligare ipsum posse. Minorem concedo; majorem vero non sine distinctione. Et ideo dico, quod hoc signum universale Omm, quod includitur in quodcunque, nunquam distribuit extra habitum termini distributi. Nam si dico, Omne animal currit, Omne distribuit pro omni eo quod sub genere animali comprehenditur. Si vero dico, omnis homo currit, tunc signum universale non distribuit, nisi pro suppositis hujus termini Homo: Et cum dico, Omnis grammaticus: tunc distributio magis coarctatur. Propter quod semper videndum est, quid est quod signum universile habet distribuere: quo viso, facile apparebit quantum sua distributio dilatetur, cognita natura et abitu termini distributi. Unde cum dicitur, Quodeumque ligareris si hoc Quodeumque sumeretur absolute, verum esset quod dicunt: et non solum hoc facere posset, quin etiam sivere uxorem a viro, et ligare ipsam alteri, vivente primo, quod nullo modo potest. Posset etiam solvere me non poenitentem, quod etiam facere ipse Deus non poert Cum ergo ita sit, manifestum est, quod non absolute sumenda est illa distributio, sed respective ad aliquid.

di Matteo e di Giovanni: onde arguiscono, il successore di Pietro, per concessione di Dio, potere tutte le cose legare e sciorre; e di qui inferiscono potere solvere le leggi e i decreti dello imperio, ed ancora solvere e legare leggi e decreti pel temporale governo: onde bene sequiterebbe quello che dicono. Risponderemo a questo per distinzione, contro alla maggiore del loro argomento, che dice così: Pietro potè sciorre e legare tutte le cose, e il successore di Pietro può tutte le cose che può Pietro: adunque il successore di Pietro può tutte le cose sciorre e legare. Onde inferiscono potere egli sciorre e legare i decreti dello imperio. Io concedo la maggiore, la minore non senza distinzione. E però dico che questo segno universale, Tutte le cose, il quale s'inchiude in ciascuna cosa, non distribuisce mai suori dell'abito del termine distribuito. Imperocchè se io dico, ogni animale corre, quell' ogni si distribuisce per ogni cosa che si contiene sotto la generazione degli animali: e se io dico, ogni uomo corre, quell' ogni non si distribuisce se non per quelli che sono soggetti a questo termine, uomo; e quando dico, ogni grammatico, la distribuzione più si strigne. Sicchè si vuole sempre vedere quello che il segno universale distribuisce; e veduto questo, facilmente apparirà, quanto la sua distribuzione s' estenda, conosciuto la natura e l'abito del termine distribuito. Onde quando si dice, Qualunque legherai, se questo qualunque si pigliasse assolutamente, sarebbe vero quello che dicono, e non solo potrebbe fare questo, ma ancora sciogliere la moglie dal marito e legarla ad altri vivente il primo, e questo non può a niun modo; potrebbe ancora sciorre me non pentuto, la qual cosa Iddio stesso non potrebbe fare. E però è manifesto che non si vuole pigliare assolutamente quella Ouid autem illa respiciat, satis est evidens, considerato illo quod sibi conceditur, circa quod illa distributio sabiungitur. Dicit enim Christus Petro; Tibi dabo clara reani coelorum: hoc est: Faciam te ostiarium remi colorum: Deinde subdit, Et quodcunque; quod est omas quod: id est, et omne quod ad istud officium spectabit, solvere poteris et ligare. Et sic signum universale, quod includitur in quodcunque, contrahitur in sua distributione ab officio clavium regni coelorum. Et sic assumendo, vera est illa propositio: absolute vero non, ut patet. Et ideo dico, quod etsi successor Petri, secundum exigentiam officii commissi Petro, possit solvere et ligare: non tamen propter hoc sequitur, quod possit solvere seu ligare decreta Imperii, sive leges, ut ipsi dicebant: nisi ulterius probaretur, hoc spectare ad officium clavium, cujus coetrarium inferius ostenditur.

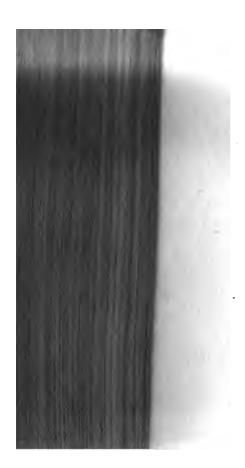
Accipiunt etiam illud Lucae, quod Petrus dicit Christo, cum ait: Ecce duo gladii hic; et dicunt, quod per illos duos gladios duo praedicta regimina intelliguntur quae quoniam Petrus dixit esse ibi, ubi erat, hoc est apud se; unde arguunt, illa duo regimina, secundum auctoritatem, apud successorem Petri consistere. Et ad hoc dicendum, per interemptionen sensus, in quo fundatur argumentum. Dicunt enim, illos duos gladios, quos assignaverit Petrus, duo praefata regimina importare: quod omnino negandum est: tum quia illa responsio non fuisset ad intentionem Christi: tum quia Petrus de more subito respondebat ad rerum superficiem tantum. Quod autem responsum non fuisset ad intentionem Christi.

distribuzione, ma per rispetto a qualche cosa: e quello, a che ella riquardi, è assai evidente, se si consideri quella cosa che a lui si concede, circa la qual cosa quella distribuzione è soggiunta. Perciocchè dice Cristo a Piero: Io ti darò le chiavi del celeste regno; e questo è: Io ti farò portinaro di quel regno. E poi dice: Qualunque cosa potrai sciorre e legare; ed intendesi Qualunque cosa si spetta a detto officio, potrai sciorre e legare. E così il segno universale, il quale s'inchiude in Qualunque cosa, è ristretto nella sua distribuzione dall'ossicio delle chiavi del celeste regno; e così pigliando è vera quella proposizione, ma non pigliando assolutamente. E però dico che benchè il successore di Pietro, secondo la convenienza dell'officio commesso a Pietro, possa sciorre e legare; non seguita però per questo che possa sciorre e legare i decreti dello imperio, come eglino dicevano: se già più oltre non si provasse, questo spettarsi all'officio delle chiavi, il contrario del quale disotto mostreremo.

Pigliano ancora il detto di Luca, ove Pietro dice a Cristo: Ecco qui sono due coltelli; e dicono che per que' due coltelli s'intendono i due predetti reggimenti; i quali disse Pietro essere quivi, intendendo quivi appresso di se. Onde arguiscono, que' due reggimenti, secondo autorità, consistere appresso al successore di Pietro. A questo diremo, distruggendo quello senso in che l'argomento si fonda. E' dicono che i due coltelli da Pietro assegnati, significano i due reggimenti, la quale cosa si vuole onninamente negare, sì perchè la risposta di Pietro non sarebbe secondo la intenzione di Cristo, sì perchè Pietro per suo costume subito rispondeva alla superficie delle cose soltanto, E che la risposta non fusse secondo la intenzione di

non erit immanifestum, si considerentur verba præcsdentia, et caussa verborum. Propter quod sciendum, quo hoc dictum fuit in die coenae; unde Lucas incipit suprius sic: Venit autem dies azymorum, in quo necesse est occidi Pascha. In qua quidem coena praeloquutus fum! Christus de ingruente passione, in qua oportebat ipsumxparari a discipulis suis. Item sciendum, quod uhi ist verba intervenerunt, erant simul omnes duodecim dispuli; unde parum post verba praemissa dicit Lucas B cum facta esset hora, discubuit, et duodecim Apostoli can eo. Ex hinc continuato colloquio venit ad haec. Quando misi vos sine sacculo, et pera, et calceamentis, nunquidaliquid defuit vobis? At illi dixerunt: Nihil. Dixit ergo eit Sed nunc, qui habet sacculum, tollat similiter et perum et qui non habet, vendat tunicam, et emat gladium. In quo satis aperte intentio Christi manifestatur; non enim dixit: Ematis vel habeatis duos gladios, imo duodecim, cum ad duodecim discipulos loqueretur: Qui non habel, emat; ut quilibet haberet unum. Et hoc etiam dicebat, praemonens eos de pressura futura, et despecta futuro erga eos, quasi diceret: Quousque fui vobiscum, recepti eratis: nunc autem fugabimini, ut oporteat vos praeparat vobis eliam ea quae ante inhibui vobis, propter sulum necessitatem. Itaque si responsio Petri facta ad haec i set sub intentione illa, jam non fuisset ad eam que erat Christi; de quo Christus ipsum increpasset, sict multoties, increpuit, cum inscite respondit. Hoc auto non fecit, sed acquievit, dicens: Satis est, quasi dicent: Propter necessitatem dico, sed si quilibet habere non p test, duo sufficere possunt. Et quod Petrus de more al perficiem loqueretur, probat ejus festina et impraemir

risto, sarà manifesto se si consideri le parole precedenti: la cagione delle parole: sicchè è da sapere, che questo fu etto nel di della cena: onde Luca disopra così comincia: 'enne il di degli azimi nel quale era necessario fare asqua; nella quale cena, predisse Cristo la passione che lui s'appressava, nella quale bisognava che da' suoi dicepoli si separasse. E vuolsi notare che dove queste parointervennono, erano insieme tutti i discepoli; onde poco opo le parole predette, dice Luca così; E venuta l'ora dè a mensa coi dodici discepoli; dipoi continovando il urlare venne a questo: Quando io vi mandai senza sacetto, e tasca, e calzari, mancovvi egli alcuna cosa? Riwosono loro: Nulla. Disse egli a loro: Ora chi ha il ecchetto, tolga anche la tasca, e chi non l'ha venda la oppa e comperi il coltello. In questo assai apertamente manifesta la intenzione di Cristo; ei non disse: compe-He o abbiate due coltelli, anzi disse dodici; conciossiache '**do**dici discepoli e' dicesse: chi non l'ha lo comperi, aciocchè ciascuno avesse il suo. E questo ancora diceva sinificando loro la cattura prossime futura, e il dispregio he a loro dovea venire, quasi dicesse: mentre che fui con oi eravate ricevuti: ora sarete scacciati; onde conviene he v'apparecchiate eziandio quelle cose che già vi vieai, perchè così la necessità richiede. Adunque se la riposta di Pietro, qui fatta, fusse stata sotto quella intenione, già non sarebbe stata sotto la intenzione di Cristo; lella qual cosa Cristo l'avrebbe ripreso, come molte volte l riprese, quando ignorantemente rispondeva. Ma e'non ece questo, anzi acconsenti dicendo: Egli è assai, quasi licesse: Per la necessità dico questo, e se non può ciacheduno averlo, bastino due. E che Pietro, secondo il



etiam, qu tebat eum Petrus, et Domine, darguens, scribit, q Christi, N dixit: Bon bernacula, scribit, qu moctis, et xit: Domi Item scrib lum discip dalizati fue fra: Etsi o Et hoc eti Petrum etis missa de gl cerem et in eum Ghriste ne, tu mihi i in delernum

costume, parlasse alla superficie, lo dichiara la sua sut ed inconsiderata presunzione; alla quale non solo la cerità della fede lo costrigneva, ma credo la purità e vplicità naturale. Questa sua presunzione da tutti gli ittori di Cristo è manifestata. Scrive infatti Matteo. dimandando Gesù Cristo a' discepoli: Chi dite voi io sia? rispose Pietro innanzi a tutti: tu se' Cristo lio di Dio vivo. Scrive ancora che quando Cristo disse liscepoli: E' mi bisogna ire in Gerusalemme, e molte ve patire; Pietro lo prese, molto riprendendolo: Iddio ti ardi di questo, signore mio, questo non ti avverrà. E isto così lo riprese: va' addietro, Satana. Ancora scrive e nel monte della trasfigurazione, nel cospetto di Cristo. Mose, di Elia e de due figliuoli di Zebedeo, disse: Signore, esta è buona stanza: se tu vuoi, facciamo qui tre tabercoli, uno a te, uno a Mosè, uno ad Elia. Oltre a questo rive, che essendo i discepoli di notte in una navicella, ed dando Cristo sopra l'acque, disse Pietro: Signore, se tu Cristo, fa'ch' io venga a te sopra l'acqua. Altrove dice, e quando Cristo pronunziò il futuro scandalo a' suoi dipoli, rispose Pietro: Se tutti contro a te si scandalizzeano, mai non mi scandalizzerò io. E di sotto aggiunge ana: Se bisognerà teco morire, io mai ti negherò. Questo cora testimonia Marco. E Luca scrive, che Pietro disse a isto poco innanzi le dette parole de' coltelli: Signore, io 10 apparecchiato alla prigione ed alla morte teco vere. Gievanni poi dice di lui, che volendo Cristo lavargli i di, disse Pietro: Signore, laverai tu a me i piedi? e dito dice: Non mi laverai i piedi in eterno. Dice ancora, ere egli percosso col coltello il servo del ministro; ed in esto tutti e quattro s'accordano. Dice ancora Giovanni,

i

in monumentum, videns alium discipulum cunctantem ad ostium. Dicit iterum, quod existente Christo in littore, post resurrectionem, cum Petrus audivisset, qui Dominus esset, subcinxit se tunica (erat enim nudus\et misit se in mare. Ultimo dicit, quod cum Petrus vidiset Joannem, dixit Jesu: Domine, hic autem quid? Juvat quippe talia de Archimandrita nostro in laudem sue puritatis continuasse: in quibus aperte deprehenditur, quod cum de duobus gladiis loquebatur, intentione sinplici respondebat ad Christum. Quod si verba illa Christi et Petri typice sunt accipienda, non ad hoc tamen, quod dicunt isti, trahenda sunt, sed referenda ad sensum illius gladii, de quo Matthaeus scribit sic: Nolite arbitrari quia veni pacem mittere in terram: non veni pacem mittere, sed gladium. Veni enim, separare hominem adversus patrem suum etc. Quod quidem fit tam verbo, quan opere. Propter quod dicebat Lucas ad Theophilum: Quas coepit Jesus facere et docere. Talem gladium Christis emere praecipiebat, quem duplicem ibi esse Petrus etiam respondebat. Ad verba enim et opera parati erant, per quae facerent quod Christus dicebat: scilicet, se venisse facturum per gladium, ut dictum est.

Dicunt quidam adhuc, quod Costantinus Imperator, mundatus a lepra intercessione Sylvestri, tunc summi pontificis, Imperii sedem, scilicet Romam, donavit Ecclesiae, cum multis aliis Imperii dignitatibus. Ex quo arguunt, dignitates illas posthac neminem assumere posse, nisi ab Ecclesia recipiat, cujus eas esse dicunt. Et ex hoc bene sequeretur, auctoritatem unam ab alia dependere, ut ipsi volunt. Positis igitur et solutis argumentis, quae radices in divinis eloquiis habere videbantur;

essere egli entrato subito, quando venne nel monumento, veugendo l'altro discepolo che stava fermo all'uscio. Aggiugne ancora, che stando Gesù dopo la resurrezione nel lito, ed udendo Pietro che egli era il signore, si mise la veste, (essendo prima ignudo) ed entrò in mare. Finalmente dice, che quando Pietro vide Giovanni, disse a Gesù: Costui che va facendo? E mi giova certamente tali cose del nostro pastore, in laude della sua purità, avere narrate; nelle quali apertamente si conosce, che quando parlava de' due coltelli, con semplice intenzione a Cristo rispondeva. Ed ancora se le parole di Cristo e Pietro s'hanno in figura ad intendere, non si debbono pur nonostante tirare a quel senso che costoro dicono, ma al senso di quel coltello del quale Matteo così scrive: Non vi pensate ch'io sia venuto a mettere in terra pace, ma il coltello. Io sono venuto a separare l'uomo dal padre suo etc. La quale cosa si fa in opere ed in parole. E però diceva Luca a Teofilo: Le cose che cominciò Cristo a fare, ed a insegnare. Cristo comandava comperare tal coltello; il quale essere quivi doppio, ancora Piero rispondeva. Imperocche egli erano apparecchiati alle parole ed all'opere, per le quali farebbono quello che Cristo diceva, cioè sè essere venuto a fare mediante il coltello, come detto abbiamo.

Dicono ancora alcuni, che Costantino essendo mondato della lebbra, per la intercessione di Silvestro allora pontefice, donò la sedia dello imperio (cioè Roma) alla chiesa, con molte altre dignità dell'imperio. Donde arguiscono che quelle dignità dipoi nessuno può ricevere, se non le riceve dalla chiesa, della quale elle sono, secondo che loro dicono. E di questo bene seguiterebbe, come vogliono, l'una autorità dall'altra dipendere. Posti e soluti gli argomenti i quali parevano sondati ne divini sermoni, resta

restant nunc illa ponenda et solvenda, quae in gestismmanis et ratione humana radicantur. Ex quibus primum est, quod praemittitur, quod sic syllogizant. Ea quae sut Ecclesiae, nemo de jure habere potest, nisi ab Ecclesia et hoc conceditur. Romanum regimen est Eccles go ipsum nemo habere potett de jure, misi al Redti Et minorem probant per ca quas de Costantino amis tacta sunt. Hanc ergo minorem interimos, et cum si hant, dice qued sua probatio nulla est imia Contatina alienare non poterat Imperii dignitateur, not Reduit récipere. Et cum pertinaciter istent, quad dicosicate di potest. Nemini licet ca facere per officium sili den tatum, quae sunt contra illud efficients: quia sic ilunia quantum idem, esset contrarium sibi ipsi: quod est in possibile. Sed contra officium deputatum Imperatori et. seindere imperium: cum officium ejus sit, humanum genus uni velle et uni nolle tenere subjectum, ut in prim hujus facile videri potest. Ergo scindere imperium laperatori non licet. Si ergo aliquae dignitates per Constantinum essent alienatae (ut dicunt) ab Imperio, et excessissent in potestate Ecclesiae; scissa esset tunicainconsutilis, quam scindere ausi non sunt qui Christon verum Deum lancea perforarunt. Praeterea sicut Ecclesia suum habet fundamentum, sic etiam Imperium suum nam Ecclesiae fundamentum Christus est; unde Apostolus ad Corinthios: Fundamentum aliud nemo potest pe nere, praeter id quod positum est, qui est Christus Jest Ipse est petra, super quam edificata est Ecclesia. Imperi vero fundamentum, jus humanum est. Modo dico, quol scut Ecclesiae fundamento suo contrariari non licet, sel debet semper inniti super illud, juxta illud Canticous

porre e solvere quelli che si sondano nelle cose satte da' Romani, e nella umana ragione; de' quali primo è quello che così da costoro si propone: quelle cose che sono della chiesa, nessuno può di ragione avere se non dalla chiesa: e questo si concede. Il romano reggimento è della chiesa; adunque non lo può nessuno di ragione avere se non dalla chiesa. E provano la minore per quelle cose che di Costantino di sopra sono dette. Questa minore io dunque niego loro; e quando ei la provano, dico che nulla pruovano, perchè Costantino non poteva alienare l'imperio, e la chiesa non lo poteva ricevere. E quando eglino si contrappongano pertinacemente, quello che dico, così si può mostrare. A nessuno è lecito fare quelle cose, per l'oficio a se deputato, le quali sono contro a esso officio. Imperocchè così una cosa medesima, in quanto è essa medesima, a se stessa sarebbe contraria, e questo è impossibile. Ma contro all'officio dell'Imperatore è dividere l'Impero; essendochè l'officio suo sia ad uno volere e ad uno nonvolere tenere l'umana generazione soggiogata, come nel primo libro dimostrammo: e però non è lecito allo imperadore dividere l'imperio. Se adunque per Costantino fussino alcune dignità alienate dallo imperio, come eglino dicono, e fussino nella potestà della chiesa pervenute, sarebbesi divisa la veste inconsutile, cioè non cucita: la quale non ebbero ardire dividere coloro i quali vulnerarono Cristo, vero Iddio, con la lancia. Oltre a questo, come la chiesa ha il fondamento suo, così ancora l'imperio ha il suo: perocchè il fondamento della chiesa è Cristo; onde lo Apostolo a' Corintii così parla: Nessuno può porre altro fondamento oltre a quello che è posto, e questo è Cristo Gesii: egli è la pietra sopra la quale è la chiesa fondata; ma il fon-

Ouae est ista quae ascendit de deserto, delitiis affluens, innixa super dilectum? sic et Imperio licitum non est, contra jus humanum aliquid facere: sed contra jus humanum esset, si seipsum Imperium destrueret; ergo Imperio sipsum destruere non licet. Cum ergo scindere Imperium. esset destruere ipsum, consistente Imperio in unitate Monarchiae universalis; manifestum est, quod Imperii autoritate fungenti, scindere imperium non licet. Quod auten destruere Imperium sit contra jus humanum, ex superioribus est manifestum: Praeterea omnis jurisdictio prim est suo judice. Judex enim ad jurisdictionem ordinatur. et non e converso. Sed Imperium est jurisdictio, omnem temporalem jurisdictionem abitu suo comprehendens: ergo ipsa est prior suo judice, qui est Imperator quia ad ipsam Imperator est ordinatus, et non e converso. Ex quo patet, quod Imperator ipsam permutare non potest, in quantum Imperator, cum ab ea recipiat esse quodest Modo dico sic: Aut ille Imperator erat, cum dicitur Ecclesiae contulisse, aut non; et si non, planum est quod nihil poterat de imperio conferre. Si sic, cum talis collatio esset minoratio jurisdictionis, in quantum Imperator, hoc facere non poterat. Amplius, si unus imperator aliquam particulam ab Imperii jurisdictione discindere posset, eadem ratione et alius. Et cum jurisdictio temporalis finita sit, et omne finitum per finitas decisiones assumatur; sequeretur, quod jurisdictio prima posset annihilari: quod est irrationabile. Adhuc, cum conferens habeat se per modum agentis, et cui confertur, per modum patientis, ut placet Philosopho in quarto ad Nicemachum, non solum ad collationem esse licitam repiritur dispositio conferentis, sed etiam ejas cai confetur.

to dello imperio è la umana ragione. Dico ora, ne alla chiesa non è lecito fare contro al suo sonlo; ma sempre debbe sopra esso attenersi secondo la z: Chi è costei che sale del deserto, abbondante di , che s'appoggia sopra al suo diletto? così allo o non è lecito fare alcuna cosa contro alla umana :: ma sarebbe contro alla umana ragione, se lo imè medesimo dissipasse: adunque allo imperio non è e medesimo dissipare. E perchè dividere l'imperio, distrugere esso imperio, conciossiache lo imperio e nella unità della universale monarchia: è manisenon è lecito allo imperadore dividere l'imperio; e contro alla ragione umana dissipare l'imperio, di manifesto. Ancora ogni giurisdizione è più antica jiudice suo. Imperocchè il giudice è ordinato a essa izione, e non per contrario. Ma l'imperio è giurie, che nell'amplitudine sua ogni temporale giuriie comprende. Adunque ella è prima che lo impera-'a giudice; perciocchè lo imperadore a fine d'essa è to, e non è essa a fine di lui. Di quì è manifesto, imperadore non la può permutare in quanto egli è dore, conciossiaché egli riceva da lei quello esserc, i ¿. Ora dico così: o quegli era imperadore quando vo che conferì alla chiesa, o no. E se no, è chiaro a poteva conferire cosa alcuna dell'imperio. E se nciossiache tale collazione era diminuzione di giuone imperiale, in quanto era imperadore fare non va. Ancora se lo imperadore potesse separare alcuticula dalla giurisdizione imperiale, per la ragione ma lo potrebbe l'altro similmente fare: e conciossiagiurisdizione temporale sia finita, e ogni cosa fini-

## 662 DE MONARCHIA

l'idetur enim in patiente et disposito actus activorum inesse: sed ecclesia omnino indisposita erat ad temporalia recipienda, per praeceptum prohibitivum expressue, ut habemus per Matthaeum sic: Nolite possidere aurum, neque argentum, neque pecuniam in zonis vestris, non perm in via, etc. Nam etci per I ucam habemus relaxationem edam: ad possessionem tame praecepti, quantum auri et argenti, lice Ecclesiam post prohibitionen uare si Ecclesia recipere non illam invenire non 1 tinus hoc facere potuisset de poterat, dato se; actio tamen at possibilis, propter patientis ir, quod nec Ecclesia recipere indispositionem. ec ille conferre per modum per modum possessions alienationis poterat. Poterat tamen Imperator in patrocinium Ecclesiae, patrimonium et alia deputare, immoto semper superiori dominio, cujus unitas divisionen non patitur. Poterat et vicarius Dei recipere, non taquam possessor, sed tanquam fructuum pro Ecclesia proque Christi pauperibus dispensator; quod Apostolos lecisse, non ignoratur.

Adhuc dicunt, quod Adrianus Papa, Carolus Egnum sibi et Ecclesiae advocavit Longobardorus es-

ta per finite divisioni si assuma; seguiterebbe che la giurisdizione prima annichilare si potrebbe: e questo non è di ragione. Ancora, perchè chi conferisce ha natura d'agente, e colui a cui è conferito, l'ha di paziente, come dice Aristotele nell' Etica; a volere che sia lecito il conferire, non si richiede solamente la disposizione di colui che conferisce, ma ancora di colui a cui è conferito. Perchè pare che le operazioni degli agenti sieno nel paziente disposto: ma la chiesa in nessun modo era disposta a ricevere cose temporali per il precetto che espressamente lo vieta, come abbiamo da Matteo: Non vogliate possedere oro nè argento nelle vostre cinture, nè pecunia, e non portate la tasca per la via. E benché per Luca abbiamo alguanta larghezza, non tanto circa questo precetto, quanto ad alcune cose, nientedimeno quanto alla possessione dell'oro ed argento, non ho potuto trovare licenzia data alla Chiesa dopo la proibizione predetta. Per la qual cosa, se la Chiesa non poteva ricevere, dato che Constantino avesse potuto fare questo, nientedimeno tale azione non era possibile riceversi, non essendo il paziente disposto. Adunque è manifesto che la Chiesa non lo poteva ricevere per modo di possessione, nè egli per modo d'alienazione conferire. Nientedimeno potera lo imperadore in ainto della chiesa, il patrimonio suo e altre cose spendere, stando sempre fermo il superiore dominio, l'unione del quale divisione non patisce. E poteva il vicario di Dio ricevere, non come possessore, ma come dispensatore de frutti a poveri di Cristo per la Chiesa, la qual cosa sappiamo essere stata dagli Apostoli fatta.

Ancora dicono che Adriano papa chiamò Carlo Magno per soccorso di se e della chiesa, per la injiuria fatpore Desiderii regis eorum, et quod Carolus ab eo recepit Imperii dignitatem, non obstante, quod Michael imperabat apud Constantinopolim. Propter quod dicunt, quod omnes qui fuerunt Romanorum Imperatores post ipsum, et ipse, advocati Ecclesiae suut, et debent ab Ecclesia advocari. Ex quo etiam sequeretur illa dependentia, quam concludere volunt. Et ad hoc infrigendum dico, quod nihil dicunt; usurpatio enim juris non facit jus. Nam si sic, eodem modo auctoritas Ecclesiae probaretur dependere ab Imperatore: postquam Ottho Imperator Leonem Papam restituit, et Benedictum deposuit, nec non in exilium in Saxoniam duxit.

Ratione vero sic arguunt. Sumunt etenim sibi principium de decimo primae Philosophiae, dicentes: Omia quae sunt unius generis reducuntur ad unum quod est mensura omnium quae sub illo genere sunt. Sed omnes homines sunt unius generis: Ergo debent reduci ad unum, tanquam ad mensuram omnium eorum. Et cum summis Antistes et Imperator sint homines, si conclusio illa est vera, oportet quod reducantur ad unum hominem Et cum Papa non sit reducendus ad alium, relinquitur, quol Imperator, cum omnibus aliis, sit reducendus ad ipsum. tumquam ad mensuram et regulam. Propter quod sequi-1 ir etiam idem quod volunt. Ad hanc rationem solvendam, dico quod cum dicunt, ea quae sunt unius generis, oportet duci ad aliquod unum de illo genere, quod es metrum in ipso, verum dicunt. Et similiter verum dicunt, dicentes, quod omnes homines sunt unius generis Et similiter verum concludunt, cum inferunt ex his omnes homines esse reducendos ad unum metrum in spo genere. Sed cum ex hac conclusione subinferual de

gli da longobardi nel tempo di Desiderio re loro, e che arlo da lui ricevette la dignità dello imperio, non ostanche Michele era in Constantinopoli imperadore. Il periò dicono che tutti quegli che dopo lui furono imperadoromani, sono avvocati della chiesa, e debbono da lei esre chiamati. Onde seguirebbe ancora quella dipendenza quale vogliono conchiudere. A distruzione di questo diche parlano invano, perchè l'usurpazione della ragione m fa ragione. Imperocchè se la facesse, pel modo medesio l'autorità della chiesa si proverebbe dallo imperadore pendere, dappoi che Ottone imperadore restituì papa zone e depose Benedetto, ed in Sassonia lo mandò in esilio.

Colla ragione poi così costoro arguiscono. E pigliano principio del decimo della Metafisica, dicendo: Tutte le se che sono d'uno genere si riducono a uno che è misus di tutte le cose che sono sotto quello genere. Tutti gli omini sono d'uno genere. Adunque si debbono ridurre a no come misura di tutti loro. E conciossiache il sommo mtefice e imperadore sieno uomini, se quella conclusione vera, bisogna che si riducano a uno uomo. E perchè il ma non si può ridurre ad altri, resta che lo imperadore m tutti yli altri insieme si debba ridurre a lui come a isura e regola; onde seguita quello che vogliono. Per solre questa ragione dico: Che quando e' dicono, che le cose quali sono d'uno genere bisogna ridurle a qualcuna di vel genere, la quale è misura in esso, dicono il vero; e siilmente dicono il vero quando e dicono che tutti gli uoini sono d'uno genere. Similmente conchiudono il vero sando di qui inferiscono, doversi ridurre tutti gli uomii a una misura nel suo genere. Ma quando per questa inclusione inducono del papa e dello imperadore, sono Papa, et Imperatore, fallantur secundum accidens. Admius evidentiam sciendum, quod aliud est esse hominen, et aliud est esse Papam. Et eodem modo, aliud est esse hominem, aliud esse Imperatorem; sicut aliud esse hominem, aliud esse patrem et dominum; homo enim est, id guod est per formam substantialem, per quam sotitur speciem et genus, et per quam reponitur sub praedicamento substantiae. Pater vero est, id quod est per formam accidentalem, quae est relatio, per quam sortitur specient quandam et genus, et reponitur sub genere ad aliud, sive relationis. Aliter omnia reducerentur ad praedicamentum substantiae, cum nulla forma accidentalis per se subsistat, absque hypostasi substantiae subsistentis: quod est falsum. Cum ergo Papa et Imperator sint, id quod sunt, per quasdam relationes, quia per Papatum et per Imperiatum, quae relationes sunt, altera sub abitu paternitatis, et altera sub abitu dominationis: manifestum est quod Papa et Imperator, in quantum hujusmodi, habent reponi sub praedicamento relationis, et per consequens, reduci ad aliquod existens subillo genere. Unde dico, quod alia est mensura ad quam habent reduci, prout sunt homines; et alia, prout sunt et Papa et Imperator. Nam prout sunt homines, habent reduci ad optimum hominem, qui est mensura omnium aliorum, et idea, ut ita dicam, quisquis ille sit, ad existentem maxime unum in genere suo, ut haberi potest ex ultimo ad Nicomachum. In quantum vero sunt relativa quaedam, ut patet, reducenda sunt vel ad judicem si alterum subalternatur alteri; vel in specie communicant per naturam relationis: vel ad aliquod tertium ad quod reducantur, tanguam ad communem unitatem 🖼

ingannati secondo accidente. E ad intendere questo, è da sapere che altro è essere uomo, ed altro è essere papa; altro è essere uomo, altro essere imperadore; come altro è essere uomo che essere padre o signore. L'uomo è quello ch'eyli è per la forma sostanziale, per la quale ha specie e genere, e per la quale si ripone nel predicamento della sostanza. Il padre è quello ch' egli è per forma accidentale, la quale è relazione per cui si riduce a certa specie ed a certo ge. nere, e riponsi sotto il predicamento della relazione: altrimenti tutte le cose si ridurrebbono al predicamento della sostanza; conciossiachè nessuno accidente per se sussista senza il fondamento della sostanza sostenente; e questo è fulso. Adunque essendo il papa e lo imperadore quello che sono, per alcune relazioni, perchè sono tali pel papato e per lo impero, che sono relazioni, e l'una è sotto l'abito della paternità, l'altra sotto l'abito della dominazione: è manifesto che il papa e lo imperadore, in quanto sono tali, si debbano riporre sotto il predicamento della relazione, e per conseguenza ridursi a qualche cosa esistente in essa relazione. E però dico, che altra è la misura alla qua-Le si debbon ridurre in quanto sono nomini, ed alt**ra alla** quale in quanto sono papa ed imperadore. Imperò in quanto sono uomini, si debbono ridurre a un ottimo uomo, il quale è di tutti gli altri misura, e per così dire il tipo, qualunque costui si sia, purchè sia massime uno nel suo genere, secondo il decimo dell' Etica. Ma in quanto sono relativi, o si debbono ridurre al giudice se l'uno è sottomesso all'altro; o comunicano in ispecie per natura di relazione, o ad un terzo al quale si riducano come a comune unità. Ma non si può dire che l'uno si sottoponga al-I altro come subalterno, imperocchè così l'uno dell'altro non potest dici, qued alterum subalternetur alteri, quia sic alterum de altero praedicaretur, quod est falsum: Non enim dicimus: imperator est Papa, nec e converso; ner potest dici, quod communicent in specie: cum alia sit ratio Papae, alia Imperatoris, in quantum hujusmodi. Ergo reducuntur ad aliquid in quo habent uniri. Propter quod sciendum, quod sicut se habet relatio ad relationem, sic relativum ad relativum. Si ergo Papatus et Imperiatus cum sint relationes superpositionis, habeant reduci ad respectum superpositionis, a quo respectu cum suis differentialibus descendunt, Papa et Imperator, cum sint relativa, reduci habebunt ad aliquod unum, in quo reperiatur ipse respectus superpositionis, absque differentialibus aliis. Et hoc erit vel ipse Deus in quo respectus omnis universaliter unitur; vel aliqua substantia Deo inferior, in qua respectus superpositionis, per differentiam superpositionis, a simplici respectu descendens, particuletur. Et sic patet, quod Papa et Imperator, in quantum homines, habent reduci ad unum; in quantum vero Papa et Imperator, ad aliud: et per hoc patet, ad rationem.

Positis et exclusis erroribus, quibus potissime innituntur, qui Romani principatus auctoritatem dependere dicunt a Romano Pontifice; redeundum est ad ostendendum veritatem hujus tertiae quaestionis, quae a principio discutienda proponebatur, quae quidem veritas apparebit sufficienter, si sub praefixo principio inquirendo, praefatam auctoritatem immediate dependere a culmine totius entis ostendero, qui Dens est. Et hoc erit ostensum, vel si auctoritas Ecclesiae removeatur ab illa, cum de alia non sit altercatio; vel si ostensive probetur, a i predicherebbe, e questo è falso. Perocchè noi non diciano: lo imperadore è papa, nè il papa è imperadore: e non i può dire, che comunichino in ispezie; perchè altro è 'offizio del papa, e altro è quello dello imperadore, in uanto e' sono tali. Adunque si riducono a qualche cosa, vella quale e' si debbono unire; e però si vuole sapere che nuella comparazione che è tra relazione e relazione, quella tra relativo e relativo. Adunque se il papato e l'imperio, ssendo relazioni di sopraposizione, s'hanno a ridurre al ispetto della sopraposizione, dal quale rispetto con le diferenze loro dipendono, Papa ed Imperadore, essendo eglivo relativi, si dovranno ridurre a qualcuno, nel quale si 'itrovi esso rispetto di sopraposizione senza altra diffeenza: e questo sarà o l'istesso Iddio, nel quale ogni ripetto universalmente s'unisce; o una sostanza a Dio ineriore, nella quale il rispetto della sopraposizione, per la lifferenza della sopraposizione dal semplice rispetto discendente, diventi particolare. E così è manifesto che il papa e lo imperadore, in quanto sono uomini, s'hanno a ridurre a uno, ma in quanto papa ed imperadore ad altro; e questo basti in quanto alla ragione.

Posti e rimossi gli errori, a quali coloro molto s' accostano che dicono, l' autorità del romano imperio dal pontefice romano dipendere, è da ritornare a dimostrare la verità di questa terza quistione, la quale si proponeva da principio per dichiararla, la quale verità apparirà sufficientemente, se sotto prefisso principio ricercando dimostrerò, la prefata autorità senza mezzo dipendere dalla sommità di tutto l'essere, che è Iddio. E questo sarà dimostrato, ovvero se l'autorità della chiesa sia rimossa da essa, conciossiachè di quella non è altercazione; o se si

Dec immediate dependere. Quod autem auctoritas Ecclesiae non sit caussa Imperialis auctoritatis, probate sic: Illud, quo non existente, aut quo non virtuante, aliud habet totam suam virtutem, non est caussa illius virtutis: Sed Ecclesia non existente, aut non virtuante, Imperium habuit totam suam virtutem. Ergo Ecclesia non est caussa virtutis Imperii, et per consequens, ner auctoritatis, cum idem virtus sit et auctoritas eius. Sit Ecclesia A, Imperium B, auctoritas sive virtus Imperii C. Si non existente A, C est in B, impossibile est, A esse caussam ejus quod est, C esse in B: cum impossibile sit, effectum praecedere causam in esse. Adhuc, si nihil operaute A, C est in B, necesse est, A non esse causam ejus quod est, C esse in B: cum necesse sit ad productionem effectus praeoperari caussam, praesertim efficientem, de qua intenditur. Major propositio hujus demonstrationis declarata est in terminis: Minorem Christus et Ecclesia confirmat: Christus nascendo et moriendo ut superius dictum est: Ecclesia, cum Paulus in Actibus Apostolorum deget ad Festum: Ad tribunal Caesaris sto. ubi me oportet judicari. Cum etiam Angelus Dei Paulo dixerit parum post: Ne timeas, Paule, Caesari te oportet assistere. Et infra iterum Paulus ad Judaeos existentes in Italia: contradicentibus autem Judaeis, coactus sum onpellare Cuesarem, non quasi gentem meam habens aliquid accusare, sed ut erverem animam meam de morte. Qual si Caesar jam tunc judicandi temporalia non habuset auctoritatem, nec Christus hoc persuassisset, nec angelis illa verba nunciasset, nec ille qui dicebat, Cupio disobi et esse cum Christo, incompetentem judicem appellaset Si etiam Constantinus auctoritatem non habuisset in putrimostra chiaramente da Dio senza mezzo dipendere. E che l'autorità della chiesa, non sia cagione della imperiale, si pruora così: quello, senza l'essere o la virtù del quale, è altra cosa, quest'altra cosa da quello non dipende; ma non esistendo la chiesa, ovvero non dando virtù, l'imperio ebbe tutta la virtù sua. Adunque la chiesa non è cagione della virtù dello imperio nè della sua autorità, essendo tuttuno la virtù e l'autorità sua; e questo così si mostra. Sia la chiesa A, l'imperio B, l'autorità o virtù dell'imperio C. Se non esistendo A, C è in B, è impossibile che A sia cagione dello essere C in B, perchè egli è impossibile che l'effetto preceda la cagione sua nello essere. Ancora, se mentre che A nulla adopera, C è in B, è necessario che A non sia cagione dell'essere C in B, perchè egli è necessario che alla produzione dello effetto, la cagione innanzi adoperi, specialmente la cagione efficiente della quale al presente parliamo. La maggior proposizione di questa dimostrazione è dichiarata ne termini; la minore è confermata da Cristo e dalla Chiesa: da Cristo quando nacque e quando morì come di sopra è detto; dalla Chiesa, dicendo Paolo negli atti degli Apostoli: Io sto dinanzi al tribunale di Cesare, ove mi conviene esser giudicato. *E poco di*poi l'angiolo di Dio disse a Paolo: Non temere, Paolo, innanzi a Cesare ti conviene comparire. E disotto disse Paolo a' giudei che erano in Italia: Contradicendomi i giudei, io sono costretto appellare a Cesare, non per accusare in alcuna cosa la gente mia, ma per rimuovere l'anima mia dalla morte. E se Cesare non avesse allora avuto autorità di giudicare le cose temporali, nè Cristo arrebbe questo persuaso, nè l'angiolo avrebbe quelle parole annunziate, nè colui che diceva, io desidero di morire ed

## 672 DE MONARCHIA

n Ecclesiae, illa quae de Imperio deputavit ei le jure deputare non potuisset; et sic Ecclesia, illa contione uteretur injuste: cum Deus velit oblationes esse immaculatas, juxta illud Levitici: Omnis oblatio, pur offertur Domino, absque fermento fiet. Quod quidem pracceptum, licet ad offerentes faciem habere videatur, minimus continuado de la continuada de la c

lominus est per co est credere, Deur cum etiam in eode minare animas ver immundi sitis. Sed monio sibi der sum erat illud ad recipientes. Stultum eim ipi, quod prohibet exhibei; ipiatur Levitis: Nolite contangatis quicquam eorum, nuod Ecclesia abutatur patrialde inconveniens: ergo falebatur.

Amplius, si Ecclesia virtutem haberet authorizadi Romanum principem, aut haberet a Deo, aut a se sul ab Imperatore aliquo, aut ab universo mortalium assensu, vel saltem ex illis praevalentium. Nulla est alia rimula, per quam virtus haec ad Ecclesiam masse potuisset. Sed a nullo istorum habet: Ergo virtutem prodictam non habet. Quod autem a nullo istorum habet, sic apparet. Nam si a Deo recepisset, hoc fuisset aut policiem divinam, aut per naturalem; quia quod a natura recipitur a Deo recipitur, non tamen convertitur. Sed ma per naturalem: quia natura imponit legem, nisi sui effectibus: cum Deus insufficiens esse non possit, ubi sie secundis agentibus aliud in esse producit. Unde cum Ecclesia non sit effectus naturae, sed Dei dicentis: Sur hanc petram aedificabo Ecclesiam meam. Et alihi: Opes

essere con Cristo, avrebbe appellato incompetente giudice. Ancora se Costantino non avesse avuto autorità in patrocinio e aiuto della chiesa, quelle cose dell'imperio che deputò alla chiesa, non avrebbe potuto di ragione deputare; e così la chiesa ingiustamente userebbe quel dono; conciossiache Iddio voglia l'offerte essere immaculate, secondo quel detto del Levitico: Ogni offerta che farete a Dio sarà senza formento. Il quale comandamento, benchè paja che sia diretto agli offerenti, nientedimeno è ancora a'recipienti. Stolto è credere che Iddio voglia che si riceva quello che vieta dare, massime perchè nel medesimo libro si comanda a' Leviti: Non vogliate contaminare l'anime vostre, e non toccate alcuna di quelle cose acciocchè non siate immondi. Ma il dire che la chiesa così usi male il patrimonio a se deputato, è molto inconveniente; adunque era falso quello da che questo seguita.

Oltre a questo se la chiesa avesse virtù di dare autorità al principe romano, o l'avrebbe da Dio, o da se, o da altro imperadore, o da tutto il consentimento de' mortali, o almeno dalla maggior parte. Non c'è altra via per la quale questa virtù possa essere venuta alla chiesa; ma da nessuno di costoro ha questo; adunque non l'ha in aleun modo. E che da nessuno di costoro l'abbia, così si mostra. Imperocchè se l'avesse da Dio ricevuta, questo sarebbe stato per legge divina o naturale, perchè quello che si riceve da natura si riceve da Dio, ma non per contrario. Ma non la riceve per naturale legge, perchè la natura non pone legge, se non a' suoi effetti, conciossiachè Iddio non sia insufficiente a potere produrre alcuno effetto senza gli agenti secondi. E nun essendo la chiesa effetto di natura ma di Dio, dicente: sopra questa pietra edificherò la chiesa

consummavi quod dedisti mihi ut faciam: manifestum est. quod ei natura legem non dedit. Sed nec per divinan. Omnis namque divina lex, duorum testamentorum gremio continetur: in quo quidem gremio reperire non possum, temporalium sollecitudinem sive curam sacerdotio primo vel novissimo commendatam fuisse. Quinimo invenio, sacerdotes primos ab illa de praecepto remotos, et patet per ea quae Deus ad Moysen: et sacerdotes novissimos, per ea quae Christus ad discipulos. Quam quiden ab eis esse remotam possibile non esset, si regimins temporalis auctoritas a sacerdotio demanaret; cum saltem in authorizando sollicitudo provisionis instaret: et deinde cautela continua, ne authorizatus a tramite rectitudinis deviaret. Quod autem a se non receperit, de facili patet sic: Nihil est quod dare possit, quod non habet. Unde omne agens aliquid, actu esse tale oportet. quale agere intendit: ut habetur in iis quae de simpliciter ente. Sed constat, quod si Ecclesia sibi dedit illam virtutem, non habebat illam priusquam daret sihi. Et sic dedisset sibi quod non habebat: quod est impossibile. Quod vero ab aliquo Imperatore non receperit. per es quae superius manifesta sunt, patet sufficienter. Et quod etiam assensu omnium vel praevalentium non habuerit. quis dubitat, cum non modo Asiani et Africani omnes. quin etiam major pars Europam colentium, hoc abhorreat? Fastidium etenim est, in rebus manifestissimis probationes adducere.

Item: Illud quod est contra naturam alicujus non est de numero suarum virtutum: cum virtutes uniuscujusque rei consequantur naturam ejus, propter fais

altrove: io ho finita l'opera che tu mi desti a manifesto che la natura non gli dette la legge. e la riceve per legge divina. Imperocahè ogni legge nel grembo de' due testamenti si contiene: nel qual non posso trovare, la cura delle cose temporali al o novissimo sacerdozio essere commessa; ma piutoco i primi sacerdoti da quella per comandamenrimossi, come apparisce per le parole di Dio a ed i sacerdoti ultimi per le parole di Cristo a' di-La qual cura non sarebbe possibile che da loro imossa, se l'autorità del temporale governo dal saio dipendesse: conciossiachè nel dare autorità vi saollecitudine di provedere, e dipoi cautela continoiocchè chi avesse ricevuto autorità, dalla retta via partisse. E che non l'abbia ricevuta da se, facilapparisce. Nessuna cosa è che possa dare quello che L. Onde qualunque fa alcuna cosa, deve essere in atquale quello che intende fare, secondo che si ha Metafisica. Sicchè se la chiesa si dette quella virtà. avea prima che ella se la desse; e così avrebbesi dalo che ella non avea, e questo non è possibile. E che on l'abbia da alcuno imperadore ricevuta, di sopra so dichiarato. E chi dirà che ella l'abbia avuta dal so di tutti gli uomini o della maggior parte, essennon solo yli affricani ed asiani tutti, ma ancora la or parte degli europei abbiano questo in odio? Egli diosa cosa nelle materie manifestissime, addurre le-

Itre a questo, quello che è contro alla natura d'alcosa, non è del numero delle sue virtù: conciossiachè ù di qualunque cosa conseguitino alla natura sua adeptionem. Sed virtus authorizandi regnum nostrae mortalitatis, est contra naturam Ecclesiae: Ergo non est de numero virtutum suarum. Ad evidentiam autem minoris, sciendum, quod natura Ecclesiae, forma est Ecclesiae. Nam quamvis natura dicatur de materia et forma, propius tamen dicitur de forma, ut ostensum est in Naturali auditu. Forma autem Ecclesiae nihil alindest quam vita Christi tam in dictis quam in factis compreliensa. Vita enim ipsius idea fuit et exemplar militaris Ecclesiae, praesertim pastorum, maxime hujus summi, cujus officium est pascere oves et agnos. Unde ipse in Joanne formam suae vitae relinquens: Exemplum, inquit, dedi robis, ut quemadmodum ego feci, ita et ros faciatis. Et specialiter ad Petrum, postquam pastoris officium sibi commisit, ut in eodem habemus; Petre, inquit, sequere me. Sed Christus hujusmodi regimen comm Pilato abnegavit; Regnum, inquit, meum non est de hoc mundo: si ex hoc mundo esset regnum meum, ministri mi utique decertarent ut non traderer Judaeis: nunc outen regnum meum non est hinc. Quod non sic intelligendum est, ac si Christus, qui Deus est, non sit dominus Regni hujus, cum Psalmista dieat: Quoniam ipsius est mare, et ipse fecit illud, et aridam fundaverunt manus ejus. Sed quia, ut exemplar Ecclesiae quae regni hujus curam non habebat; velut si aureum sigillum loqueretur de se dicens: Non sum mensura in aliquo genere: quod quidem dictum non habet locum, in quantum est aurum, cum st metrum in genere metallorum, sed in quantum est quiddam signum receptibile per impressionem. Formale gitur est Ecclesiae illud idem dicere, illud idem sentire. Oppositum autem dicere vel sentire, contrarium formac-

r acquistare il fine: ma la virtù di dare autorità al reo della nostra mortalità è contro alla natura della chieadunque non è del numero delle virtù sue. Per dichiazione della minore, è da sapere che la natura della chieè la forma della chiesa. Imperocchè, benchè la natura dica della materia e della forma, nientedimeno princilmente della forma s' intende, secondo Aristotele nella ica. E la forma della chiesa non è altro che la vita di isto, ne' detti e fatti suoi compresa. Infatti la vita sua uno esempio della chiesa militante specialmente de pari e massime del sommo pontefice, l'officio del quale è scere gli agnelli e le pecore. Onde egli in Giovanni laandoci la forma della sua vita disse: dato v' ho l' esemche come ho fatto io, così ancora voi facciate: e cialmente disse a Pietro, poiche l'officio del pastore gli e commesso, come in Giovanni si legge: Pietro, seguita . Ma Cristo in presenza di Pilato questo regno dinegò endo: Il regno mio non è di questo mondo; se regno questo mondo fusse, i ministri miei combatterebbono da giudei non fussi preso; ma ora, qui non è il reo mio. Non s' intende questo così, che Cristo che è Id-, non sia di questo regno signore, perchè dice il Salmo i: Di Dio è il mare ed egli lo fece, e le sue mani fonno la terra; ma disselo come esempio della chiesa che i non aveva cura di questo regno nella guisa che uno gello d'oro di se parlando dicesse: lo non sono misuin genere alcuno; il quale detto non ha luogo in quanegli è oro, perchè egli è misura del genere de metalli, in quanto egli è uno certo segno che si può ricevere impressione. Adunque egli è formale officio della chiedire ed intendere quello medesimo; ma dire o intendere

ut patet, sive naturae, quod idem est. Ex quo colligitar quod virtus authorizandi regnum hoc, sit contra naturam Ecclesiae. Contrarietas enim in opinione vel dicto, sequitur ex contrarietate quae est in re dicta vel opinate sicut verum et falsum ab esse rei; vel non esse in oratione causatur, ut doctrina Praedicamentorum nos docet. Sufficienter igitur per argumenta superiora, ducendo ad inconveniens, probatum est auctoritatem Imperii ab Ecclesia minime dependere.

Licet in praecedenti Capitulo ducendo ad inconveniens, ostensum sit, auctoritatem imperii ab auctoritate summi Pontificis non causari; non tamen omnino probatum est, ipsam immediate dependere a Deo, nisi ex consequenti. Consequens enim est, si ab ipso Dei vicario non dependet, quod a Deo dependat. Et ideo ad perfectam determinationem propositi, ostensive probandum est, Imperatorem sive mundi Monarcham immediate se habere ad principem universi, qui Deus est. Ad hujus autem intelligentiam sciendum, quod bomo solus in entibus tenet medium corruptibilium et incorruptibilium. Propter quod recte a Philosophis assimilatur horizonti, qui est medium duorum hemisphaeriorum. Nam homo, si consideretur secundum utramque partem essentialem scilicet animam et corpus, corruptibilis est: si consideretur tantum secundum unam, scilicet secundum anmam, incorruptibilis est. Propter quod bene Philosophus inquit de ipso, prout incorruptibilis est, in secundo & Anima, cum dixit: Et solum hoc contingit separari, latquam perpetuum a corruptibili. Si ergo homo meopposto è contrario alla forma, come è manifesto, ed alnatura sua, che è il medesimo. Di quì apparisce che la
rtù di dare autorità a questo regno è contro alla natui della chiesa: perciocchè la contrarietà nell'opinione e
il detto seguita dalla contrerietà che è nella cosa detta o
ninata; come il vero ed il falso, dall'essere della cosa o
ul non essere nello intelletto procede, secondochè la dotina de' Predicamenti c'insegna. Sufficientemente adunue per gli argomenti sopraddetti, dimostrando quello che
opinione ha d'inconveniente, abbiamo provato che l'aurità dell'imperio dalla chiesa non punto dipende.

Benchè nel precedente capitolo, riducendo a inconveente, abbiamo provato l'autorità dello imperio dal ponfice non dipendere, non s'è però interamente mostro, se m per conseguenza, essa senza mezzo venire da Dio. ali è consequente cosa, che se non viene dal vicario di io, che venga senza mezzo da Dio. E però a perfettasnte dichiarare il proposito, per affermativa dimostraone proveremo, che lo imperadore immediatamente dinde dal principe dell'universo ch' è Iddio. Ad intendere usto, si vuole sapere che solo l'uomo nell'ordine delle se tiene il mezzo tra le cose corruttibili e le non corrutbili; sicchè rettamente lo assomigliano i filosofi all'orizrate che è il mezzo de due emisferi. Imperocchè se l'uoo si considera secondo l'una e l'altra parte essenziale ioè anima e corpo, secondo il corpo è corruttibile, secono l'anima non corruttibile. E bene disse Aristotele di lui el secondo dell'anima, che egli è incorruttibile in questo vodo, dicendo: e questo solo si può separare come peretuo da corruttibile. Adunque se l'uomo è in mezzo tra ueste due cose corruttibili ed incorruttibili, ed ogni mezdium est quoddam corruptibilium et incorruptibilium. cum omne medium sapiat naturam extremorum; necess est hominem sapere utramque naturam. Et cum omis natura ad ultimum quendam finem ordinetur, consequitur, ut hominis duplex finis existat. Et sicut inter omis entia solus incorruptibilitatem et corruptibilitatem participat: sic solus inter omnia entia, in duo ultima ordinetur; quorum alterum sit finis ejus, prout corruptililis, alterum vero, prout incorruptibilis. Duos igitur fnes Providentia illa inerrabilis homini proposuit intendendos, beatitudinem scilicet hujus vitae, quae in operatione propriae virtutis consistit, et per terrestrem Paradisum figuratur; et beatitudinem vitae acterne, quae consistit in fruitione divini aspectus: ad quam virtus propria ascendere non potest, nisi lumine divino adjuta, quae per Paradisum coelestem intelligi datur. Ad has guidem beatitudines, velut ad diversas conclesiones, per diversa media venire oportet. Nam ad primam, per Philosophica documenta venimus, dummodo illa sequamur, secundum virtutes morales et intellectuales operando. Ad secundam vero, per documenta spiritualia, quae humanam rationem transcendunt, dummodo illa sequamur secundum virtutes Theologicas operaudo, fidem scilicet, spem et charitatem. Has igitur conclusiones et media, licet ostensa sint nobis, haec ab humana ratione, quae per philosophos tota nobis imotuit, haec a Spiritu Sancto, qui per Prophetas et Hagiographos, per coaeternum sibi Dei Filium JESUY CHRISTUM, et per ejus discipulos, supernaturalem ve ritatem ac nobis necessariam revelavit; humana opditas prostergaret, nisi homines tanguam equi, su be-

tiene la natura degli estremi, è necessario che l'uomo raa dell'una e dell'altra natura. E per cagione che ogni tura a uno ultimo fine si riduce, bisogna che l'uomo riduca a due cose. E come quegli che solo fra tutti i enti partecipa della corruttibilità e incorruttibilità. sì, solo fra tutti gli enti, a due ultimi fini sia ordinato: 'quali l'uno sia fine dello uomo secondo ch'egli è corttibile, l'altro fine suo secondo ch'egli è incorruttibile. Junque quella providenza, che non può errare, propose l'uomo due fini, l'uno la beatitudine di questa vita, che nsiste nelle operazioni della propria virtù, e pel terrere paradiso si figura; l'altra la beatitudine di vita eter-1 la quale consiste nella fruizione dello aspetto divino, la quale la propria virtù non può salire se non è dal dino lume aiutata, e questa pel paradiso celestiale s'inten-. A queste due beatitudini, come a diverse conclusioni, sogna per diversi mezzi venire. Imperocchè alla prima ni pervegnamo per gli ammaestramenti filosofici, pure che regli seguitiamo, secondo le virtù morali ed intellettuali verando. Alla seconda poi per gli ammaestramenti spiriali che trascendono l'umana ragione, purche quegli seuitiamo, operando secondo le virtù teologiche, Fede, Speınza e Carità. Adunque queste due conclusioni e mezzi, nchè ci sieno mostre, l'una dalla umana ragione la quape' filosofi c'è manifesta, l'altra dal santo Spirito il sale pe profeti o sacri scrittori, per l'eterno Figliuolo di io GESU CRISTO, e pe suoi discepoli, le verità sorannaturali, e le cose a noi necessarie ci rivelò; nienteimeno la umana cupidità le posporrebbe, se gli uomini me cavalli, nella loro bestialità vagabondi, con freno non ussino rattenuti. Onde e' fu di bisugno all'uomo di due stialitate vagantes, in chamo et fraeno compescerenter via. Propter quod opus fuit homini, duplici directiva secundum duplicem finem: scilicet summo Pontifice, mi secundum revelata humanum genus perduceret al vitam aeternam; et Imperatore, qui secundum Philosphica documenta genus humanum ad temporalem dicitatem dirigeret. Et cum ad hunc portum vel nulli, rel pauci, et ii cum difficultate nimia pervenire possint, ni sedatis fluctibus blandae cupiditatis, genus humanon liberum in pacis tranquillitate quiescat; hoc signum es illud, ad quod maxime debet intendere curator orbis. qui dicitur Romanus princeps, ut scilicet in areola mottalium libere cum pace vivatur. Cumque disposito mundi hujus dispositionem inhaerentem caelorus & cumlationi sequatur, necesse est ad hoc ut utilia desmenta libertatis et pacis commode locis et temporibe applicentur, ista dispensari ab illo Curatore qui totalen coelorum dispositionem praesentialiter intuetur. Hk 2tem est solus ille, qui hanc praeordinavit, ut per ipsm providens, suis ordinibus quaeque connecteret. Ord si ita est, solus eligit Deus, solus ipse confirmat, cum seperiorem non habeat. Ex quo haberi potest ulteris. quod nec isti qui nunc, nec alii cujuscumque modidici sunt Electores, sic dicendi sunt; quin potius denuncialores divinae providentiae sunt habendi. Unde fit, quod aliquando patiantur dissidium, quibus denunciandi dignitas est indulta: vel quia omnes, vel quia quidam « rum, nebula cupiditatis obtenebrati, divinae dispenstionis faciem non discernunt. Sic ergo patet, quod autoritas temporalis Monarchae, sine ullo medio, in ipse de fonte universalis auctoritatis descendit. Qui quien lirezioni secondo i due fini, cioè del sommo pontefice, il male secondo le rivelazioni dirizzasse la umana generazione alla felicità spirituale, e dello imperadore il quale secondo gli ammaestramenti filosofici alla temporale felintà dirizzasse gli uomini. Ed essendo che a questo porto vessuni o pochi e difficilmente potrebbono pervenire, se la penerazione umana sedate e quietate l'onde della cupidità son si riposasse libera nella tranquillità della pace; questo è quel segno al quale massime debbe risquardare l'imveradore della terra, principe romano, acciocchè in questa ibitazione mortale in pace si viva. E perchè la disposivione di questo mondo seguita la disposizione delle celesti fere, è necessario a questo, affinchè gli universali ammaestramenti della pacifica libertà comodamente a' luoghi ed i'tempi s' adattino, che questo terreno imperadore sia da plui spirato il quale presenzialmente vede tutta la dispoizione de' cieli. Questo è solo Colui che ordinò questa diposizione, acciocchè egli per mezzo di essa provedendo, utte le cose a' suoi ordini collegasse. E se egli è così, solo 'ddio elegge, solo Iddio conferma, non avendo egli supeiore. Onde ancora vedere si può, che nè questi che ora si licono, nè altri che mai si sieno detti elettori, così si debvono chiamare, ma piuttosto denunziatori della provvilenza divina. Di qui avviene che spesso insieme si discorlano quelli a'quali è data una tale facoltà di denunziare; o perchè tutti loro, o perchè alcuni di loro, ottenebrati dalla nebbia della cupidità, non discernono la faccia della disposizione divina. Così adunque apparisce che l'autorità della temporale monarchia senza mezzo alcuno in esso monarca discende dal fonte della universale autorità: il quale fonte nella sommità della semplicità sua unito, in fons in arce suae simplicitatis unitus, in multiplices alveos influit, ex abundantia bonitatis divinae. Et jam setis videor metam attigisse propositam. Enucleata namque veritas est quaestionis illius, qua quaerebatur, utrun ad bene esse mundi necessarium esset Monarchiae ofcium; ac illius, qua quaerebatur, an Romanus populus de jure Imperium sibi adsciverit: nec non illius ultimee, qua quaerebatur, an Monarchae auctoritas a Deo, velab alio dependeret immediate. Quae quidem veritas ultimae quaestionis non sic stricte recipienda est, ut Romanus princeps in aliquo Romano Pontifici non subjaceat: cum mortalis ista felicitas quodammodo ad immortalem felicitatem ordinetur. Illa igitur reverentia Caesar utatur ad Petrum, qua primogenitus filius debet uti ad patrem: ut luce paternae gratiae illustratus, virtuosius orben terrae irradiet. Cui ab Illo solo praefectus est, qui et omnium spiritualium et temporalium gubernator.

arii rivi spartisce liquore della bontà sua abbondante. E ià mi pare assai avere tocco il proposto termine. Imperiocchè è dichiarata la verità di quella quistione per la uale si cercava se al bene essere del mondo fosse l'officio lel monarca necessario; ed ancora di quella che cercava e il popolo romano per ragione s'attribuì l'imperio, non neno che dell'ultima nella quale si domandava, se l'autoità del monarca, senza mezzo, da Dio ovvero da altri diendesse. Ma la verità di quest'ultima quistione non si leve così strettamente intendere, che il principe romano ion sia al pontefice in alcuna cosa soggetto: conciossiache uesta mortale felicità alla felicità immortale sia ordiata. Cesare adunque quella reverenza usi a Pietro, la uale il primogenito figliuolo usare verso il padre debbe, cciocchè egli illustrato dalla luce della paterna grazia, on più virtù il circolo della terra illumini. Al quale circolo è da Colui solo proposto il quale è di tutte le cose pirituali e temporali governatore.



# DANTIS ALIGHERII EPISTOLAE

QUAE EXSTANT

CUM DISQUISITIONIBUS

ATQUE ITALICA INTERPRETATIONE
PETRI FRATICELLI



Che molte Epistole fossero scritte da Dante Alighieri, le induce s eredere il tenor di sua vita, condotta in mezzo alle cure pubbliche e alle brighe di parte, e terminata in una lunga peregrinazione, e lo attestano, fra gli altri, Giovanni Boccaccio e Leonardo Bruni, i quali per di più affermano averle co'propri occhi vedute.,, Fece ancora , (dice il Certaldese) questo valoroso Poeta molte Epistole prosaiche ", in latino, delle quali ancora appariscono assai " (1). E l'Aretino. dopo aver riportato alcun brano delle Lettlere dell'Alighieri, dice egualmente che da esso furono scritte ,, in latino . . . . molte Epi-" stole in prosa "; e che Dante " fu ancora scrittore perfetto, ed era " la lettera sua magra e lunga, secondo io ho veduto in alcune Epi-" stole di sua propria mano scritte " (2). Ma o sia da incolparne la incuria degli uomini, o la voracità del tempo, che molte belle cose consuma e distrugge, il fatto si è che sole sette ne sono a noi pervenute: le altre o giacciono inosservate e sepolte in qualche polverosa Biblioteca, o sono andate sventuratamente perdute. Della qual cosa è a dolere non poco, sì perchè ogni minimo scritto di quel libero e ardente petto del ghibellino poeta vuolsi aver caro e sacro dagl'Italiani, sì perchè queste Lettere sono monumenti preziosi della di lui storia privata e di quella del romoroso secolo nel quale egli visse. Forse le diligenti indagini d'alcuno fra'tanti zelatori della fama dell'Alighieri potranno in progresso riuscire al discuoprimento di altre: ma di presente a me non è dato mandare alla luce se non quelle, che il Prof.

- (1) Vita, studii e costumi di Dante Alighieri, cap. 16.
- (a) Vita di Dante.

e harbaro, anzi più che barbaro; ma dirò solo che si risente (e cers non potrebbe a meno) della rozzezza del secolo XIV, in cui pria che Petrarca s'adoperasse, lo studio delle buone Lettere latine non ava incominciato a risorgere. Cotesto critico dovea, ad esser giusto, nos por sotto occhio al Lettore l'antica traduzione che abbiamo riportata qui sopra, ed in cui chiaro apparisce il difetto di perspecuità e d'ordinan sintassi, ma prendere ad esame l'originale latino, e considerarac lo stile nel tempo: chè, così facendo, si sarebbe forse astenuto dall'irridere al buon Villani, e a'di lui contemporanei, i quali paragonado le Epistole dell'Alighieri cogli altri componimenti latini dell'età loro, le commendarono molto, e disserle afforzate d'eccellenti senienze el autoritadi, e scritte con alto dettato.

Riproducendo queste Epistole ho credoto bene non toglierne le note che il sullodato Prof. Witte vi appose, modificandone talvolta alcuna, e talaltra alcuna io stesso aggiungendone. Queste note o danno contezza delle varie lezioni che ne'Codici incontransi, o delle emende e de'supplementi fatti in alcuni luoghi del testo viziati o mancanti, o sono semplici citazioni e richiami, o rischiarano alcun punto di storia quivi toccato. E dappoichè il Professor Witte, questo benemento delle Lettere nostre e di Dante Alighieri, produsse, or non ha molto, in un giornale d'Alemagna, un suo articolo, riguardante alcune novelle e interessantissime scoperte da esso fatte intorno le Epistole del divino Poeta, questo pure stimo opportuno il dar qui appresso tradotto.

Per quanto il Professore alemanno ne fa sapere, egli persenne a discuoprire in un tal Codice MS. tre nuove interessanti Epistole dell'Alighieri insieme ad altre quattro, che sebbene portassero il nome d'Alessandro da Romena e della Contessa Guidi da Battifolle, pure da molti segni appariva essere state scritte sotto la di lui dettatura. Per mezzo de' cortesi officii d'alcun suo amico riusch il Witte al obtenerne una copia; ed infrattanto ch'ei preparavasi a far delle medesime un' edizione insiem colle altre primamente stampite, volle dat contezza al pubblico di questo avventuroso ritrovamento per mezzo dell'articolo in discorso, che or soltanto ci resta, perdute esendo un'altra volta le Epistole. Imperocchè il Witte tornando un bel zurno nelle sue stanze non più trovò le Carte, sì per lui che per gliamatori di Dante cotanto preziose, nè per quante ricerche egli a fa si ponesse, potè più giungere a rinvenirle. E poichè sembra che a! W.tte sia restata preclusa la via di trarne una seconda copia, e poble il Codice che le contiene, serbasi in uno di que'luoghi, muti, d'abbe il nostro Poeta, d'ogni luce, io m'asterrò dal metter fuori sull'accaduto ogni qualunque siasi congettura.

Un frammento di altra Lettera, scritta da Dante nell'esilio, ci è stato conservato da Leonardo Bruni (4): Tutti li mali e tutti gl'inconvenienti mici dagli infausti comizi del mio Priorato ebbero cagione e principio: del quale Priorato, benchè per prudenza io non fossi degno, nientedimeno per fede e per età non era indegno; perocchè dieci anni erano già passati dopo la battaglia di Campaldino, nella quale la parte ghibellina fu quasi al tutto morta e disfatta, dove mi trovai non fanciullo nell' armi, e dove nel principio ebbi temenza molta e nella fine allegrezza grandissima per li vari casi di quella battaglia,

Secondo la testimonianza del Bruni medesimo, Dante, innanzi la discesa d'Arrigo, serisse varie Lettere ai suoi amici fiorentini ed ai Rettori della Repubblica, implorando grazia al ritorno. D'una particolarmente, indiritta al Popolo di Firenze riporta le prime parole: Popule meus quid feci tibi? (5) Anche il Villani sembra accennare una di queste laddove dice che Dante " intra l'altre fece tre nobili " epistole: l'una mandò al reggimento di Firenze dogliendosi del suo " esilio senza colpa; l'altra mandò all'Imperatore Arrigo, quando era " all'assedio di Brescia riprendendolo della sua stanza, quasi profemando; la terza a'Cardinali Italiani quando era la vacazione dopo " papa Clemente, acciò che s'accordassero ad eleggere papa italiano: " tutte in latino con alto dettato e con eccellenti sentenzie e autoritadi, le quali furono molto commendate da'savi intenditori " (6).

Il Bruni dice altresì, che la celebre battaglia di Campaldino, nella quale virtuosamente si trovò Dante a combattere per la patria, fu da esso lui descritta in una Epistola. E questa Epistola, che omai è andata perduta, apparisce che fosse dal Bruni co'propri focchi veduta; imperciocchè nel toccare della detta battaglia si adoprano da quel biografo le seguenti parole: "Questa battaglia racconta Dante in una "sua Epistola, e dice esservi stato a combattere, e disegna la forma "di essa "(7).

Alla metà del secolo decimoquinto, secondo che n'afferma il Conte Troya (8), leggevansi in Forlì alcune Lettere dell'Alighieri, dettute a Pellegrino Calvi segretario di Scarpetta degli Ordelaffi, per le quali s'avea contezza, che il poeta impetrò dal Signor di Verona (Barto-

- (4) Vella Vita di Dante.
- (5) Loc. cit. Il Fabbroni (Elogi pag. 66) dice, ma non so su qual l'ondamento, che questa Lettera fu scritta da Dante in Vorona.
  - (6) Croniche, Libro IX. cap. 135.
  - (7) Loc. cit.
  - (8) Del Veltro allegorico pag. 60.

lommeo della Scala) nel 1303 un corpo di cavalli e di fanti carin Firenze: ma oggi cercherebbonsi invano coteste Lettere a Forfi, se un giorno le carte degli Ordelassi furono per fanatico zelo dale al fiamme.

Quando poi nel 1311 Dante, secondo il citato Scrittore (9) passi Casentino in Romagna, e per breve tempo fermossi nuovamente a Forlì, scrisse una Lettera a Can della Scala in nome degli esuli chediti toscani. In essa Dante narrava, fra le altre cose, l'infelice succedella Legazione d'Arrigo a' Fiorentini, de' quali deplorava la ced. Pellegrino Calvi ne trasse copia di proprio pugno: ma il tempo la estrutto così questa come le molte altre, che Dante dettò in arrigo de' suoi compagni di sventura.

Delle sette Lettere, che sono a noi pervenute, cinque solludo si abbiamo nel loro originale latino: le altre due non le posediamo che in una traduzione antica, non però del tempo dell'Alighiri, mi per quel ch'appare del secolo decimoquinto. Delle latine admune be creduto convenevol cosa il fare una traduzione, sì per uniriepi convenientemente alle altre in volgare, si per mantener la promess de feci fino da quando pubblicai il Canzoniere, cioè ch'avrei d'un'illiana versione accompagnato tutto ciò che dal divino poeta fose sul scritto latinamente. E perchè due fra di queste cinque erano slate pi tradotte in italiano, dirò la ragione, per la quale io non ho riprodotto coteste già edite traduzioni, ed ho voluto piuttosto farne io melesimo una novella. Dico primieramente, che dovendo dare la traduzione promessa, più dicevole m'è sembrato il presentarne una fatta per intere dalla mano medesima, affine di non unire de componimenti, diversi fra loro nella dizione e nello stile. Dico secondariamente, che le gi edite traduzioni (e sono quelle della Lettera ad Arrigo, dell'alta # l'Amico fiorentino) evidentemente appariscono fatte con poco o mola d'eleganza, e la prima particolarmente con qualche disordin telli sintassi e con poco d'intelligenza del testo latino, lo che forse poi di sere addivenuto dall'avere il traduttore letto sopra un esemplare 188 iscevro d'errori. E perchè delle mie asserzioni apparisca la maniriporterò qui appresso di fronte a qualche brano dell'antica ur della traduzione novella, attalchè non resterà difficile il rilerani differenza.

(9) Ivi pag. 125.

#### DALL' EPISTOLA AD ARRIGO

Sanctissimo triumphatori . . . domino Henrico . . . omnes Thusci, ti pacem desiderant terrae, osculantur pedes.

Immensa Dei dilectione testante, relicta nobis est pacis hereditas, in sua mira dulcedine militiae nostrae durae milescerent, et in usu us patriae triumphantis gaudia mereremur...

## TRADUZIONE D'ANTICO ANONIMO.

TRADUZIONE NOVELLA.

Al gloriosissimo e felicissimo ionfatore ... Messer Arrigo ... tti i Toscani universalmente, che uce desiderano, mandano baci la terra dinanzi ai vostri piedi. Testificando la profondissima lezione di Dio, a noi è lasciata tredità della pace, arciocchè nelsua maravigliosa dolcezza l'arezze della nostra cavalleria si miliassero, e nell'uso d'essa melassimo l'allegrezze della vittopsa patria del Cielo ...

Al santissimo trionfatore . . . Messer Arrigo . . . tutti universalmente i Toscani, che pace in terra desiderano, mandano baci a'suoi piedi.

Testimone la immensa dilezione di Dio, fu a noi lasciata l'eredità della pace, affinchè nella sua maravigliosa dolcezza la nostra dura milizia tornasse più mits, e nell'uso di quella meritassimo i gaudii della trionfants patria celeste.

Non enim ad arbores extirpandas valet ipsa ramorum incisio, sia iterum multiplicius via terrae ramescent, quousque radices intumes fucrint, ut praebeant alimentum. Qui praess unice mundo, sid peregisse praeconiaberis? Quum cervicem Cremonae deflexerts ntumacis, nonne tune vel Brixiae vel Papiae rabies inopina turgest? Immo! Quae, quum flagellum resederit, mox alia Vercellis, vel regami, vel alibi returgebit, donec hujusmodi rabies tollatur, et rate tanti erroris avulsa, cum trunco rami pungentes arescunt...

In verità egli non vale a diracare qli alberi, il tagliamento frami, anzi ancora moltiplimdo, essendo verdi, rifanno rai, infino a tanto che le radici eno sane, acciocch' elle dieno amento. Che, o principe solo del Non infatti a distruggere gli alberi vale lo tagliamento de rami, perciorchè, fino a tanto che le radici sieno incolumi sì che loro prestino alimento, per le vie della terra più ramosi ritornano. E tu che reggi i destini del mondo, che Ţ.,

mondo, annunzierai tu aver fatto? Quando avrai piegato il collo della contumace Cremona, non
si rivolgerà la subita rabbia o in
Brescia o in Pavia? Sì, farà certo! La quale, altresì quand ella
sarà stala flagellala, incontanente un' altra rabbia si rivolgerà o
in Vercelli o in Bergamo o altrove, ed infino a tanto andrà facendo
così, che sia tolta via la radicale
cagione di questo pizzicore, e divelta la radice di tanto errore,
col tronco i pungenti rami inaridiscano.

annunzierai d'aver fatto? Questi tu abbia piegato la superta en vice di Cremona, non forminiona s'infiammerà la rabbio di fiscia o Pavia? Si certo. La poic poich' avrà ristato il finglis, a contanente in Vercelli, in lapmo o altrove con nuova funti i mostrerà, fino a che colaste nita sia spenta, e divetta di lam en la radice, i pungenti rani min col tronco inaridiscano.

# DALL'EPISTOLA ALL'AMICO FIORENTINO

Estne isla revocatio gloriosa, qua Dantes Aligherius revocata di patriam, per trilustrium ferè perpessus exilium? Haec ne meral anocentia manifesta quibuslibet? Haec sudor et labor conlinuatu in studio? Absit a viro philosophiae domestico temeraria terreni ordin humilitas, ut more cujusdam scioli et aliorum infamium, quai tuctus, ipse se patiatur offerri. Absit a viro praedicante justitiam, ut, perpessus injuriam, inferentibus, velut bene merentibus, pecuniam suam solvat.

TRADUZIONE DEL DIONIST.

TRADUZIONE NOVELLA

Or'è questa la gloria con cui si richiama Dante Allighieri alla patria, dopo ch'egli ha sofferto per quasi tre lustri l'esilio? in cotal modo rimunerasi la sua innocenza a chiunque già manifesta? in cotal modo il sudore e il tavoro di lui continuato nello studio? Lungi dall'uom domestico della Filosofia l'inconsiderata bassezza propria d'un cuor di terra, ch'egti stesso a quisa di certo

È egli adunque questo il shrioso modo per cui Danle Mishiri si richiama alla petrie dep l'affanno d'un esilio quesi trib stre? È questo il merilo dell'innocenza mia ad ognun manifetti. Questo or mi frullano il lerge ndore e le fatiche negli studi inrate? Lungi dall'uomo, delle filosofia famigliare, questa beut za propria d'un cor di famp, ch'egli a gruisa di misere sepulti

emputello, e d'altri privi di fama, quass con legami stretto, tolleri Esser offerto. Lungi dall'uomo banditore della giustizia, ch'egli ingiuriato isborsi a'suoi ingiuriatori, come a benemeriti, il suo demaro.

lo, e di qualunguo senza fama et vive, patisca, quesi malfattore fra lacci, venire offerto al riscatto! Lungi dall'uomo, banditor di giustizia, oh'egli d'ingiuria offeso, a'suoi offensori, quasi a suoi benemerenti paghi il tributo!

Non est hace via redeundi ad patriam, pater mi; sed si alia per ves, aut deinde per alios invenietur, quae famae Dantis atque honori mon deroget, illam non lentis passibus acceptabo. Quod si per nullam talem Florentia introitur, numquam Florentiam introibo. Quidni? monne solis astrorumque specula ubique conspiciam? Nonne dulcissimas veritates potero speculari ubique sub coelo, ni prius inglorium immo ignominiosum populo Florentinaeque civitati me reddam? — Ouippe nec panis deficiel,

#### TRADUZIONE DEL POSCOLO.

# Ouesta, padre mio, non è la strada, onde tornare alla patria; ma se altra per voi o per altri dappoi fie trorata, che alla fama e all'onor di Dante non deroghi. per quella con passi non lenti mi metterò. Che se per niuna cotale ai entra in Firenze, in Firenze non entrerò io mai. E che? Mi fie dunque conteso isguardare, dopunque mi sia, la spera del sole e delle stelle? Non potrò forse speculare dappertutto dolcissime reritadi di sotto dal cielo, ch' io prima non mi faccia inglorioso, anzi ignominioso al popolo fiorentino e alla sua gran villa? - Pane certo non mi mancherà.

#### TRADUZIONE NOVELLA

Non è questa la via di ritornare alla patria, o padre mio: ma se un'altra per voi o per altri si troverà, che la fama e l'onor di Dante non sfregii, io per quella mi mellerò prontamente. Che se in Fiorenza per ria onorala non s'entra, io non entrerorvi giammai. E che? non potrò io da qualungue angolo della terra mirare il Sole e le stelle? Non potrò io sotto ogni plaga del cielo meditare la dolce verità, se pria non mi renda nom senza aloria anzi d'ignominia in faccia al popolo e alla città di Fiorenza? - Nè il pane pure, io confido, verrammi meno.

Quanto allo stile di queste Epistole, io non sentenzierò con un moderno Scrittore della Vita di Dante (10), esser tutt'affatto intraloiato

(10) Il signor Cestre Baldo.

SOPRA ALCUNE EPISTOLE DI DANTE ALIGHIERI NOVELLAMENTE RITROVATE, ARTICOLO DEL SIG. PROF. CARLO WITTE, INSERITO IN UN GIORNALE DI GERMANIA, DAL TEDESCO IN LINGUA FRANCESE TRADOTTO DAL SIG. N., E DAL FRANCESE IN ITALIANO DA PIETRO FRATICELLI.

La grande lacuna che incontrasi nella storia della vita di Dante, lacuna che coloro, i quali cercano le vere cause da cui fu mosso a dettare il Sacro Poema, priva di un mezzo il più efficace per giungere al fine d'una tale ricerca, dee principalmente attribuirsi a una singolar circostanza, voglio dire alla perdita del suo Epistolario, che, secondo la testimonianza de'suoi primitivi biografi, fu sì ricco pel volume e sì interessante pel contenuto.

Un mezzo secolo fa noi non possedevamo che solo una Lettera, quella cioè intorno la Cantica del Paradiso, dedicato a Can della Scala; e questa, di cui alcuno volle pur contrastare l'autenticità, merita piuttosto il nome d'una Presazione che quello d'un' Epistola. Poco appresso il Dionisi (1) pubblicò una Lettera, che sebbene sia breve, pure è assai interessante, nella quale l'Alighieri con un nobile disdegno rinunzia al suo ritorno in patria, che venivagli offerto ad umilianti condizioni. Oltre di queste ne avevamo, ben è vero, altre due, ma non nel loro originale latino; sibbene in un'italiana traduzione fatta senza dubbio da Marsilio Ficino. Nella prima Dante invita i Principi e gli stati liberi d'Italia a mostrarsi benevoli ed uniti inverso Arrigo VII, che allor moveva alla volta d'Italia, e nella seconda egli esorta l'Imperatore stesso a lasciare la Lombardia, i cui intrighi e i combattimenti aveangli fatto perdere un anno di tempo prezioso, e a venire irrompendo sulla Toscana per isvellere di Firenze il Guelsismo tino dalle sue più profonde radici.

Quando, or son più di dieci anni, io pubblicai una Raccolta delle Lettere di Dante, impressa nel numero di soli 60 esemplari, fra le altre cose non ancor messe in luce, potei venturosamente comprendervi: 1. Una missiva a' Cardinali Italiani riuniti al Conclave di Carprentas, nella quale Dante rappresentando loro la corruzione del Clero, gl'invita a riportare la Sedia Apostolica in Roma; 2. L'originale latino della sua Lettera a Cino da Pistoja scrittagli per risolvere una questione di galanteria, che da Cino era stata a Dante proposta.

Da indi in poi non pretermisi un momento le cure, affine di pervenire a discoperte di simil fatta, e l'insistenza delle mie indagini mi

(1) Nel IV. de' suoi Aneddotti, Verona 1790

condusse, pel mezzo de' cortesi officii d'alcun amico lontano, sue traccie d'una scoperta altrettanto ricca che inopinata, della qualcua breve e preliminare notizia, ancorchè fosse esposta sopra un pianopià vasto, non potrebbe a meno di presentare a' Lettori un qualche interesse.

Fra i Manoscritti, i quali facean parte del sacco d'Heidelberg, e dei quali Massimiliano di Baviera fece nel 1622 un presente a Gregorio XV, trovavasi un Volume membranaceo in 4.to, segnato di a. 1729. Questo Codice, scritto, com' apparisce, nell' estate del 1394 in Perugia per mano di Francesco da Monte Pulciano, contiene le dieci Egloghe del Petrarca, il noto Trattato di Dante intorno la Monarchia, e nove Epistole latine, una sola delle quali, (quella cioè di Dante ad Arrigo da me primamente nel suo originale prodotta) era stata data alle stampe. Pur questa Epistola, siecome leggesi nel MS., presenta una quantità di varianti migliori. Un'altra di queste Epistole (ed è quella scritta a'Principi d'Italia) non avevasi in prima se non nella traduzione, di cui abbiamo toccato più sopra, ed il MS, ce na presenta finalmente l'originale. Le altre sette erano rimase fino al presente sconosciute affatto; ed in questo antico Codice è detto positivamente che tre fra di esse appartengono al nostro Poeta: le altre quattro, sebbene scritte sotto altri nomi, appariscono egualmente come pertinenti a Dante, sì per la loro classificazione, sì per il lor contenuto. È dunque agevol cosa il vedere che per questo ritrovamento aumenta sufficientemente quanto noi fino dal 1827 possedevamo dell'Epistolario di Dante Alighieri.

Noi troviamo nel MS. una Lettera, che ivi non è attribuita precisamente a Dante. È la prima, se si abbia risguardo alla data: è l'ottava se si guardi al posto che occupa nella classificazione stabilita nel MS.: essa porta l'indirizzo al Cardinale Niccolò d'Ostia: Albertinidi Prato). Questa Lettera è stata scritta a nome d'Alessandro da Romena (Capo del Consiglio de' 12 Ghibellini di cui Dante faceva parte 2. e a quello pure del Consiglio stesso e dei banditi e fuorusciti di Firenze (Capitaneus, Consilium et Universitas etc.). Benedetto XI., ch' era stato eletto in Pontefice il 22 Ottobre del 1303, avea in sul principio del 1304 inviato quel Cardinale in Toscana e in Romagna

<sup>(2)</sup> Finalmente (i fuorusciti ghibellini) fermarono la sedia loro in Arezzo e quivi ferono campo grosso, e crearono loro Capitano il Conte Alessandro da Romena; e ferono 12 consiglieri, del numero de quali fa Dante ec. — Leonardo Brugi, Vita di Dante.

colla missione di procurarvi la pace fra i Ghibellini ed i Guelfi, fra i Bianchi ed i Neri, e fra tutti gli altri divisi per nomi di simil genere, che davansi alle parti inimiche le quali in, ogni città si combatteano. Il 10 Marzo egli giunse in Firenze, e tosto seppe guadagnarsi una grandissima confidenza: ma alcune Lettere scritte segretamente, e accortamente diffuse, sparsero ben presto la voce che egli favoriva i fuorusciti Bianchi in pregiudizio de' Neri che eran rimasti padroni in Firenze: cosicchè, avendo nell' 8 Maggio acconsentito di far un viaggio a Pistoia, non gli venne più fatto al suo ritorno di riacquistare alcun favore presso i diffidenti cittadini della Repubblica fiorentina.

L'Epistola in discorso debb' essere, senza dubbio, del Marzo 1304. essendo scritta dal Valdarno superiore, ov' eransi refugiati i più de' fuorusciti: attalchè siamo mossi a credere che l' addebito, dato da' Neri al Cardinale negoziator della pace, non fosse punto privo di fondamento. Apparisce infatti, che il Cardinale avesse preso a dimostrare agli esiliati la sua attiva benevolenza, inviando loro un certo frate L\*\*\* con questa promessa in iscritto: ch'eglino sarebbono pienamente rimessi ne'loro antichi diritti, e che la patria loro sarebbe riordinata secondo i loro voti medesimi. Eglino protestavan pertanto, non saper trovare parole bastanti ad esprimergli la loro gratitudine, e l'assicuravano ch'e'non avrebbono profittato dell'umiliazione de' loro avversari se non che pel vantaggio e per la salvezza della patria comune (adversarios nostros ad sulcos bonae civilitatis remeare). E aderendo a quanto il Cardinal domandava, promisero ancora d'astenersi da ogni rappresaglia contro i Neri, e di lasciare alla sola interposizione del Cardinale il regolamento definitivo delle condizioni della pace. " Noi dunque (diceano eglino nella fine) preghiamo di " cuore e d'una voce supplicherole la rostra benignità a voler pro-" curare la tranquillità della pace nella nostra Fiorenza così a lun-,, go lacerata e divisa, e di prendere da qui in aranti sotto la rostra " protezione il suo popolo. Quanto a noi, e a quelli di nostra parte, " a noi che non obbiamo un momento lasciato di sentir l'amore del-" la patria, e che non abbiamo punto pensato di trapassare i segni " che ci avele prefissi, ma che invece promettiamo, e per osseguio e .. per dorere, d'obbedire a' rostri, qual ch' e' si siano, comandamenti, " ri preghiamo a rolere equalmente accordare si come padre amo-" revole la rostra protezione e benerolenza " .

La seconda Epi-tola è una Lettera di condoglianza a Oberto e Guido Conti di Romena, per la morte del loro Zio paterno il Conte Alessandro, del quale, sì come capo de Ghibellini in Arezzo, abbiamo fatto parole qui sopra. Il Troya (3) ricorda Alessandro da Romena come vivente in sulla fine ancora del 1308, ma nella venuta d'Enrico VII a Roma (nel 1311) non fa menzione che degli altri Conti Guidi, di lui congiunti. La nostra Lettera data precisamente da quest' intervallo, tempo, nel quale l'Alighieri era più accuorato di quel che lu fosse stato giammai, e nel quale il Conrito e il Trattato de Vulgari Eloquio debbono aver avuto senza dubbio il loro cominciamento (4). Quanto alle relazioni fra il poeta e il defunto, delle quali non avevamo finora alcuna notizia, noi veggiamo nella Lettera il passo seguente:

" Il vostro Zio fu mio Capitano, e fino a ch' io spiri l'aure di vi-"ta, egli non caderà giammai della mia memoria, perciocchè la me " magnanimità, ch' ora è ne' cieli retribuita con una degna e larga ricompensa, fece sì ch' io già da gran tempo me gli professassi devolo. E questa virtà, congiunta in lui a tutte l'altre, fu quelle che lo pose al di sopra degli altri Eroi dell'Italia . . . . Fate roi dunque lamento, faccia dunque lamento la famiglia più grande della Toscana, quella famiglia che da sì grand'uomo era resa samoa e chiarissima. Gli amici di lei, i di lei servitori dovrebbono lamentarsi pur essi, dappoiché le loro speranze morte crudele troncò. Fra " questi ultimi traggo lamenti pur io, io, che son di tutti il più pe-" vero, respinto dalla mia patria, e dannuto ingiustamente d esilis: " io, che pensando alle mie sventure, avea posto in Alessandro ogni " mia speranza . . . A voi frallanto, che fra' padrons miei siele i più " cari, faccio quanto più so e posso preghiera, perchè rogliste per modo al vostro dolore, e vogliate torcer la mente dalla perdita che in questa terra avete fatta, quando non fosse per vederne un modello della vostra condotta. Pregovi infine d'adornarri da qui a avanti de' di lui costumi nobili e senza macchia, nella guisa dessa ch'egli, siccome a voi unito strettamente di sangue, e siccome valva ragione, havvi istituiti eredi d'ogni suo avere e d'ogni suo posessione. Io faccio fine confidando alla vostra chiaroreggenta " rammarico ch' io provo del non potere prender parte a queste trisli

(3) Del Veltro allegorico di Dante, pag. 96.

(4) Per questa opinione del Witte vedi la mia nota 9. Qui dirò soltanto, che il Trattato De Fulgari Eloquio non e contemporaneo al l'avito, ma posteriore. E di questo ne la certi quanto dice Dante medesono nel Convito Tr. I, c. 5 colle seguenti parole: "Del trasmutamento dele "lingue si parlerà altrove più compiutamente in un Libro ch' iointale "di fure, Dio concedente, di volgare eloquenzia.

; funebri pompe. Non è la negligenza, non è l'ingratitudine che mi ,, rattiene, ma solamente l'inopinala povertà, nella quale m'ha get-,, tato l'esilio. Essa è quella che ovunque e senza posa mi persegue, ,, che mi priva di cavalli e d'armi, e che crudele fino ad opprimer-, mi non lascia, malgrado gli sforzi miei, di tenermi finora fra' suoi ,, barbari artigli. "

Oltre il molto interesse, che questa Lettera di per se stessa presenta, chiarisce ancora un punto importante della origine storica della Divina Commedia. Credesi generalmente che la Cantica dell'Inferno fosse pubblicata nel 1308: l'opinione contraria, secondo la quale Dante non avrebbe dato fuori la prima parte del suo Poema che nell'anno 1314, opinione già dapprima propugnata dal Dionisi, e poscia da me stesso nel Parnaso Italiano, non ha finora, per quanto io mi sappia, altro valido appozgio che l'importante suffragio di Blanc. Ma egli è affatto impossibile, che il poeta abbia potuto parlare a' Conti Guidi, sul proposito del loro Zio Alessandro, colle parole riportate qui sopra, e che abbia potuto nel tempo stesso porre all'Inferno tre fra di essi sì come falsificatori di moneta (5). Se noi ci richiameremo alla memoria, come i Conti Guidi giustificassero ben poco le speranze che Dante aveane concepite, e come e con quanta dubbiezza, anzi talvolta inimicizia, e'si diportassero nel 1311 e 1312 contro Arrigo VII, l' Eroe di Dante, non ostante le loro buone, ma ipocrite promesse, allora noi comprenderemo per qual ragione il poeta intorno l'anno 1314 sottoponesse al flagello dell'ira sua quelle persone ch'egli aveva poco innanzi encomiate. A queste ragioni, che portano il compimento della prima Cantica fino all'anno 1314, puossi aggiungere ancora l'altra del vedervi fatta menzione di Clemente V con modi ingiuriosi (6). Per tutto quel tempo in cui questo papa, che pur passava per ghibellino, tenne intelligenza col partito del poeta, e principalmente con Arrigo medesimo, era impossibile che Dante parlasse del capo visibile della Chiesa coi modi che vezgionsi nel passo dell'Inferno sopraindicato, tanto più che nella sua Lettera ai Principi Italiani, scritta intorno la fine del 1310 (della quale l'originale è or ritrovato), egli dice in parlando dell'Imperatore: Quem (Henricum) Clemens, nune Petri successor, luce apostolicae benedictionis illuminat (7).

- (5) Inf. XXX, 22.
- (6) Inf. XIX, 82.
- (7) Gli argomenti prodotti dal Dionisi a sostegno della sua opinione, che l'Inferno non fu compiuto e pubblicato innanzi l'anno 1314, sono pochi di numero, e nella lor pochezza deboli e vacillanti. Interpretando que' versi della Commedia (Inf. XV. 70):

# 702

### EPISTOLAE

La terza Lettera, ch'è indirizzata al Marchese Morello Malaspina, cui l'Alighieri dà il titolo di padrone, ed egli stesso si nomina su servitore, fu scritta senza dubbio poco tempo appresso la precedente. Ed oltrechè questa è alquanto più lunga di quella, contien pure egui

> La tua fortuna tanto onor ti serba, Che l'una parte e l'altra avranno fame Di te; ma lunge fia dal becco l'erba;

dice il Dionisi che " qui Dante parla de' Fiorentini fuorusciti o cacidi , i quali erano Ghibellini propriamente detti, e de' Bianchi, gli mit gli altri de' quali (chiamati qui per ischerno bestie fiesolane) voranno dalla loro l' Autore esiliato; ma lunge fia dal becco l'erba, perbe egli se ne forbirà, e farassi parte per se stesso, come gli prefie per Cacciaguida. Or quando fu, ch'egli si sequestrasse totalmente d'Bur-" chi del pari che da' Ghibeflini? Ciò fu dopo la morte d'Arrigo " Ve ramente il Dionisi mette qui fuori un'opinione troppo azzarda, perciocchè non veggiamo ragione per la quale non potessero usani di llute quelle espressioni se non dopo la morte del magnanimo Impentore anzi egli s'inganna a partito tenendo che la frase l'aversi fatta pute per se stesso abbia relazione alle altre, e sia questa un corollariodiquele, si perchè questa leggesi non nell'Inferno, ma nel Paradiso (XVII. 66), sì perchè essa allude al fatto dell'essersi l'Alighieri separato sel 1304 dagli altri esuli e fuorusciti, che mattamente operavano. In cio su concordi quasi che tutti i biografi e commentatori di Dante, frai quali mi piace per brevità citar soltanto l'Anonimo, che così dice: "Giò adn divenne quando egli si oppose a che la parte bianca, caccisti di Fi-" renze, e già guerreggiante, non richiedesse di gente gli amicinel terno (1303 al 1304) mostrando le ragioni del piccolo frutto; onde poi, venuta l'estate, non trovarono l'amico com' egli era disposto il renu onde molto odio ed ira ne portarono a Dante; di che egli si parti di " loro, (fecesi parte per se stesso.). E questo è quello che seguita, che sa parte della sua bestialitade e del suo processo farà la prova. E cere " elli ne furono morti e diserti in più parti grossamente, sì quandoca " vennero alla cittade colli Romagnoli (Luglio 1304), si a Piano, il 1 Pistoia ed altrove ".

Altro non so se debba dirmi argomento trae il Dionisi dal vedersi rell'Inferno (XXI, 42) fatta menzione di Buonturo siccome di gran hantiere. "L'insigne furberia di costui fu (egli dice) nella sorpresa de'Lu, chesi fatta lor da' Pisani il 18 Novembre 1313, siccome asserisce 41, bertino Mussato ": ma questo argomento riman distrutto dalle parole ch'egli stesso soggiunge, dicendo, essere opposizion ragionevole l'obietare che il demonio quivi introdotto a parlare non predice il futaro, su

oteste di devozione inverso di Morello. Per ciò che avevano potnte ceogliere intorno la vita di questo personaggio, sembravaci certo, e frai molti membri di questa famiglia, aventi tutti lo stesso nome, tutti viventi in sul principio del secolo XIV, il solo più celebre fossa

rra solo il presente, nè d'altronde sembrar meraviglia, che chi fu tratore nel 1313, fosse già famoso barattiere nel 1300.

Sembra per di più al Dionisi che la prima Cantica non fosse compiuche dopo la morte di Filippo il bello, vale a dire dopo il 29 Noveme del 1314. Il ragionamento da lui fatto per venire in questa sentenza sosì strano e ridicolo che non abbisogna di sottile confutazione. Eccone somma: Il Pluto dall'Alighieri posto nel Canto VII dell'Inferno è simlo di Filippo il bello. Perchè? perchè quel demone grida non in itano, non in latino, ma sibbene in francese: Pe pe, Sutan, pe pe, Satan, pe, Or egli conchiude che " non volea la politica, o per dir meglio la pelle di Dante, che in vita di quel Monarca vendicativo e potente ei ne sparlasse a tal segno "; e perciò la Cantica dell'Inferno dover esposteriore alla morte di esso. Nel vero non si risolvono di questa guile quistioni in fatto di critica, nè da premesse gratuite, fluttuanti e se può dedursi conseguenza alcuna, che abbia sembianza di vero.

L'opinione di uomini dottissimi, fra'quali il Troya, si è che nel 1309 Inferno fosse omai pubblicato: non infatti fra i tanti avvenimenti, cui r modo di predizione trovasi nell'Inferno fatta allusione, riscontrasene mno che passi quell'anno. Or dirò che dall'argomento messo qui in mpo dal Witte contro questa opinione, ch'oggi è quasi divenuta certza, non resta per nulla smentito, che la prima cantica del poema foscompiuta e pubblicata fra gli anni 1308 e 1309; perciocche la Lettera Conti Guidi io la ritengo scritta al più tardi nel 1306, e non negli an-1308-1311 come il Witte vorrebbe. Ne ciò ritengo gratuitamente, sì rche il Troya, dal Witte citato, non allega fatti o documenti che diostrin : Alessandro da Romena vivo tuttora nel 1308, ma solo incidenmente lo ricorda, si perché un Documento del 19 Agosto 1306 che sta lle Ritormagioni (Lib. Prov. N. 14 pag. 33) nomina come capo de'con-Guidi da Romena Aghinolfo, lo che stato non sarebbe se pur in quel mpo era vivo Alessandro. I conti Guidi erano di coloro che, per usare frase del nostro poeta, mutavan parte dalla state al verno. Nel 1304 n Alessandro alla testa li abbiamo già veduti ghibellini; nel 1306, dopo morte di quel personaggio, appariscono dal Documento or citato toriti guelfi novellamente, e guelfi pure e nemici d'Arrigo VII appariscodal Documento del 7 Luglio 1311 citato dal P. Ildefonso nelle Delie degli Eruditi Toscani, vol. VIII, pag. 182. Ghibellini li veggiamo mati benapresto, cioè nel 6 settembre dello stesso anno 1311, essendoprendersi di mira, cioè il Marchese di Giovagallo figlio di Minis-Lancia, nipote di Corrado l'antico (Purg. VIII, 119) e spose d'àfia de' Fieschi (Purg. XXIX, 142). Secondo i ragguagli daine di ccaccio (Vita di Dante e Commento all'inferno), da Benvenuto di

che sono eccettuati dalla Riforma o Amnistia di Raldo d'Agugliese, pe cui vedi l'or ricordato P Ildefonso, Vol. XI, pag. 89; e ghibellini ma-

teneansi pure l'anno and Num. 56 pag. 125) e nea dato in Roma appresso le rigo VII prende sotto la se Romena Conte Palatino e se, Rocca Anghiara, la Pitutti i privilegi e premina perator Federigo II co 1247 Ind. V. Nonostanuti di nuovo guelfi, e questo formagioni (Lib. Prov. Nur

so, Vol. XI, pag. 89; e ghibelim mapoiché nelle Riformagioni (Clase I, teca Rinucciniana trovasi un Diplem 7 Giugno 1317 Ind. X, col quale lezione la persona e beni d'Aghinelleti na, ed in ispecie il Castello di Capetefano e Castellari, e conferma al esto cesse al di Iui padre Guidone dell'Inte datato da Cremona nell'Aprile del li veggiamo nel 3 Ottobre 1318 lattarisce da un Documento pure delle Ripag. 240).

Non fa dunque d'uopo di ricorrere, come il Witte vorrebbe, al mobi ambiguo, con cui i Conti Guidi si diportarono inverso d'Arrigo, per giustificare lo sdegno contr'essi concetto dal Ghibellino poeta; percisce chè da quanto ho riportato qui sopra n'apparisce chiarissima la regione. Se nel 1306 i Guidi aveano già cambiato partito. Dante mentre nel 1306-1308 scriveva la sua prima cantica, non potea a meno d'esse contr'essi indignato a tal segno da porne uno già morto all'inferne, e da

vituperarne pur gli altri ch'eran tuttora viventi:

Ma s'io vedessi qui l'anima trista

Di Guido o d' Alessandro o di lor frate,

Per Fontebranda non darei la vistar

Dentro c'è l'una già ec.

Quanto all'avere il Poeta fatto menzione nell' Inferno XIX, 81 di Clemente V con modi assai acerbi, e l'averlo onorevolmente ricordato, nella lettera a' Popoli d'Italia nella venuta d'Arrigo, dirò non esse que sto un fatto, che distrugga l'altro in questione; perciocchè noi vergiono bene spesso nella Commedia vituperati da Bante de' personaggi, che qua ha poi negli altri suoi scritti per altre e diverse ragioni encomisti; e vi ceversa: del che per non citar molti esempi, basti il solo di Gasido di Montefeltro vituperosamente posto da Dante all'Inferno (XXVII, 61 e agg.), ed altamente encomiato nel Convito (Tratt. IV, cap. XXVIII). Mè ad altra conchiusione un tale adoperare ci guida, se non a questa de per le belle e virtuose azioni Dante tributava la dovuta lode, e per la torté e malvagie tributava il biasimo meritato.

Imola e da Filippo Villani, Dante avrebbe nel suo esilio cercato appunto un rifugio nelle case di questo Moroello, vi si sarebbe intertetenuto qualche tempo, e verso l'anno 1307 avrebbevi ricevuto per l'opera d'alcun suo amico di Firenze i primi sette Canti della Divina

L'unica opposizion ragionevole che possa mettersi in campo, a che l'Inferno fosse pubblicato nel 1309, è la seguente, fattami da un dotto Americano, il Sig. Enrico Wild studiosissimo delle cose nostre: Dante, nell'Inferno (XIX) trova papa Niccolò III, condannato per le sue simonie a star capovolto in una buca, il quale fra le altre cose gli dice, che egli resterà in quella penosa posizione fino a che verrà Bonifazio VIII a rilevarnelo. Ma Bonifazio (egli soggiunge) non starà così piantato per tanto tempo, per quanto ci sono stat'io, perciocchè dopo di lui verrà Clemente V.

Laggiù cascherò io altresì, quando
Verrà colui, ch' io credea che tu fossi,
Allor che feci il subito dimando.
Ma più è il tempo già che i piè mi cossi,
E ch' io son stato così sottosopra,
Ch' ei non starà piantato co' piè rossi:
Chè dopo lui verrà di più laid' opra
Di ver Ponente un Pastor senza legge
Tal che convien che lui e me ricuopra.

Di qui adunque l'opposizione; perciocchè, come potez il Poeta annunziar ne'suoi versi, che Bonifazio sarebbe stato a quel tormento meno di quello che stato vi fosse Niccolò, se non sapea la morte di quel Papa, cioè di Clemente (anno 1314), che nella pena medesima a Bonifazio successe? Per due modi può rispondersi a questa obiezione; ma in prima è d'uopo far precedere alcuni dati cronologici. Nell'estate del 1280 (V. il Rinaldi continuatore del Baronio) muore Niccolò III, e secondo la finzione poetica dell' Alighieri piomba all'Inferno a ricevervi la punizione de Simoniaci. Nell' 11 Ottobre del 1305 muore Bonifazio, che dall'acerho tormento rileva Niccolò, il quale per questi dati positivi apparisce esservi stato anni 23 e qualche giorno. Nel 1314 muore Clemente, e va alla sua volta a rilevar Bonifazio, che colle piante in aria ha dimorato solo anni 11, molto meno cioè del suo predecessore. In primo luogo pertanto io rispondo che dalla grave età e dalla malferma salute di Clemente. notea benissimo argomentar l'Alighieri che questi non avrebbe dimorato sulla Cattedra di S. Pietro per il lungo corso di oltre anni 23, e poten quindi con molta probabilità annunziare la morte come da avvenire innanzi quel punto, cui supponendogli 23 anni di regno sarebbe pervenuto, cioè innanzi l'anno 1328. In secondo luogo io rispondo (e questa risposta

Commedia, cui fino dalla sua dimora in patria avea posto mano, e puscia p. r l'esilio avea lasciato in abbandono.

Secondo questi ragguagli, Moroello sarebbe stato quegli che role auc istanze avrebbe incitato il suo ospite al proseguimento dell'opera già incominciata, e Dante a dimostrazione di gratitudine avrebbe ad esso dedicato la Cantica del Purgatorio. Abbenchè per un trattato di pace (8) fra il Vescovo di Luni ed alquanti de' Malaspina, conchiuse il 6 Ottobre del 1306, sia a nostra notizia che Dante teneva allora sua stanza in Val di Magra, ed usava familiarmente co' Malasping ed abbenchè un passo del Purgatorio (VIII, 138) faccia buona riprova che intorno quel tempo egli ebbe de'rapporti molto intimi con questa Famiglia, pur nonostante parecchi critici hanno, e non senza ragione, sostenuto, sembrare impossibile, che Moroello Malaspina avesse nel 1307 potuto essere il ricettatore di Dante; perziocchè questo Capitano, oltre l'essere stato per molti anni uno de' primi del partito contrario a quello del nostro poeta, ed oltre avere nel 1302 hattuto i Bianchi presso di Seravalle (Inf. XXIV, 148), fu quegli pure che pose l'assedio a Pistoja, e la ridusse per fame all'estremo, e che a nome di Firenze e di Lucca occupò quella città, ultimo rifugio de' Ghibellini toscani, e quindi, in nome pure di quelle Repubbliche, governolla col titolo di Capitano del Popolo. Nel vero egli è improbabile che mentre accadean tali fatti, Dante avesse potuto richiedere di pro-

èquella che risolve la quistione), che è stata sempre credenza come nessun Pontefice retto avrebbe la Chiesa di Cristo per tauti anni per quanti fu retta dal primo Pontefice S. Pietro, cioè per quasi 24 anni. È notissima quella sentenza non videbis annos Petri, ed è cosa curiosa il riscontrare che nel lungo corso di quasi diciotto secoli (cioè fino a Pio VI), non sia pure una volta stata smentita. Questa credenza nel secolo dell'Alighieri tenacemente sorbata, e ritenuta come inconcussa verità. Il quella senza dubbio che autorizzò il Poeta, vivente Clemente V, a padire che questo Pontefice non sarebbe pervenuto all'anno 1328, come non vi pervenne di fatto, non avendo egli oltrepassato il 1314. L'opinione adunque, che la Cantica dell'Inferno fosse ultimata nel 1300 non resta si per le objezioni ridicole del Dionisi, si per le deboli del Witte, si per quest'ultima più ragionevole e sottile, dimostrata per nessun verso siccome improbabile.

(8) A questo trattato intervenne Dante in nome e per ispecial mandito di Franceschino II Marchese di Mulizzo, che secondo l'albero genelogico presentatone dal Gerini, era cugino di Moroello IV, cui li presete Lettera è diretta. Moroello nacque da Manfredi I, Franceschino di Moroello II, figli ambedue di Corrado l'antico.

zione Moroello. Frattanto, due anni appresso, le cose presero un aumento tutt' affatto diverso: l'apparente mediazione di Clemente V rea a poco a poco avvicinati i partiti; Dante avez, com' è noto, persto ogni speranza di veder trionfare la causa de' Ghibellini, e nel 308 grandi dissensioni eransi per di più levate tra Moroello e i Gueldi Firenze. Per le quali cose, quando nel 1309 o 1310 noi veggiato il poeta, amico già della famiglia Malaspina, ristringer più fortemente i legami che avea col di lei capo, nonostante che avesse questi imbattuto contro i Ghibellini, noi resteremo meno sorpresi del fatto, tanto meno ancora, veggendo, un anno appresso o poco più, questo redesimo Moroello altamente pregiato dal medesimo Arrigo VII, dal uale fu inviato a Brescia coll' onorevol titolo di Vicario dell' Imperoter egual modo, e per un seguito d'avvenimenti d'egual natura, potè oi Dante trovare il suo ultimo asilo presso d'un Guelfo, vale a dire resso di Guido Novello da Polenta.

Or questa Lettera, recentemente scoperta, prova con nostra grande orpresa, che innanzi pure la spedizione d'Arrigo VII a Roma, il poesa avrebbe potuto trovare in Moroello un protettore, come trovollo di atto: essa prova inoltre che le opinioni degli antichi biografi di Dane non son punto false, e che a torto gli scrittori moderni ricusano di iconoscere in Franceschino Malaspina di Mulazzo un' altr' ospite del'Alighieri. Il racconto pure de' canti ritrovati ed all' autore rimessi, totrebb' esser vero realmente, ma in qualche parte alterato. Forse le arte ch' egli avea lasciate in Firenze contenevano delle Canzoni dihiarate poi da esso nel suo Convito; forse Dino Frescobaldi, di cui il luccaccio ha fatto menzione, aveale spedite a Franceschino. I' ospite n quel tempo dell' Alighieri, che più tardi fu confuso col celebre Movello; e forse questo fatto medesimo delle carte tornate in sua mano u uno de' motivi che spinsero Dante ad ultimare il Convito.

A malgrado di tutto ciò, lo Scolari e il Fraticelli (Opere minori di Dante, parte IV pag. 557-636) pretendono che il secondo e il quarto Frattato di quell'Opera siano stati scritti intorno il 1298, e il primo ed il terzo circa il 1314. Ma rilevasi come questa opinione sia poco ondata quando consideriamo l'argomento principale del Fraticelli, il quale dice che Gherardo da Camino, di cui nel IV trattato del Convito si parla come di personaggio allora allor mancato a'viventi, non toccò la fine del secolo XIII, mentrechè egli morì in battaglia nel 26 Marzo del 1307 (9).

(9) Giudicando inopportuno il tener dietro alla prima affermazione lel Witte, che il Convito cioè debba essere stato proseguito da Dante Le testimonianze di questa Lettera circa i rapporti che esisteme fra Dante e Moroello non debbon perattro indurre alcun nell'ame di prestar fede a delle favole sulla dedica del Purgatorio, e nel pi grave ancora di tener per autentica la lettera che il monaco limi fabbricò, e che verun critico non dovrebbe più omai lasciarsi a edere veritiera. Nel 1315 Alagia moglie di Moroello comparise si vedova; e il Purgatorio (che si vuol dedicato al di lei consult) na può essere stato ultimato che nel 1318 o 1319. (10).

nelle Case de Malaspina, perciocche questa affermazione pou soon suo gratuito supposto (e tale palesasi per le parole forse fu um l'etivi ec.), fermerommi soltanto sulla seconda. Egli dice che a toro in me tendo, essere il Convito stato dettato dall' Alighieri in parte ad coda in parte nel 1314, e che lo pretendo a torto, perciocche per mili salie è il mio principal fondamento, il quale posa sulla morte di Ghenria di me supposta avvenuta innanzi la fine del secolo XIII, e da la perl'opposito asserita nel 26 Marzo 1307. In primo luogo rispondo, che un una m cinquanta argomenti (e certo più stringenti di quello che il Wate disma principale) sono stati da me prodotti ad afforzare la mis alesso zione; e che non uno, ma tutti od almeno la maggior parte suche dovuto il Witte confutare per dissolvere il mio teorema. In secondo lasgo rispondo, che se egli ha trovato che Gherardo da Camino Signor di Trevigi morì in battaglia nel 1307, male ha fatto a non citare i dos menti che ne danno la prova, perciocchè senza di questi io persisto nelli mia opinione di tenerlo per mancato a'viventi nel 1297 o 1398 lanta più che stanno meco molte e buone ragioni. Una delle qualisiche nel 1307, anno in cui dice il Witte che Gherardo mori combattento, non tanto non veggo fatta menzione di lui dal Muratori, ma pur non veggo che Trevigi, di cui Gherardo era Signore, avesse guerra con chirchesia; un'altra si è, che nella Divina Commedia (Parad, IX, 49) non terp nominato come Signor di Trevigi nel 1300 Gherardo, ma sibbere il di lui figlio Ricciardo, lo che dimostra che il primo non più allora messi una terza si è che negli Annali d'Italia non veggo fatta mention di Gherardo oltre il 1294. Io dunque persisto nel ritenere che due tratti del Convito siano stati scritti da Dante innanzi l'esilio, e due approse la morte d'Arrigo VII.

(10) Ci ha detto il Witte più sopra, che veridici sono i primitiri lisgrafi dell'Alighieri, e che a torto gli Scrittori moderni si rifiutum di prestar ad essi credenza. Or perche qui ne dice, che dalle parole della Lettera al Malaspina non sia alcuno indotto nell'errore di prestar lede a delle favole sulla Dedica del Purgatorio, Dedica di cui parla il prese biografo dell'Alighieri, vale a dire il Boccaccio? A me sembra che molto Il contenuto di questa Lettera, che per altro è assai breve, reca forpiù sorpresa che non il suo indirizzo medesimo. Il poeta racconta suo protettore, come appena aveva egli abbandonato la di lui corte,

ngionevolmente alcuni Scrittori de' giorni nostri trattino di visionail Boccaccio, e ritengano come apocrifa la Lettera di Frate Ilario, che re la prova più sicura non tanto della Dedica del Purgatorio quanto quella dell'Inferno. Dicon costoro, che sulle mal fondate asserzioni Certaldese qualche impostore del secolo XIV fabbricò la controversa ttera, e la spacció sotto il nome del Frate. Infatti, e'soggiungono, nella ttera riscontransi parole, frasi e quasi interi periodi che pur risconnsi nel Libretto del Boccaccio, lo che, second'essi, palesa chiaro l'imstura e la frode. Or che dirann'essi, cotesti critici veggentissimi, che ponderanno all'udire, come l'unica copia della Lettera, che nella Laumiana conservasi, non per altra mano è trascritta, che per quella del ecaccio medesimo? Vorran'essi dare a quello scrittore, oltre il bel tio di visionario, quello pur d'impostore? É notissimo quanto il Bocgio fosse devoto del grande Alighieri da lui chiamato perfin suo estro; quanto si studiasse a raccoglierne sì in Toscana sì in Romagna altrove, le memorie e gli scritti; e quanto si travagliasse d'attorno a Divina Commedia. Ogniqualvolta rinveniva un'Opera, una Lettera, o scritto qualunque di Dante, o che Dante risguardasse, il Boccaccio orevolmente traevane copia: così per le cure di lui sono state a noi pervate le Egloghe colle risposte di Giovanni del Virgilio, così le tre istole, che qui appresso si veggiono co'numeri I, IV, V; così la Leta di Frate Ilario. E questi scritti per noi sì preziosi, contengonsi nel d. 8, Plut. XXIX della Laurenziana, il quale altro non è che uno Zidone, o Volume miscellaneo dal Boccaccio copiato per uso proprio. questa scoperta interessantissima, e d'avventurosi resultati feconda me quella che comprova la combattuta autenticità d'altri Codici dalla no del Boccaccio trascritti) andiamo debitori al valoroso bibliografo sano Audin, ritrovatore ed attual possessore del MS. originale della seide. Il Can. Bandini nel descriver questo Zibaldone nel Catalogo Codici Latini della Biblioteca Mediceo-Lurenziana, Vol. II, pag. 9 egg., gli diede l'intitolazione seguente: Andali de Nigro Tractatus erae, Ivonis Carnotensis, S. Thomae, Ciceronis, Ioannis de Virgilio esenatis, Dantis Aligherii, Francisci Petrarchae et Anonymorum ria. Or diro che i Trattati di Siera sono le lezioni che il Boccaccio rireva da Andalone del Nero, che com'è notissimo fu uno de'di lui maei. Veggionsi pure nel Codice due alfabeti, uno greco, l'altro ebraico, yari frammenti, i quali patentemente appariscono fatti per esercizio er istudio dello scrivente; ed alcune poesie latine, egualmente per edi cui conserva tante memorie, ed in cui era stato un oggetto di miraviglia a cagione della sua fermezza contro le lusinghe delle femmine, ed appena aveva egli toccato le sergenti dell' Arno (11), gli un

sercizio quivi scritte, com'ancora apparve al Bandini, il quale al sea. XIX nota: Carmina quaedam moralia, quae exercitationis gratia, ut peto, scriptor exaravit. Avrebb'egli or dunque un calligrafo di professiose scritto per esercizio, peristudio e per uso proprio, ed alfabeti e carmi norali e frammenti ed iscrizioni ed epistole e cento cese diverse? Dalla stora biografica del Boccaccio sappiamo, ch'egli per la sua povertà non potento comprar molti libri, ch'allora, per non esser la stampa, erano eccessivamente costosi, trascrivevali di propria mano. Così trascrime molti di qui Classici Latini che sacevan parte della Libreria da lui lacciata a'Frati di S. Spirito; così la Commedia di Dante che mandò in dono al Petrara, così il Terenzio ed altre opere che stanno nella Laurenziana, così lo Zibaldone della Magliabechiana, ritrovato dal Prof. Ciampi, così la Tescide or posseduta da Audin ec. ec. E chiaro pertanto che imbattatosi il Boocaccio nella Lettera di Frate Ilario, ne trasse copia per uso proprio e servissene poscia, alloraquando pose mano alla compilazione della Vita di Dante. Si vorrà dunque con queste premesse dare al Boccaccio il titolo di visionario o d'impostore? Si vorrà negare l'autenticità e proveniena del codice in discorso? Quando pur lo si volesse, credo che rimcirebledi troppo mulagevole, perciocche una descrizione e illustrazione accuratisima che per cento argomenti preva l'originalità de'Codici summentoratie d'alcun altro pure finora incognite, è stata già scritta dal sellodato bibliograso Stefano Audin, dal quale, voglio sperare, sarà ben presto resa pubblica colle stampe. Così sarà forza a'Critici di ricredersi delle lore mal fondate opinioni.

Dice poi il Witte che Moroello Malaspina mort nel 1315 (essendorle in quest'anno Alagia di lui moglie comparisce già vedova), e che di ciò deducesi come la Cantica del Purgatorio, compiuta secondo lui nel 1318 o 1319, non poteva ad esso già morto venir dedicata. Reggerebbe il regionamento del Witte se vero fosse che il Purgatorio fosse solo nel 1318 o 1319 portato al suo compimento: ma quest'opinione è falsissima essendoche da un passo dell'Egloga I (V. Dissertazione al Cantonero, Capitolo . . . .) apparisce che le due prime Cantiche erano molto innanzi che dal Witte si dice non solo compiute, ma pur divulgate E e pur questo ci fosse ignoto, come potrebbesi dir falsa la Lettera di Frue Ilario, che della Cantica del Purgatorio parla non come di comi interna di cosa da farsi?

(11) Forse presso il Conte Guido Salvatico, altro nipote d' Alessalro da Romena già più sopra nominato.

apparsa davanti gli occhi una donna, e come a malgrado degli sforzi suoi. Amore avealo sottoposto alla sua signoria, gli avea cacciato dalla mente ogni altro pensiero, ed avealo reso un nomo tutt'affatto diverso. Un componimento poetico, che più a lungo s'aggirava intorno tale argomento, sembra avere accompagnato questa Lettera, e non temo molto d'ingannarmi, tenendo che sia la Canzone che nell'edizione di Kannegiesser sta a pag. 164, e che incomincia Amor, dacchè convien pur ch'io mi doglia, perciocchè i sensi della Lettera presente s'accordano perfettamente con quelli di questa Canzone, intorno la quale il Dionisi, (che la tiene dell'anno 1311), avea già indovinato quasi del tutto quello che ora sibiam trovato essere di fatto.

Se d'un grande interesse è la Lettera di Dante a' Principi e Popoli d'Italia, della quale avevamo già una traduzione, non lo è meno la quarta di queste, ch'è anzi più piena di particolarità, e ch'è datata del 31 Marzo 1311 dai confini della Toscana sotto le fonti dell'Arno. Essa è adunque dettata in quel tempo, in cui Arrigo moveva il campo sopra Cremona e Brescia, e porta l'indirizzo seguente: " Dante Ali-" ghieri, il fiorentino non meritamente sbandito, saluta gli empi e ri-" belli fiorentini ". Qui è d'uopo d'avvertire il Lettore a non confondere questa Lettera con quella scritta a' medesimi Fiorentini qualche anno avanti in un tuono supplichevole, della quale Leonardo Bruni ci ha conservato il principio (12). Or diremo che pur questa Lettera deve essere stata conosciuta da quel biografo, perciocchè ad essa appare certo che mirino le seguenti di lui parole: "Essendo (Dan-., te) nella speranza di ritornare per via di perdono, sopravvenne " l'elezione d'Arrigo di Lussemburgo Imperatore, per la cui elezio-" ne prima, e poi per la passata sua, essendo tutta Italia sollevata in " isperanza di grandissime novità, Dante non potè tenere il proposi-, to suo dell'aspettar grazia, ma levatosi coll'animo altiero, comin-" ciò a dir male di quelli che reggevano la terra, appellandoli scelle-" rati e cattivi, e minacciando loro la debita vendetta per la poten-" za dell'imperatore, contro la quale, diceva, essere manifesto, ch'essi " non avrebbon potuto avere scampo alcuno " (13). Dopo una breve introduzione, nella quale l'Alighieri s'ingegna di dimostrare, essere al bene dell'umana società necessario, che l'Imperatore d'Alemagna tenesse la Monarchia universale di Roma, lo che, secondo lui, era omai attestato dall' Istoria e dalla Rivelazione; e dopo avere parlato del Papa e dei principali personaggi della Chiesa in termini meno

<sup>(12)</sup> Popule meus, quid feci tibi?

<sup>(13)</sup> Vita di Dante.

rispettosi di quelli da lui usati nella Lettera dell'anno innanzi, posegue di questa guisa:

"Ma voi, voi che vi fale lecile di trasgredire le leggi divine d umane; voi, che attirati da una cupidigia insaziabile non rifuesi " te da alcun delitto; non sentite spavento e terrore della seconda merte, alla quale correte? Perciocchè voi i primi ed i soli, in dispreszo del freno salutare che no impone una verace libertà, vi scalenete violentemente contro il Re de' Romani, il Monarca del mente perciocchè voi appoggiandovi sopra falsi e perniciosi principi, ri-" fiulate di prestargli quelli omaggi, ch'egli ha tutto il diritto d' mi " gere, e perciocché volete piutosto trascorrere ne' furori del rubelle-" mento, invece che piegarvi alla debita sommissione. Quindi poue sott'occhio de' Fiorentini una conseguenza ch'egli tira da'loro principii medesimi: e questa, se non altro, è interessante per noi, in quanto che Dante viene a dimostrarsi ben lontano dall'attaccare in checchè sia l'unità della chicsa Romana. E vorrete voi, incitati de sì fol-" li pensamenti, separarri quai novelli Babilonesi, del pietoso Impe-"ro, e far prova di stabilirne de'nuovi, attalchè l'uno d'essi sis l'Impero fiorentino, l'altro il romano? Or via su dunque, inridiado altrest all'unitade apostolica, fate prora di romper questa pu anco; cosicehè se venisse mai ad esservi una duplice Luna (Ilm-" peratore), v'abbia allora altresi un duplice sole (il Pontefice).

Quando poi l'Alighieri più sotto rampogna i Fiorentini del non aver provato vergogna nel proclamare la loro disobbedienza in une de loro stanziamenti medesimi, egli sembra fare allusione alla superha ripulsa ch'essi fecero alla offerta della mediazione imperiale negli affari d'Arezzo (14). Egli poscia prosegue così:

"Ma questo sparento che dalla terra e dal cielo viene a piomba, su di roi, e ad affrettare la vostra rovina, come sarà egli possibile, che non vi resti ognora fisso nell'animo, quando s' arvicina a man, passi l'inevitabile naufragio della vostra schiatta orgogliosa, e di giorno del castigo delle vostre fraudi e rapine, per cui sarde ben, costretti a versare più d'una lacrima? Ed acquattati dietroripsi, falti senz'arte, o piuttosto ridicolosamente, po'ete voi nutrire la speranza d'una difesa qualunque? O roi, che acciecati dalle privite, passioni, non siete in altro concordi che nel mal fare, a qual pro ripararri nei valli, a qual pro munirri di bastioni e di torri, quando l'Aquila che per campagne e per ville mena sceo il terrore det farsi dappressa a' rostri muri; quell'Aquila, che or passinde l'

(14) Nel Luglio del 1310. V. il Villani lib. VIII, cap. 120.

" Pirenei, ora il Caucaso, or l'Atlante, e falla forte dai fati n per le armate celesti, non troverà un giorno alcun ostacolo a trapersare col suo rapido volo l'immenso tratto dell'Oceano? Allor che crederete disendere le apparenze d'una salsa libertà, voi ruinerete in una vera servitù; perciocchè la sapientissima Giustizia di Dio lascia che alcuno si metta in una via non diritta, affinchè là ove ei crede trovare scampo al meritato castigo, là v'intoppi al contrario più facilmente: chè se di propria deliberazione, ed arvertito in avanti di ciò che dee seguitarne, l'uomo si mette a calcitrare contro i decreti della divina rolontà, allura a suo malgrado e a suo danno medesimo, egli adopera a'fini di quella, Così le vostre case, che non son munite di ripari tali, quali a tant' uopo richiederebbonsi, e che per l'opposito sono malamente disposte, ed acconcie soltanto al lusso, coi propri occhi roi vedrete crollare e sfasciarsi sollo i colpi dell'ariete, e rimaner consunte dal fuoco. Il popolo ch'or lera la voce or ammuta, ora sta per l'una parte or " per l'altra, alloraquando non potrà più resistere al disagio, allo " sparento, alla fame, allora unanime manderà gridi di furore con-" tra di roi. Il dolor vostro non sarà meno grande alloraquando ne-" drete i templi ripieni di gente cui tutto manca, di misere e dolo-" rose femmine, di sparentati fanciulli, di tapini orfanelli, destinati " per la colpa de' genitori a portar la pena di peccati ch' e' non com-" misero. Se il mio spirito di predizione, che intravede segni di vero e prore di certezza, non si lancia tropp'oltre, pochi fra di voi, " quelli soltanto che la morte o la cattirità non avrà riserbati che per l'esilio, questi pochi soltanto redranno con grave cordoglio la capitale della Toscana, la loro patria, tutta in iscompiglio e in ruina, e rilasciala infine a muni straniere. E ad esser brere in parole, dirorri all'ultimo, che Sagunto per la fedel presereranza " nelle sue istituzioni, e pel saggio governo della sua libertà, alzossi " al più alto grado di gloria, e che per la sua prevaricazione e in-" fedeltà ruinò nella servità. Or que disastri stessi ch' ella incontrà. " a voi pur senza fallo son riserbati.

L'Alighieri avverte inoltre i Fiorentini a non prendere in esempio l'inopinata ventura, che incontrarono i Parmigiani, allorquando Federigo II. dalla sua novella città di Vittoria travagliavali e stringevali, ma a ricordarsi la terribil sentenza che il Barbarossa emanò principalmente contro Milano.

" Colpili di cecità roi non vedete per fermo (egli prosegue) come " le passioni vi signoreggino, con quali arrelenati incantamenti vi " lusinghino, e per quali ingannevoli mezzi vi chiudano la via al tor" nare indietro; com' elleno vi trascinino nella schiavità del persis .. e vi tolgano d'obbedire alle leggi le più sante, fermate sull'un .. giustizia, l'obbedienza alle quali, quand' ella è libera e rolatere " non tanto non è servità, ma considerata attentamente ella apper " la maggiore delle libertà, perciocchè cosa è mai l'obbedienz de " leggi se non il libero passaggio della volontade all'azione? Em-" sto è appunto quello che le leggi accordano a coloro, che see si " esse fedeli. Se, a parer vostro, non sono uomini veramente libei s " non quelli che abbediscono in tutto alla propria volontà a nd " setta volete voi apparlenere, voi che professando l'amore alla le " bertà, congiurate di tutta forza contro il Principe posto a miet " le leggi? O sciaurata schiatta di Fiesole, io ti veggio tomare ul " nulla! Non siete voi di terrore compress ponendo mente a cisch'is " v'annunsio? Egli appare al primo aspetto di no: ma io reggia, " che abbenche per dubbi fatti e per fallaci detti facciale sembiante " di nutrire speranza, pure non provate minore travaglio; ecleta no-" stri sonni vi risvegliate bene spesso di spacento ripieni, in the " questo muova dalle predizioni a voi fatte, sia che muova dagli mi-" ficaci vostri provvedimenti contro la tempesta che vi romoreggiani capo.

Termina l'Alighieri annunziando a'suoi concittadini, a'suoi remici, che il tempo era omai trascorso, e che l'Imperatore, giù si demente e sì buono, null'altro omai avrebbe dato loro che il meritio castigo. — Ventinove mesi più tardi il veleno di Buonconvento [5] diede una trista risposta alle minaccie del ghibellino scrittore.

Le tre ultime Epistole, più brevi che tutte le altre, non seo sottoscritte col nome di Dante, ma con quello della Contessa G. (Goid) di Battifolle, e dirette all' Imperatrice Margherita di Brabante, sposa d' Arrigo VII. Fra queste Epistole l'ultima, che fu senza dubbiostita appresso le altre, è datata da Poppi, Val d' Arno superiore, il 18 Marzo 1311: la prima, che non ha data, dee con molta probabilit essere stata scritta nell' estate del 1310 alloraquando gli emissi d' Arrigo percorrevano per ogni verso l'Italia, per guadagnare al lui partito quelli che si stavano indecisi, e per incoraggiarvi gli altri che ad esso si mostravan devoti. Or questa prima lettera della Contessa contiene de' ringraziamenti i più grandi per la particolar prota d'affetto che l'Imperatrice ha voluto darle colla partecipazione delle

<sup>(15)</sup> Secondo alcuni storici Arrigo morì in Buonconvento non per la febbre prodottagli dalla mal aria di Maremma, ma per veleno abaçti per opera de'suoi nemici, i Guelfi.

sue nuove medesime e di quelle pure del suo marito. La seconda esprime quant' ella prenda parte alla gioja dell' Imperatrice in essa destatasi pe' felici avvenimenti di che le tiene discorso (forse gli avvenimenti d'Asti, Novembre 1310); e la terza finalmente contiene nuove proteste di congratulazione, alle quali, sull'espressa domanda dell'Imperatrice, ella aggiunge alcune parole intorno lo stato di sua salute, di quella del suo marito e de'figli. Noi veggiamo pertanto Margherita, la fedele compagna d'Arrigo, adoperarsi per la causa del suo marito, cercando di guadagnare a lui i cuori degl' Italiani. fra la nobiltà pure de' Guelfi. Nella sottoscrizione la Contessa si nomina Contessa Palatina di Toscana, titolo che allora si davano quasi che tutti i Conti Guidi. Noi adunque riconosciamo in essa la sposa del Conte Guido, madre di colui che nel Purgatorio VI, 17 è chiamato Federigo Novello. Dalla dizione, dalle frasi e dall'andamento di queste Epistole siamo indotti a credere ch' elleno sieno state scritte sotto la dettatura di Dante, che in quel tempo trovavasi nel Val d'Arno superiore presso i Conti Guidi: per lo che l'ammettere col Troya (16) la prigionia di Dante nella Rocca di Porciano, (anno 1311) è cosa affatto improbabile.

(16) Del Veltro allegorico, pag. 123.

## ILLUSTRAZIONE DELL'EPISTOLA L

#### A CINO DA PISTOLA

Primo a pubblicar colle stampe questa Epistola fu il Prof. Carlo Witte, il quale la trasse dal Codice 8, Plut. XXIX della Laurenrism. Fino dal 1740 il P. Lagomarsini avea fatt'uso di questo medesino Codice, e nel 1759 l'Ab. Mehus aveane tratto la nota Lettera di Frite Ilario del Corvo, che tanta luce diffonde sulla storia della Divina Commedia, comecchè abbia dato luogo a controversie non anena elo Maria Bandini, nel descrivere acultimate. Anche il Canonico Ar curatamente quel Codice nel b Catalogo de' MSS. Laurenziani, aves fatto parole di guesta e di altre ue Lettere (una all'Amico fiorentino, l'altra ai Cardinali italiani riuniu al Conclave di Carpentras, no non erasi accorto ch'elle fossero di Dante Alighieri, ed aveale quindi asserite d'un anonimo. Il Mehus però nel tornar sopra quel Colice à avvide che la Lettera all'Amico Fiorentino era cosa di Dante Alighieri. e di questa scoperta fece parte al Canonico Dionisi, il quale se ne valse ben tosto, pubblicando nel quinto de suoi Aneddoti, Verona 1790, quella interessantissima Epistola, che nella presente edizione è la V.

Ma in progresso il Sig. Conte Troya nell'esaminare su quel mobisimo Codice la Lettera di Frate Ilario, che presentavagli il più fotta argomento a risolvere la questione da esso trattata intorno al Veltro allegorico, s'avvide che non una, ma tutte e tre le Lettere or en indicate appartevano egualmente a Dante Alighieri. E nel dar di cò contezza alla Repubblica Letteraria, volle pubblicare nell'Appendical Libro del Veltro un brano di quella fra le due inedite che sembrogli la più importante, e che qui appresso sta col numero IV.

Or tornando alla Lettera a Cino da Pistoia (exulanti Pistoiasa) dirò esser questa una responsiva. Apparisce che Cino interrogase l'amico suo, se l'anima nostra trapassare si possa di passione in passone. E alla quistione proposta Dante rispose con questa Lettera, la quale egli accompagnò d'un poetico componimento, che forse, secondo il Witte, fu la Canzone Voi che intendendo, e che probabilmente arrà fatto parole di quell'amore allegorico, che di sensuale cambiandosi in intellettuale (testimone l'Autore stesso nel suo Convito) accese, dopo la morte di Beatrice, il petto dell'Alighieri. Che il Pistojese Giurecosulto e Poeta, spenta la sua Selvaggia, passasse ad altri amori di femmine, e fosse in quelli molto mobile ed incostante, la è cosa certisima, secondo la testimonianza de'suoi biografi, ed anche per le parole di Dante medesimo (Son. XXXIV.)



#### **BPISTOLAE**

717

lo mi credea del tutto esser partito
Da queste vostre rime, o Messer Cino,
Che si conviene omai altro cammino
Alla mia nave, già lunge dal lito.
Ma perch' io ho di voi più volte udito
Che pigliar vi lasciate ad ogni uncine,
Piacemi di prestare un pocolino
A questa penna lo stancato dito.
Chi s'innamora sì come voi fate,
Ed ad ogni piacer si lega e scioglie,
Mostra ch' Amor leggiermente il saetti.
Se'l vostro cuor si piega in tante voglie,
Per Dio vi priego, che voi'l correggiate,
Sicchè s'accordi i fatti a' dolci detti.

Nel fine poi di questa Epistola trovansi alcune parole di consolazione che Dante porge all'amico, pur esso sventurato, siccome quegli, che trovavasi in hando dalla sua patria. L'esilio di Cino fu dall'anno 1307 al 1319; laonde è certo, che la Lettera, la quale nel Codice Laurenziano non porta data, appartiene a tal intervallo di tempo. Ed abbenchè questa e le altre due Epistole, nello stesso Codice contenute, non esprimano il nome di Dante se non per mezzo della iniziale D seguita da un punto (Epistola D. de Florentia), pure si per quell'aggiunto de Florentia, sì per l'altre nella Lettera presente florentinus exul immeritus, e sì specialmente pel lor contenuto non possono lasciare il minimo dubbio, ch'esse appartengano a Dante Alighieri.

## EPISTOLA I.

EXULANTI PISTORIENSI (1) FLORENTINUS EXUL IMMERITUS, PER TEMPORA DIUTURNA SALUTEM, ET PERPETUAE CA-

- 1. Eructavit (2) incendium tuae dilectionis verbum confidentiae vehementis a me, in quo consuluisti, carissime, utrum de passione in passionem possit anima !ransformari, de passione in passionem dico secundum eamdem potentiam, et objecta diversa numero, sed non specie; quod, quamvis ex ore tuo justius prodire debuerat, nihilominus me illius auctorem facere voluisti, ut (3) in declaratione rei nimium dubitatae (4) titulum mei nominis ampliares. Hoc etenim quam jucundum (5), quam acceptum, quamque gratum extiterit, absque importuma deminutione verba non capiunt (6): ideo, causa conticentiae hujus inspecta, ipse quod non exprimitur metiaris.
- 2. Redditur, ecce, sermo Calliopeus (7) inferius, quo sententialiter canitur, quamquam transsumptive more poetico signetur, intentum amorem hujus (8) posse torpescere atque denique interire (9), nec non [10] quod corruptio unius generatio sit alterius in anima reformati (11).
- 3. Et fides hujus, quamquam sit ab experientia persuasum, ratione potest et auctoritate muniri. Omnis enim potentia, quae post corruptionem unius actus non deperit, naturaliter reservatur in alium. Ergo potentiae sensitivae, manente organo, per corruptionem ejus actus

## EPISTOLA 1.

- ALL'ESULE PISTOJESE IL FIORENTINO NON MERITAMENTE SBANDITO, PER LUNGHI ANNI SALUTE, E ARDORE DI PER-PETUA CARITA'.
- 1. L'incendio dell'affetto tuo hatti mosso a parole di grandissima fidanza in me, cui di parere tu richiedesti, o carissimo, se di passione in passione l'anima nostra trapassare si possa: di passione in passione, io dico, secondo la potenza medesima e gli oggetti diversi nel numero, non nella specie. Il qual giudizio, abbenchè dalla bocca tua potesse a miglior dritto venir pronunziato, tu volesti che dalla mia sosse emesso, assinchè nella dichiarazione di cosa assaissimo incerta, per te venisse un titolo al mio nome accresciuto. La qual cosa pertanto quanto gioconda, quanto accetta, quanto grata mi sia, senza un'importuna diminuzione le mie parole non valgono a signiscare: però, veduta la cagione di tal silenzio, tu stesso ciò che per me non è detto, comprenderai.
- 2. Ecco che qui appresso vengonti porte parole dette per rima, nelle quali per sentenze è dichiarato, (sebbene allegoricamente secondo i modi poetici si significhi), che il proposto amore d'un solo oggetto possa affievolire, e alla fin venir meno, e che la cessazione dell'uno sia origine dell'altro che risorge nell'anima.
- 3. La prova di questo, comecchè sia data dall'esperienza, può ancora dalla ragione e dall'autorità venire afforzata: conciossiacosachè ogni potenza, che, appresso la cessione di un atto, non si spegne, naturalmente si riserba in un altro. Adunque le potenze sensitive, stando i loro

non (12) depereunt, et naturaliter reservantur in alien. Quum igitur potentia concupiscibilis (13), quae sels amoris est, sit potentia sensitiva, manifestum est, qui post corruptionem unius passionis, qua in actum relectur, in alium reservatur. Major et minor propositi syllogismi, quarum facile patet introitus, tuae diligentus relinquantur probandae.

transformatione, quae directe atque ad literam propostum respicit, sedulus (15) intueare; scilicet ubi sit auctor (et quidem (16) in fabula trium sororum contemtricum Numinis (17) in semine Semeles (18)) ad Solem loquens (qui Nymphis aliis derelictis atque neglectis in quaprius exarserat noviter Leucothoen diligalet: , Onl nunc Hyperione nate ,, et reliqua (19).

5. Sub hoc, frater carissime, ad potentiam, quol [20] contra Rhamnusiae (21) spicula sis patiens te exhoror. Perlege, deprecor, fortuitorum remedia, quae ab indytissimo Philosophorum Seneca, nobis, velut a patre filis, ministrantur, et illud de memoria sane (22) tus noadefluat: " si de mundo fuissetis, mundus, quod sum ers, " diligeret (23) etc. "

#### **BPISTOLAB**

721

organi, per la cessazione dell'atto loro non spengonsi e naturalmente in altro riserbansi. Ed avveynachè la potenza concupiscibile, che dell'amore è sede, sia una potenza sensitiva, manifesta cosa è, che appresso la cessazione di una passione, da cui in atto è ridotta, in altro riserbasi. La maggiore e la minor proposizione del sillogismo, delle quali facilmente appare il principio, alla tua diligenza si lascino a confermare.

- 4. L'autorità poscia d'Ovidio, la quale direttamente e alla lettera il proposito nostro risguarda, tu diligente considera nel quarto delle Metamorfosi, là dove l'Autore, nel raccontare la favola delle tre sirocchie spregiatrici del divo figlio di Semele, parlando a Febo, (il quale, poste in non cale le altre Ninfe dapprima dilette, or amava Leucotoe) dice quelle parole,, Quid nunc Hyperione nate,, e le altre che vanno appresso.
- 5. Oltre di questo che le nostre sensitive potenze risguarda, io ti esorto, fratello carissimo, ad esser paziente contro i dardi di Nemesi. Leggi, ti prego, i rimedj delle sventure, che dall'eccellentissimo frai filosofi, Seneca, a noi come da un padre a' figli, son porti: e dalla memoria tua non caggia un momento quella sentenza: " se voi foste " cosa del mondo, il mondo ciò ch' è sua cosa amerebbe " ec. "

# AD EPISTOLAM L. ADNOTATIONES

- (1) Cino Pistoriensi, jurisconsulto, atque poetae, Dantisque mios
- (2) Ps. XLIV. 2
- (3) Cod. et vi to manyque a
- (A) .Cf. Aristot. De generat et corrupt. II. Th. 45.
- (5) Cognitum in Cod., quod in jucundum mutavimus.
- (6) Cod. Cavent, quod, licet duritie motus, in capital muturent, tunen potest defendi. Eadem sententia saepius apud Bantem midex. gr. in carmine, cui initium Amor che nella mentimi ragioni la rad. XXII, 55, XXX, 16.
- - (8) Idest unius rei.
  - (9) Cf. Auct. Conv. II, 9.
  - (10) Cod. inserit hujus.
  - (11) Cod. reformari. Cf. Aristot. De generat. et corrupt. I. Th. 17.
  - (12) Supplevimus non, quod deest in Codice.
  - (13) Cod. concupiscibiliter.
  - (14) Cod. Autoritate.
  - (15) Cod. sed ut.
- (16) Cod. subtraxit aut equidem, quae ex illis quae in texta repsuimus facile nasci potuisse intelliges, dum memineris voteres its per compendia scribere: s. ubi ait aut., et quidem.
  - (17) Cod. contemtrix cum, cf. Ovid. Metam. III. 611.
  - (18) Puta tres Mineydes: Alcithoen, Arsippen et Leucippen.
- (19) Mctam. IV, 192. Conveniamus tamen, locum Ovidi al quem provocat noster, si quem alium, quaestioni in qua versuse prorsus esse alienum.
  - (20) Cod. quam.
- (21) Cod. Raynusie —. Ovid. Metam. III. 406, XIV. 694, Tris. V. 8. 9. Cf. Boccaccium in Epistolis a Ciampio editis p. 62 et 84. editoremque ibidem p. 36.
  - (22) Cod. sana.
  - (23) loh. XV. 19.



## AI PRINCIPI E POPOLI D'ITALIA.

ILLUSTRAZIONE DELL'EPISTOLA II.

Alla novella che Arrigo VII. di Lussemburgo, già eletto in Re de' Romani, stava in sulle mosse per calare in Italia, Dante accendendosi in nuove speranze, e vagheggiando il trionfo del proprio partito, prese a scrivere la Lettera presente, ch'egli indirizzò ai due Re di Napoli e di Sicilia Roberto e Federigo, ai Senatori di Roma, ai Duchi, Marchesi e Conti, ed a' popoli tutti d' Italia. Comincia dal significare la sua gioja del veder sorgere i segni di consolazione e di pace: annunzia quindi che il Re de' Romani già s'affretta alle nozze d' Italia, e che egli, siccome dolce ed umano Signore, avrebbe a tutti conceduto il perdono. Esorta le genti a dimostrarsi fedeli al nuovo Principe, perciocchè chi resiste alla potestà imperiale resiste agli ordinamenti di Dio, e chi al divino comandamento ripugna è simile all'impotente che recalcitra. Va confortando coloro, che nell'oppressione piangevano, e rampognando quelli che si mostravano fermi nelle ire di parte. E poichè fino al giorno di questa Lettera, Clemente V crasi mostrato favorevole inverso d'Arrigo, il poeta dimenticò l'avere un dì tenuto per simoniaca l'elezione di quel Pontesice, e a riunire gli animi de' Ghibellini e de' Guelfi volle esortare le genti ad onorare il Vicario di Pietro, vicina essendo l'ora, in cui le potestà della Chiesa e dell'Impero avrebbon posto fine a' mali d'Italia, e lui stesso cogli altri esuli restituito alla patria.

Questa Lettera, non havvi alcun dubbio, fu da Dante, siccome tutte le altre, dettata in latino; ma l'originale è perduto. Rimane peraltro un'antica traduzione che qui si riproduce, e che fu primamente data alle stampe dal P. Lazzeri (Miscell ex lib. MSS. Bibl. Coll. Rom. Soc. Jesu T. I. Romae 1754.), quindi riprodotta dal De Romanis nelle Note alla vita di Dante scritta dal Tiraboschi (Roma 1815.), in seguito dal Moutier nel Vol. VIII della Cronica del Villani (Firenze 1823) ingannatosi in questo che supposela inedita, e finalmente dal Witte, insieme alle altre Lettere dell'Alighieri, nella summentovata edizione del 1827.

Il P. Lazzeri e il Witte affermarono che questa, siccome l'altra ad Arrigo, fu fatta volgare per Marsilio Ficino, traendo forse tale argomento dal vederle comprese nell'istesso Codice insieme alla traduzione del Trattato della Monarchia, che solo dal Ficino fu nella volgar lingua tradotto. Nonostante che questo argomento possa dimostrarsi



### . 791

#### EPISTOLA

inconcludente, come quello che si ridutti a una semplice congelia, jo stimo non dover su di ciò spender intrelle, puco calendani che i traduttore sia questi piuttosto che queglii. Dirò solo che la lesine, la quale vien porta si da' MSS. e si da' libri a stampa, è bene quen e scura e disordinata a tal ch' è forza inferiene, che il velgarinata, chiunque si fosse, traducesse troppo alla buona, o si velesse d'un seto, pieno, per colpa de' copisti, di acorrezzione e d'erreri. Se un pieno avremo la ventura di discuoprirne l'originale latino, io m'abiterò a farne una traduzione novella, che se nom altro sia più eduta e più intelligibile.

La lettera non ha data, ma non è difficille l'assegnergiche initi : tutti i critici sono concordi nel congetturare che essa fu dettat nill'enno 1310. Dell'autenticità poi, lo credo, mon sia per surri de no che voglia muovere il minimo dubbis.



K

- A TUTTI ED A CIASCUNO RE D'ITALIA (1), ED A'SENATORI DI ROMA, A'DUCHI, MARCHESI E CONTI, ED A TUTTI I POPOLI, LO UMILE ITALIANO DANTE ALIGHIERI DI FIORENZA E CONFINATO NON MERITEVOLMENTE, PREGA PACE.
- 1. Ecco ora il tempo accettabile, nel quale surgono i segni di consolazione e di pace! In verità il nuovo di comincia a spandere la sua luce, mostrando da Oriente la Aurora, ch'assottiglia le tenebre della lunga miseria, e il Cielo risplende ne' suoi labii e con tranquilla (2) chiarezza conforta gli auguri delle genti. Noi vedremo l'aspettata allegrezza, i quali lunyamente dimorammo (3) nel deserto, imperocchè il pacifico sole si leverà, e la giustizia, la quale era senza luce al termine della retrogradazione impigrita, rinverdirà incontanente ch'apparirà lo splendore. Quelli che hanno fame, e che bere desiderano si sazieranno nel lume de'suoi raggi, e coloro che amano le iniguitadi saranno (4) confusi dalla faccia di colui che riluce. Certamente il leone del tribo di Giuda porse (5) li misericordiosi orecchi, avendo pietà de'mugghi dell'universale carcere, il quale ha suscitato un altro Moisè che libererà il popolo suo (6) da gravamenti degli Egizj, menandogli a terra il cui frutto è latte e miele.
- 2. Rallegrati oggimai Italia, di cui si dee avere misericordia, la quale incontanente parrai per tutto il mondo (7) essere invidiata, eziandio da' Saracini, perocchè il tuo sposo, ch'è letizia del secolo e gloria della tua plebe (8), il pietosissimo Arrigo, chiaro Accrescitore e Cesare,

alle tue nozze di venire s'affretta. Asciuga, o bellisimi, le tue lagrime, e gli andamenti (9) della tristizia disfa (10), imperocchè egli è presso colsi che ti liberera dalla esten dei malvagi, il quale percuotendo i perpetratori delle filonie gli dannerà nel taglio della spada, e la vigu su allogherà ad altri lavoratori, i quali renderanno il fute della giustizia nel tempo che si miete.

- 3. Ma non avrà egli misericordia d'alcuno? Ani s tutti quelli perdonerà che misericordia chiederata, proch'egli è Cesare, e la san pietà scende dalla font ille pietà; il giudizio del quale oghi crudelità (11) eni it odio, e toccando sempre di qua dal messo, oltre di metà meritando, si ferma. Or dunque inchinerallo (12) fredolentemente alcuno malvagio nomo? ovvero egli, ida e pianò, apparecchierà beveraggi perniziosi? (13) Ni: inperocchè egli è accrescitore, e s'egli è (14) Augusto non redicherà i peccati de'ravveduti (15) ed insino in Tesagis perseguirà Tessaglia (16), ma perseguiralla di (17) finsi dilezione.
- 4. O sangue de Longobardi pon giuso la solunta crudelità (18), e se alcuna cosa del seme de Trojani e dei Latini avanza, da luogo a lui, acciocche quando l'alla fequila discendendo a modo di folgore sarà presente, ella non (19) veggia i suoi scacciati aguglini, e non veggia il luogo della sua propria schiatta, occupato da giorani orbi. Fate dunque arditamente, nazione di Scandinavia (20), sicchè voi godiate (21) la presenza (in quanto a voi appartiene) di colui, il cui avvenimento è meritevole (22). Non vi sottragga la ingannatrice cupidità, secondo il costume delle Sirene (23), non so per qual dolcezza mortificande la vigilia della ragione. Occupate dunque le faccie vestre

in confessione di soggezione di lui, e nel saltero della penitenza cantate, considerando che chi resiste alla podestà, resiste all'ordinamento di Dio, e chi al divino ordinamento ripugna (24) è eguale allo impotente che recalcitra, e duro è contro allo stimolo calcitrare.

- 5. Ma (25) voi, i quali soppressi piangete, sollevate l'animo, imperocchè presso è la vostra salute; pigliate il (26) rastrello di buona umilitade, e purgate il campo della vostra mente dalle incomposte (27) zolle dell'orrida (28) animosità, acciocchè la celestiale brina, sopra (29) alla semente anzi il gittamento venendo, indarno dall'(30) altissimo non (31) caggia, nè torni indietro la grazia di Dio da voi, siccome la cotidiana rugiada (32) d'in su la pietra, ma come valle feconda concepete e producete verdi germini: io dico verdi, fruttiferi di vera pace, per la quale verdeggia 1331 fiorendo la vostra terra, il nuovo lavoratore de Romani (34) i buoi all'aratro più desiderosamente e più considevolmente congiungerà. Perdonate oggimai (35), o carissimi, che con meco avete ingiuria sofferta, acciocchè il celestiale (36) pastore voi (37) mandria del suo ovile cognosca (38), al quale se (39) la divisione (40) temporale da Dio è conceduta ancora (acciocchè la sua bontà spanda l'odore, dal quale siccome da un punto si biforca la podestà di Pietro e di Cesare (41), desiderosamente la sua famiglia corregge, ma (42) più volenterosamente misericordia tribuisce.
- 6. Adunque se vecchia colpa non nuoce (la quale spesse volte come serpente si storce, ed in se medesima si travolge), quinci potete vedere, ed all'uno ed all'altro, pari a ciascuno (43) essere apparecchiato (44), e di insperata (45) letizia già le primizie assaygiare potete. Vegyhiate adunque tutti, e

levatevi incontro al vostro Re, o abitatori d'Italia, e sea solamente serbate a lui ubbidienza, ma come liberi il (16) reggimento.

7. Në solamente vi conforto, acciocchë vi leviate incutro, ma altresi che (47) il suo aspetto abbiate in riveresa. Voi che bevete nelle sue fonti (48), e per li suoi mari naviste, e she calcate le arene (49) dell'isole e le sommitadi din Alpi, le quali (50) sono sue, e che (51) ciascune cose publiche godete (52), e che (53) le cose private non altrimest che con (54) legame della sua legge possedete, non vogliste à come ignari ingannare voi stessi, siccome sognando ne vostri cuori, e dicendo: "Signore, noi (55) abbiamo l'aro, il (56) quale esaltato è sì che cerchia il cielo "Or non è di Dio il mare, ed (57) egli nol (58) fece? E non fondarono le sue mani la terra? Non riluce in maravigliosi effetti, Iddio aven predestinato il Romano Principe? E non confessa la Chies, con le parole (59) di Cristo, essere poscia (60) confermate?

8. In veritade se della umana creatura appare, ume inteso per le corporali (61) le invisibili cose di Die, est s'appartiene alla umana apprensione, pervenire per le esse conosciute a se, nelle non conosciute (62) in sus estere sicché per lo moto del cielo colui che muove conoxium, ed il cuore del quale, e la predestinazione, lievemente est auguratori (63) sieno chiare. Imperciò, se dalla primi puilla di questo succo noi rivolgiamo le cose passate (ciei dall'ora in qua che l'albergaria a' Greci da' Trojani puegata), ed insino a' (64) trionsi d'Ottaviano, vaghi di visitare (65) le cose del mondo; molte appe di colore el postutto vedremo aver trapassato l'altezza della uman cieli, alcuna cosa aver operato. Ed in verità non supprecieli, alcuna cosa aver operato. Ed in verità non suppre

mai noi operiamo, anzi continuamente siamo (66) fatture di Dio ed umane volontadi: a' quali è naturalmente la libertade ancora de' sottani affetti (67) i quali non nocevoli alcuna volta adoperano, ed alla non conoscibile (68) volontade eterna spesse volte coloro ancillano sconoscentemente.

- 9. E se queste cose, le quali (69) sono siccome cominciamenti, a provare quel che si cerca non bastano, chi è costretto dottare (70) per tali cose innanzi passando? la pace, cioè (71), per ispazio di dodici anni interamente avere (72) abbracciato il mondo, la quale la faccia del suo sillogizzatore, figliuolo di Dio, siccome per opera di Dio (73), dimostra (74). E costui, conciofossecosachè a rivelazione di spirito uomo fatto, c'evangelizzasse in terra, quella (75) dividendo in (76) due regni, e a se e a Cesare tutte le cose distribuendo (77), e all'uno e all'altro comandò che fosse renduto quello che a lui s'apparteneva.
- 10. Ma se'l contumace animo addimanda più innanzi, non consentendo ancora alla veritade; le parole di Cristo esamini eziandio quand' egli era (78) legato. Al quale conciososecosachè Pilato la (79) sua signoria contrapponesse, la nostra luce, Cristo, quella (80) di sopra essere affermò, la quale colui si van tava, che in quello luogo per vicaria autorità di Cesare e' teneva ufficio (81). Adunque non andate, siccome le genti vanno, in vanitade, i cui sensi sono oscurati in (82) tenebre, ma aprite gli occhi della mente (83), imperocchè il Signore del cielo e della terra ordinà a voi re costui. Costui è (84) colui il quale Pietro, di Dio vicario, onorare ci ammonisce, il quale Clemente ora successore di Pietro per luce d'Apostolica benedizione allumina (85), acciocchè ove il raggio spirituale non basta, quivi lo splendore del minor lume allumini (86).

#### AD EPISTOLAM II. ADNOTATIONES

- (1) Roberto di Napoli e Federigo di Sicilia.
- (2) Cod. Riccard. contro quella.
- (3) Lazzeri dimoriamo.
- (4) Cod. Ricc. e' fiano.
- (5) Cod. Ricc. apre.
- (6) Cod. Ricc. libera i popoli suoi.
- (7) Ricc. la quale per tutto il mondo parrai.
- (8) Gloriam plebis tuae, Israel. Simeon.
- (9) Ricc. undamenti.
- (10) Lazz. disfai.
- (11) Ricc. crudelezza.
- (12) S'intenda inchinare nel senso di piegare. Cruses S. 6. In una copia che sta nella Rinucciniana si legge inclinerallo.
- (13) Ne' Codd. superstiziosi, nella copia Rinucciniana presuntuai. Ma neppur questa lezione sodisfa al Witte ed a me: però ho posto congetturalmente perniziosi.
  - (14) è manca nel Cod. Ricc.
  - (15) Cod. Rinucc. ricaduti.
- (16) Tum Caesar cum exercitu fatalem victoriae suae Thesalism petiit. Vell. Paterc. II, 51.
  - (17) Ricc. perseguirà per Tessaglia, ma seguirallo in.
  - (18) Cod. Rinucc. crudelezza.
- (19) Questo non ed il seguente non riscontransi ne' Codici; me lo richiede evidentemente il contesto.
- (20) I Lombardi si credevano discesi dagli Scandinari, Paul. Diac. de gest. Longobard. II, 1. ap. Murat. script. II, 408.
  - (21) Lazz. vogliate.
  - (22) Lazz. al cui avvenimento meritevole doctatene.
  - (23) Purg. XIX, 19-24.
  - (24) Il Cod. Ricc. inserisce a volontade. Cost il Rinucc.
  - (25) Lazz. Ed a voi. Il Cod. Rinuce. Or a voi.
  - (26) il manca appr. il Lazz. e nel Cod. Rinucc.
  - (27) Lazz. e Cod. Rinucc. composte.
  - (28) Lazz. e Cod. Rinucc. arida.
  - (29) Lazz. e Cod. Rinucc. adoperi.
  - (30) I Codici leggono dell'.
  - (31) non manca ne' Codd., ma lo richiede il contesto.
  - (32) Lazz. rosa d'. Il Cod. Rinucc. rosada.
  - (33) Il Cod. Ricc. verdezza.

- 1) Il Cod. Rice, aggiunge di suo consiglio. Così il Rinuce.
- i) Il Cod. Rinucc. Perdonate, perdonate oggimai.
- 6) It Cod. Rinucc. celeste.
- 7) Lazz, e Cod. Renucc. noi.
- 3) cognosca manca appresso il Lazz.
- 3) Lazz, et.
- )) Ricc. provisione.
- 1) Il Cod. Ricc. aggiunge discesa a se. Tutto questo pezzo è oscuno. Il Witte opina che si debbano supplire le parole ora viene chi re simili. Ma supplendo ancora le delle parole, non veggo qual o se ne possa trarre.
- 2) Il Cod. Rinucc. ma a se.
- 3) Il Cod. Rinucc. pare ciascuno.
- 4) Lazz, e Cod, Rinucc, apparecchiata.
- 5) I Codd. di disperata. Il Witte opina che debba leggersi di spema a me sembra the il contesto voglia insperata.
- 6) Ricc. e Rinucc. al.
- 7) Lazz, e Cod. Rinucc, che voi.
- 8) Lazz. e Rinucc. ne' suoi fonti.
- 9) I Codd. le reni. Il Witte dice esser da corregger le rene. Ie ltro ho sostituito le arene.
- O) Ricc. che.
- 1) che manca nel Cod. Rice.
- i2) Vedi Radevic de gestis Frid. I. appr. il Muratori T. VI, p.
- i3) che manca nel Cod. Ricc.
- 4) Rinucc. col.
- i5) Lazz, non
- i6) I Cod. leggono del.
- i7) di Dio il mare? Egli il fece. Witte.
- i8) I Codd. il.
- i9) Lazz. e Cod. Rinuce. la parola.
- 30) Rice. posto c.
- 31) Ricc. detto le corporali per.
- 32) a se nelle non conosciute manca appresso il Lazz. 11 Cod.
- ucc. legge a esse ec.
- 33) Lazz. e Codd. Rinucc. agguardatori.
- 64) I Codd. da'.
- B5) Il Cod. Rinucc. rivisitare.
- 66) Lazz. e Cod. Rinucc. avemo.
- 57) Lazz. e Cod. Rinuce. effetti.

1.3

#### ILLUSTRAZIONE DELL' EPISTOLA II.

#### AD ARRIGO VII.

Fino dall'Ottobre del 1310, era Arrigo disceso in Italia, efermatosi alcun poco in Torino ed in Asti avea cercato di compor le discordie fra i Guelfi e i Ghibellini e di far tacere le inveterate inimicizie o le ire di parte. Sulla fine poi di Dicembre trasferitosi in Milano, il buono Imperatore non lasciava intentato alcun mezzo per giungere a quel lodevolissimo fine, e rimettendo i fuorusciti nelle loro città, mandando in esse un Vicario imperiale, e con tutti dimostrandosi mitel e benevolo, dava principio alla grand'opera di ricomporre l'Italia. In Milano, nonostante alcune nascose opposizioni de' Torriani, prese la corona di ferro il di dell' Epifania del 1311., e ricevettevi il giuramento da guasi tutte le italiane città, tranne Genova, Venezia, e Firenze. Di là proseguì a regolare le cose dell'Italia superiore, e mandando vicari e ghibellini in Como ed in Mantova, guelfi in Brescia ed in Piacenza, e così in tutte le città Lombarde (tranne Verona, ch'era tutta devota al partito imperiale), credè avere bastantemente pacificata la Lombardia: e volendo tenerla nella sua devozione, durante pure il suo viaggio a Roma, deliberò prendere statichi guelfi e ghibellini, venticinque per ogni parte, nominati dalla parte contraria, e creare un Vicario generale di Lombardia, che fu il Conte di Savoja. Ma da queste nomine nacquero dispute e difficoltà per levare le paghe del Vicario generale: sicchè i Visconti capi de'Ghihellini, e i Torriani capi de' Guelsi in Milano, caddero ad un tempo in sospetto. Ma purgatisi quelli da ogni accusa, tutto il sospetto si volse contro di questi: si venne alle mani, e i Torriani sconfitti, furono da quella città, ove per l'innanzi aveano signoreggiato, cacciati co'loro consorti per modo che non fu loro dato il ritornarvi mai più. La cacciata però de' Guelfi Torriani, che molte aderenze avevano in Lombardia, fu favilla che accese il fuoco della ribellione, già preparato da qualche tempo, e nel 20 febbrajo Mantova, Padova, Lodi, Crema, Bergamo, Brescia, Cremona più non obbedivano alla autorità dell'Impero. Ti-Lubava frattanto Arrigo, se non curando di queste minori città, dovesse irrompere alla volta di Firenze e di Roma, ove prender doveva la corona imperiale, o se dovesse in prima castigar le città ribellate per non lasciarsi alle spalle un nemico, che di giorno in giorno potea sarsi più sorte, quando per il consiglio di Frate Gualramo appigliossi a questo secondo partito, e mosse tosto le armi contro Cremona. Allora fu un grande gridare di tutti i Ghibellini e fuorusciti toscani che l'aspettavano in questa provincia, e che da lui speravano il poler trionfare in Firenze e in Toscana della guelfa tirannide.

Mentre coll'esercito accampato in sulle rive del Po. Arrigo intadeva all'espugnazion di Cremona, Dante, della dimora impanente, in suo nome e a quello pure degli altri esuli ghibellini toscani, prese a scrivergli questa Lettera. In essa gli va dicendo, che i snoi fedeli toscani si meravigliano della sua tarda venuta, e che l'oppugnitione delle città Lombarde guasterebbe affatto le cose dell' imperio: de ad ottener la vittoria doveasi combattere non in Lombardia, ma in Iscana, ove stava Firenze, volpa frodolenta, pecora inferma, vipraisgrata: Firenze non meno empia di Mirra, nè meno pazza e furentedi Amata. Contro di quella aggravasse Arrigo il forte suo braccio, e a quella schiacciasse il capo col piede. Essersi (quale vergogne!, essesi la insana femmina data in potere di re non suo, e per animodi mal fare, non sue ragioni voler patteggiare con quello. La fine d'Agag, la sorte degli Amaleciti doversi ai Fiorentini serbare: percuotesse Arrigo. auccidesse questi peccatori; e così Giovanni di Lussemburgo, regale suo primogenito, apparisse al mondo in figura d'Ascanio, ed egli sareratiasimo re in quella d' Enea spegnitore di Turno, e de suoi super-Di seguaci. Nè qui cessava l'iroso Alighieri, ma per affrettare Amiso dicevagli che ai forniti tornò sempre dannoso il differire d'affrontare i nemici: e questi erano i detti stessi di Curio a Cesare sul Rebicose. pei quali avcalo messo in Inferno

Con la lingua tagliata nella strozza.

Termina infine esortandolo a romper gl'indugi, predicendegli scaro il trionfo, per il quale tornerà la pace alla Toscana e all'Italia, e gli esuli, fra i quali lo stesso Alighieri, verranno restituiti alla patria.

Questa Lettera, che come il Foscolo disse, spira furore e ferona, porta la data seguente: "Scritta in Toscana sotto la fonte d'Arno il di 16 Aprile 1311 ". Le fonti o le sorgenti dell' Arno sono nella Falterona, montagna dell' Appennino che divide il Casentino dalla Romagna. Laonde il Conte Troya opina che fosse scritta nel Casello di Porciano, di cui erano Signori i Conti Guidi, e che appunto restava a cinque miglia dalla sorgente del fiume. Nè io farò punto quistone se sia stata scritta in questo piuttosto che in altro dei vari Casella del Casentino che ai Conti Guidi appartenevano, mentre egli è certo che in uno di essi lo fu. Dirò solo che la diversa lezione scritta in Toscanella (invece di scritta in Toscana) che porta il Codice veluto dai P. Lazzeri, è evidentemente erronea, essendo la città di Toscanella troppo lontana dalle sorgenti dell' Arno, come quella che resta nel Patrimonio di S. Pietro presso al Lago di Bolsena, donde ha la sor-

ente il fiume Marta. Nè punto mi piace il cambiare sotto la fonte "Arno in sotto la fonte Marta, come vorrebbe il De Romanis, sì perchè sarebbe questo un arbitrio non consentito dalla critica, sì perchè son sappiamo dalla storia, che Dante sia stato mai, e tanto meno nel 311, in Toscanella, sì perchè finalmente il testo latino dice a chia-e lettere Scriptum in Tuscia sub fontem Sarni.

Un'antica traduzione di questa Epistola fu dapprima pubblicata lal Doni nelle prose di Dante e del Boccaccio, Fir. 1547 in 4to, quinli fu riprodotta dal Biscioni, (Prose ec. Fir. 1723) che col soccorso di rarj Codici potè in qualche parte emendarla, poi secondo la lezione lel Biscioni fu ristampata dal Pasquali Ven. 1741 e dallo Zatta ivi 1757 nelle Opere di Dante Alighieri, e recentemente dal Moutier nel Fol. VIII. della Cronica del Villani, Fir. 1823, secondo la lezione del ¿ Riccardiano 1050. (1). Ma perchè in questa traduzione molti mesi rimanevano intralciati ed oscuri, e perchè sospettavasi che il tralattore non sempre avesse reso fedelmente il concetto dell'Autore. si lesiderava da' dotti l'originale latino. Che questo si trovasse presso di Lorenzio Pignoria Padovano, egli stesso attestato avealo nelle note al Mussato (de reb. gest. Henr. VII, IV, 1. ap. Murat. Script. Rer. Ital. L. p. 38), anzi nel Catalogo della Biblioteca Muranense se ne leggeva tampato alcun brano. Di ciò reso dal Witte consapevole il Marche-# Gian Giacomo Trivulzio, cultore zelantissimo delle buone Lettere henemerito dell'Alighieri, pregò l'Ab. Moschini presetto della Bidioteca del Seminario Veneto, ove eran passate le reliquie della Muranense, a volerne fare diligente ricerca. Questi pertanto, gareggianlo di zelo col dotto Marchese potè giungere al bramato discuoprimento: sicchè per questi amichevoli officii fu dato al Witte di poter finalmente pubblicare colle stampe nella sua edizione del 1827 non tanto la nota traduzione quanto l'originale latino. Or avendone io fatto una traduzione novella, resterà inutile il dire che l'antica non vien qui riprodotta.

(1) Dal Catalogo compilato dal Lami (p. 22) vediamo che questa Lettera si trova in 4. Codici Riccardiani.

#### EPISTOLA III.

SANCTISSIMO THIUMPHATORI, ET DOMINO SINGULARI, DOM-NO HENRICO, DIVINA PROVIDENTIA ROMANORUM REGI $\{1\}$ , SEMPER AUGUSTO.

DEVOTISSIMI SUI DANTES ALLIGHERIUS FLORENTING ET EXUL IMMERITUS, AC UNIVERSALITER OMNES TUSC, QUI PACEM DESIDERANT TERRAE, OSCULANTUR PEDES (2).

- 1. Immensa Dei dilectione testante, relicta nobis est pacis hereditas (3), ut in sua mira dulcedine militiae nostrae durae mitescerent, et, in usu ejus, patriae triumphantis (4) gaudia mereremur. At livor antiqui et implacabilis hostis, humanae prosperitati semper et latenter (5) insidians, nonnullos exheredando volentes, ob tutoris absentiam nos alios impie denudavit invitos. Hinc diu super (6) flumina confusionis deflevimus, et patrocinia justi regis incessanter imploravimus (7), qui satellitium saevi tyranni (8) disperderet, et nos in nostra justitia reformaret. Quumque tu, Caesaris et Augusti successor, Apennini juga transiliens, veneranda signa Tarpeja retulisti, protinus longa substiterunt suspiria, lacrimarumque diluvia desierunt, et quasi (9) Titan praecipitatus (10) exoriens, nova spes Latio saeculi melioris effulsit. Tunc plerique vota sua praevenientes in jubilo, tam Saturnia regna quam Virginem redeuntem cum Marone cantabant 11.
- 2. Verum quia, sol noster (sive desiderii fervor hor submoneat (12), sive facies veritatis), aut morari te 13 jam credunt, aut retrocedere supputant, quasi Josue 14 denuo, vel Amos filius (15) imperaret, incertitudine dubitare compellimur, et in vocem Praecursoris erumpere 16)

# EPISTOLA III.

- AL SANTISSIMO TRIONFATORE, E SINGULAR SIGNORE, MESSER ARRIGO, PER LA DIVINA PRUVVIDENZA RE DE ROMANI, SEMPRE AUGUSTO.
- SUOI DEVOTISSIMI DANTE ALIGHIERI FIORENTINO, NON MERITAMENTE SBANDITO, E TUTTI UNIVERSALMENTE I TOSCANI, CHE PACE IN TERRA DESIDERANO, MANDANO BACI A'SUOI PIRDI.
- 1. Testimone la immensa dilezione di Dio, fu a noi lasciata l'eredità della pace, affinchè nella sua maravigliosa dolcezza la nostra dura milizia tornasse più mite, e nell'uso di quella meritassimo i gaudii della trionfante patria celeste. Ma l'invidia dell'antico e pertinace nemico, il quale sempre e nascosamente agguata l'umana prosperitade, diseredando quei che consentirono e vollero, noi altri non volenti, per l'assenza del tutore, empiamente spogliò. Quindi è che noi sopra i fiumi di Babilonia lungamente piangemmo, e i patrocinii del giusto re incessantemente implorammo, il quale dispergesse le masnade del tiranno crulele, e noi nella nostra giustizia riformasse. E come tu, successore di Cesare e d'Augusto, passando i gioghi d'Appennino, i venerandi segni del Tarpeo riconducesti, sostarono al postutto i lunglii sospiri, e venner meno le lacrime, e, quasi sole che di subito levasi, nova speranza di miglior secolo a Italia rifulse. Allora molti nel giubilo, innanzi ai loro desiderii vegnendo, sì li regni di Saturno e si la Vergine a noi tornata con Virgilio cantavano.
- 2. Ma poiché, o nostra speranza (sia che questo ne iusinui il fervore del desiderio, o una sembianza del vero) te si crede costà far dimora, o si suppone tornare indictro

sic: " Tu es qui venturus es, an alium expertamus? " Et quamvis longa sitis in dubium quae erant (17) certa, propter esse propinqua, ut adsolet, furibonda deflectat; nihilominus in te credimus et speramus, asseverantes, te Dei ministrum, et Ecclesiae filium, et Romanae gloriae promotorem. Nam et ego qui scribo tam pro me quam pro aliis, veluti (18; decet imperatoriam majestatem, benignissimum vidi, et clementissimum te audivi, quum pedes tuos manus meae tractaruat, et labia mea debitum persolverunt; quum exultavit in te (19) spiritus meus; quum tacitus dixi mecum: " ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi! "

- 3. Sed quia tam sera moretur segnities, admiramur, quando jamdudum in valle victor Eridani, Tusciam derelinquens praetermittis et negligis; quasi jara tuendi imperii circumscribi Liguriae finibus arbitreris, non prorsus 'ut suspicamur) advertens, quoniam Romanorum potestas nec metis Italiae, nec tricornis Europae margine coarctatur (20). Nam etsi vim passa, in angustum (21) gubernacula sua contraxit undique, tamen de inviolabili jure fluctus Amphitrites attingens, vix ab inutili unda Oceani se circumcingi dignatur. Scriptum est enim (22);
  - " Nascetur pulchra Trojanus origine Caesar,
- " Imperium Oceano, famam qui terminet astris a Et quum universaliter orbem describi edixisset Augustus ut bes noster evangelizans 23; accensus ignis flamma, temugit, si non de justissimi principatus aula prodiiset edictum, unigenitus Dei Filius, homo factus 24 ad pro-

quasiche Giosue o il figlio d'Amos fin anche tel comandasse, per l'incertezza siam costretti a dubbiare ed a rompere nelle parole del Battista così: "Se'tu colni che des venire, o un altro ancora dobbiamo aspettarne? "Ed avvegnache la lunga sete, violenta sì come suole, volya in dubbio quelle cose, le quali, perche propinque, eran certe: nulladimeno in te crediamo, in te speriamo, affermando te del Cielo ministro, della Chiesa figliuolo, e della romana gloria promovitore. Imperocche io che scrivo sì per me che per gli altri, vidi te, quale si conviene alla imperiale maestà, benignissimo, e udii te clementissimo quando le mis mani toccarono i piedi tuoi, e le mie labbra pagarono il loro debito; quando in te esultò lo spirito mio; quando infra me stesso diss'io: "Ecco l'agnello di Dio, ecco chi chi toglie i peccati del mondo! "

3. Ma noi meravigliamo, perchè tanta tardanza fruppongasi, quando tu, già è più tempo, vincitore nella valle del Po, dalla Toscanu dilungandoti, l'abbandoni e la dimentichi: che se i diritti del difender lo imperio tu pensi circonscriversi dai confini della Liquria, male, siccome noi giudichiamo, l'avvisi; percioechè la Signoria de Romani ne da confini d'Italia ne da lembi della tricorne Europa si stringe. Ed avregnachè essa, la quale ha sofferto forza, '**abbia d'ogni parte ristretto il su**o reggimento, nulladimeno per inviolabil ragione, aggiungendo l'onde del mar d'Anfitrite, appena patisce d'esser frenata dulle inutili acque · del mare Occano. Il perchè sta scritto: "Nascerà il trojano Cesare della bella schiatta, il quale terminera l'imperio col mare Oceano, e la fama colle stelle " Ed avendo Augusto comundato, che fosse l'universo mondo descritto I siccome il nostro evangelista, allegorico bue, della fiamma

ng Pang Alam. Sambahasa M

filendum (25), secundum naturam assumptam, edicto 35 se subditum (27), nequaquam tum marci de Virgin de luisset; non enim suscisset injustium qui cumin juitiam implore debebat (28).

- 4. Pudeat itaque in angusta insuelli usea india (3) tamdium, quem mundus omnis expectat, et al hunt circumspectione non definit, quad tenerum symple i dilationis fiducia confortator et .(80) qualifi uniguantium cohortando superbitana visus movementat temeritatem temeritati adjiciena. Entenet igini unificurionis in Caesarem (31):
  - " Dum trepidant nullo firmatne robore perte,
  - " Tolle moras; semper nocuit differre paratis;
- " Par labor atque metus pretio majore petunts... Intonet illa vox increpitantis a nubibus AEneam (32):
  - " Si te nulla movet tantarum gloria rerum,
  - " Nec super ipse tua moliris laude laboren,
  - " Ascanium surgentem, et spes heredis Iuli
  - " Respice, cui regnum Italiae, romanaque regu
  - .. Debentur. ..
- 5. Johannes namque regius, primogenitus to et rex (33), quem, post diei orientis occasum, mundi secessiva posteritas praestolatur, nobis est alter Ascais qui vestigia magni genitoris observans, in Turnos di que sicut leo desaeviet, et in Latinos velut agnus mis soet. Praecaveant sacratissimi regis alta consilia, secoleste judicium Samuelis illa verba (34) reaspert. Nonne quum parvulus esses oculis tuis, caput in tri

celeste acceso rimugghia), se il comandamento non fosse mosso dalla Corte di giustissimo Principato, l'Unigenito Figliuol di Dio fatto uomo, a confessare se essere suddito, secondo la natura da esso assunta, di quel Principato, non avrebbe voluto in quel tempo nascere della Vergine: chè nel vero non avrebbe confortato l'ingiusto Colui, al quale si conveniva ogni giustizia adempire.

- 4. Vergognisi dunque di stare impigliato sì a lungo in un brevissimo angolo della terra colui, che tutto il mondo aspetta, e dallo squardo d'Augusto non caggia, che la toscana tirannide nella fidanza dello indugio si conforta, e ogni di la superbia de'maligni infiammando. nuove forze raguna, presunzione a presunzione giungnendo. Tuoni adunque quella voce di Curio a Cesare: "Mentre le parti, per nulla forza stabili, stannosi in tema, rompi gl'indugi; che il trarre di di in di sempre nocque a chi è pronto; e un equal travaglio, un equal timore con maggior vantaggio s'affrontano ... Tuoni pur quella voce che dalle nubi sea rampogna ad Enea: " Se te punto muove la gloria di tanti fatti, nè curi tu stesso inalzar l'edifizio in tua laude, al giovane Ascanio, e alle speranze riguarda dell' erede Iulo, cui i regni di Roma e d'Italia si debbono. ..
- 5. Giovanni, regal rampollo, tuo primogenilo e re pur esso, cui, dopo il tramonto del Sole ch'ora si leva, i vicini posteri aspettano, è a noi veramente un altro Ascanio, il quale seguendo le orme del gran genitore, contro a'seguaci di Turno ovunque siccome leone infierirà, e verso i Latini siccom'agnello si farà mite. Gli alti consigli del sacratissimo re guardino a questo: che il celestiale giudicio non suoni novellamente acerbo in quelle parole di Samuele: " forse,

essendo tu piccolo dinanzi agli occhi tuni, non fossi fatto capo sulle tribù di Israelle? ed il Signore non ti unse in re, e non miseti in via dicendoti: va', e uccidi i peccatori di Amalech? "Conciossiachè in re sacrato tu sei a fin che Amalech tu percuota, ad Agag per nulla perdoni, ed u Colui che ti mandò tu faccia vendetta della gente bestiale e della sua affrettata solennità.

- 6. Lunga stagione tu dimori in Milano, e sì credi spegnere la velenosissima idra per lo tagliamento de capi; Ma se ti ricordassi i grandi e gloriosi fatti d'Alcide, conosceresti, che tu se così ingannato come colui, contra del quale il pestilenzioso animale, con molte teste ripullulando, per lo danno cresceva, infino a che quel magnanimo il principio della di lui vita troncò. Non infatti a distrutgere gli alberi vale lo tagliamento de rami, perciocchè, fino a tanto che le rudici sieno incolumi sì che loro prestino alimento, per le vie della terra più ramosi ritornano. E tu che reggi i destini del mondo, che annunzierai d'aver fatto? Quando tu abbia piegato la superba cervice di Cremona, non forse inopina si infiammerà la rabbia di Brescia o Pavia? Sì certo. La quale, poich avrà ristato il flagello, incontanente in Vercelli, in Bergamo o altrove con nuova faccia si mostrerà, fino a che cotanta rubbia sia spenta, e divelta di tanto error la radice, i pungenti rami insiem col tronco inaridiscano.
- 7. Che tu forse, eccellentissimo de' Principi, ignori, nè dal sommo di tanta altezza non vedi, ove la volpicella di questo puzzo, secura da' cacciatori si posi? Certo che non nel Po precipitoso, non nel Tevere tuo questa frodolenta s'abbevera, ma le acque del fiume Arno della sua pestilenzia avvelena, v Fiorenza (s'ancor nol sui) questa

## 744 EPISTOLAE

patur. Haec est vipera versa în viscera genitricis: hae languida pecus, quae gregem domini sui sua contagione commaculat: haec Myrrha scelestis et impia, in Cinyra patris (50) amplexus exaestuans: haec Amata illa inpatiens, quae, repulso fatali connubio, quem sortes [5] negabant generum (52) sibi adscire non timuit; sel ferialiter in bellum (53) vocavit, et demum male aux, debitumque solvens, laqueo se suspendit. Vere viperiu feritate matrem lacerare ausa (54), dum contra Roman cornua rebellionis exacuit, quae ad imaginem suam atque similitudinem fecit illam. Vere fumos, eraporante (55) sanie, vitiantes exhalat, et inde viciniae [56] peudes et exterae contabescunt, dum falsis alliciendo blanditiis et figmentis, aggregat sibi finitimos, et insanescit [57] aggregatos (58). Vere in paternos incensa (59) concibitus, dum improba procacitate conatur summi Pontifcis (60), qui pater est patrum, adversus te violare assersum. Vere Dei ordinationi resistit (61), propriae wintatis (62) idolum venerando, dum regem asperata legitimum, non erubescit, insana, regi non suo jan suo sua pro male agendi potestate pacisci. Sed attesti (63) ad laqueum, mulier furiata, quo se innectit. Nam quis in reprobum sensum traditur, ut traditus facistes, quae non conveniunt (64). Quae quamvis injust in opera, justa tamen supplicia esse noscuntur.

8. Eia itaque, rumpe moras, proles alta Isai, sum tibi fiduciam de oculis Domini Sabaoth, coram quo agi,

idel pernizie si noma. Questa è la vipera volta nel seno la madre: questa è la pecora inferma che col suo apssamento la greggia del suo Signore contamina: questa Mirra scellerata ed empia, che s'infiamma negli abbracmenti del padre suo: questa è quell'Amata furente, che, vato il fatal matrimonio, non temè torsi a genero quei i fati non consentivano chè anzi al sostegno della batlia a gran furia chiamatolo, alla perkn mal ardita col cio, pagando il fio, pose fine a suoi giorni. E nel vero, r serità di vipera ella si sforza di squarciare il seno la madre, mentre contra Roma, la quale fecela a sua rilitudine e imagine, ella aguzza le corna del rubellanto. Nel vero, ardendo di rabbia, manda fuori fumi iosi, attalché le prossimane pecore e le stranie n'infermo, mentre allettando con lusinghe e finzioni, aggiugne o i vicini, e il senno a tai congreghe ritoglie. Nel vero a s'incende del giacere col Padre, mentre con perversa lecitudine fa prova di rivolgere contra di te il consenrento del Sommo Pontesice, ch'è il padre de padri. Nel ro ella contraria agli ordinamenti di Dio, mentre l'idolo lla propria volontade adorando e il legittimo Re dispreındo, non si vergogna, la pazza, per potestà di mal fascendere a patti con non suo Re di diritti non suoi. a sì adoperando, ella, la furente femmina, attende al cio, col quale il collo s'annodi; perciocchè di frequente zuno è messo in malvagio senno, affinchè messovi faccia se che non si convengono. Le quali opere, avvegnachè no ingiuste, giuste le pene, che ne conseguitano, a buon ritto s'affermano.

8. Su dunque rompi l'indugio, alta prole d'Isai, e igli occhi del Signor tuo, il Dio di Sabaoth, al cospetto

et Goliam hunc in funda sapientiae tune (65) alque in lapide virium tuarum prosterne; quoniam in ejus occas nox (66) et umbra timoris castra Philisteorum operie; fugient Philistei, et liberabitur Israel. Tunc haeredian nostra, quam sine intermissione deflemus ablatam, nobie erit in integrum restituta. At quidem, ad modum quo nunc (67) sacrosanctae Jerusalem memores, exules in Babilone gemiscimus, ita tunc cives, et respirantes in pace (68), confusionis miserias in gaudio revolvemus (69).

Scriptum in Tuscia sub fontem Sarni (70) XIV. Kal. Majas MCCCXI divi Henrici faustissimi cursus ad Italiam anno primo.



#### **EPISTOLAE**

747

del quale tu adoperi, prendi di te fidanza: e questo Golia colla frombola della tua sapienza e colla pietra della tua fortezza prosterna: poichè nella sua caduta l'ombra e la notte della paura cuoprirà l'esercito de Filistei: ei fuggiranno; ed Israello tornerà a libertate. Allora la nostra eredità, la quale senza posa piangiamo a noi tolta, sarà a noi incontante restituita. E come noi, memori della santa Gerusalemme, esuli in Babilonia or traggiamo lamenti, così allora cittadini e respiranti in pace, le miserie della confusione in gaudio per fermo rivolgeremo.

Scritto in Toscana sotto la fonte d'Arno a di 16 del mese d'Aprile 1311 l'anno primo della discesa in Italia del divino e felicissimo Arrigo.

## AD EPISTOLAM III. ADNOTATIONES

 Regem dicit Henricum, qui die 29 Iunii anni insequentis in peratoriam demum consequentus est coronam.

(2) De more osculandi pedes Imperatorum vide Mussatum Derd. gestis Henr. VII, III, 8 ap. Murat. script. Rer. Ital. X, 376, ibique Pignorium.

(3) Ioh. XIV, 27. Pacem relinquo vobis.

- (4) Cod. triumphis.
- (5) Cod. colatenter.
- (6) Cod. semper.
- (7) Cod. inserit et.
- (8) De non uno principe stirpis apud Gallos regiae intelligendum arbitror: praesertim vero de Roberto rege, quem, vivo jam patre. Florentini ducem creaverant (Villani VIII, 82), et quo alius nemo, sub diu simulata amicitiae specie, Henrico erat infestior (Neol. Epsc. Botr. p. 1151. Dino Compagni p. 89. Villani IX. 8, 31, 39, 50), be Guelphismo universo melius autem intelligi potest.
  - (9) Cod. cum.
- (10) Cf. Inf. L 17. e vidi le sus spalle Vestite già di raggi di Pianeta ec.
- (11) Iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna ec. Viz. Rc. IV, 6.
  - (12) Cod. submoveat.
  - (13) Supplevimus &, quod in Cod. desideratur.
  - (14) Ios. X, 13.
  - (15) IV. Reg. XIX, Isaiae XXXVII.
  - (16) Cod. irrumpere. Vide Luc. VII, 19.
- (17) Cod. sunt. Vetus ital. interpr. erant legisse videtur, qui pecet, et in textu reposuimus.
  - (18) Witte legit ut: in Codice autem vel.
- (19) Cod. in me. At Dionysius legendum case in to censuit (Pre-raz stor. crit. alla n. ed. di D. Al. Verona 1806, II. p. 130), ut in Cant. B. Virg. Luc. I. 47.
  - (20) Cod. cohartant.
  - (21) Cod. augustum: sed in Codd. MSS. n in w facile permutate.
  - (22) Virg. AEn. I, 286.
  - (23) Luc. II, 1.
  - (24) In Cod. additur qui.
  - (25) Cod. proficendum
  - (26) Cod. edicit.

#### RPISTOLAR

- (27) Ne sermonem nimis redderemus perplexum, emendavimus quae displicuerunt. Nec tamen nos fugit, per intolerabilem quamdam duritiem Codicis scripturam posse defendi: qui edicit, se secundum ma'urum assumptam subditum esse ad profitendum, i. e., se teneri, ul in censu nomen profiteatur.
- (28) Hoc argumentum affert Alligherius in suo quoque Tract. de Monarchia, lih. Il in fine: Sed Christus (ut ejus scriba Lucas testatur) sub edicto Romanae auctoritatis nasci voluit de Virgine matre, ut illa singulari humani generis descriptione filius Dei factus homo conscriberetur; et reliqua,
  - (29) Cod. metiri.
  - (30) Cod. ut.
  - (31) Lucan. Pharsal. I, 280 Cf. Inf. XXVIII, 98.
  - (32) AEn. IV, 272.
  - (33) Rex Bohemiae, tunc temporis duodecim annos natus.
  - (34) I. Reg. XV, 17.
  - (35) Cod. de gente in gentem. At vetus interpr. della gente bestiale.
- (36) Quae adduntur in Codice, quae quidem et Amalech et Agagi sanare dicuntur, in Riccard. versionis ex. desunt, neque commodum mihi visa sunt praebere sensum.
  - (37) Cod. repupulare.
  - (38) Cod. impertivit.
  - (39) Cod. mundi.
- (40) Supplevimus quid, sino quo stare non posse credidimus orationem; an, Quid, praeses unice mundi?
  - (41) Cod. praeconiis.
- (42) Fallitur cel. Troya (Veltro/Allegorico p. 121), quum hanc Epistolam occasione Brixianae obsidionis scriptam esse contendit.
  - (43) Cod. Nonne ul tuo.
  - (44) Cod. inserit tw.
  - (45) et, quod in Cod. additur, abundare putavimus.
  - (45) Inseruimus et, quod non habetur in Codice.
  - (47) Cod. pugitiens.
  - (48) Cod. victus es.
  - (19) Cod. Florentiam.
  - (50) Cod. ciner posita.
  - (51) Cod. quae semper.
  - (52) Cod. generem.
  - (53) Cod. bello.
- (54) Verba debitumque solvent lacerare ausa, quae in Cod. omnino desiderantur, conjectura restituere sumus conati.

750

#### EPISTOLAE

- (55) Cod. fumo enaporentes.
- (56) Cod. viscias.
- (57) Cod. insinuat.
- (58) Primam Longobardicarum seditionum ducem concitratricusque Florentiam, testantur Ioh. Villani IX, 11, D. Compagni p. 81, Nicol. Ep. Butr. p. 1170.
  - (59) Cod. ipea.
  - (60) Cod. summum Pontificem.
  - (61) Cod. restitit.
  - (62) Cod. voluntati.
  - (63) Cod. accendit: an ascendit?
  - (64) Cod. convenienti Cf. Rom. I, 28.
  - (65) Cod. swae.
  - (66) Cod. mos.
- (67) Voces quo nune, quae in Cod. desiderantur, supplendas duximus.
  - (68) Cod. pacem.
  - (69) Cod. revelemur.
- (70) Locum accuratius investigantes, si Dantem tempore quod in subscriptione Epistolae indicatur, apud Comites Guidones de Romena prope Pratum Vetus commoratum esse dixerint, parum a vero abese crediderim. Troya (Veltro Allegor. p. 122) de cas'ello Porciani, paulo superius posito, accipiendum putat.

#### ILLUSTRAZIONE DELL' EPISTOLA IV.

#### AI CARDINALI ITALIANI.

Dopo la morte di Clemente V, avvenuta il 20 Aprile del 1314, i ardinali in numero di 21 s'adunarono in Conclave a Carpentras, ttà della Provenza. Soli sei fra di essi erano italiani, cioè Napoleocorsino. Iacopo e Pietro Colonna, Niccolò da Prato, Francesco aetani e Guglielmo Longo: tutti gli altri erano o francesi o devoti partito francese. Ammaestrati dall'esperienza delle passate sventuvoleano i primi far sì che venisse eletto in Pontefice alcuno di loro izione, il quale riportando la Sedia Apostolica in Roma ponesse riccio a' mali che laceravano la Chiesa e l'Italia. Ma troppo forte era contrario partito, quello cioè de' Guasconi, partito da cui era uscito precedente Pontefice, e cui con nuove creature avea questi cercato forzare: laonde a ragione temevasi, che nel contrasto gl'Italiani rear potessero soccombenti.

Dante, cui più ch'ad ogni altro doleva il vedere, come la prepomza francese andasse sempre più malmenando le cose d'Italia, prese scrivere a' Cardinali Italiani, che già trovavansi in Conclave, la Letra presente. Comincia dal significar loro come la cupidigia del Saerclozio era fino ab antico stata quella, ch' avea portato fra' popoli lo compiglio e la rovina, dando così occasione a' Giudei ed a' Gentili 'irridere alla nostra Santa Religione, e di proferire contr'essa orrene bestemnie. E perchè egli protesta d'essere attaccatissimo alla Regione Cattolica, così prova estremo dolore nel mirar Roma, la sede i quella, abbandonata e deserta, e nel vedere la piaga deplorabile elle eresie. Prosegue rampognando acerbamente gli Ecclesiastici del ondurre per falso calle la greggia de' fedeli di Cristo, e del far merato delle cose più sante, ed esortandoli a non volere stancare la paienza di Colui, che a penitenza aspettavali. Dopo aver ribattoto le ussibili objezioni, dicendo non esser egli un novello Oza, poichè megli distese la mano all'Arca pericolante, egli ai bovi calcitranti, iè la Fenice del mondo, conciossiachè tutti conosceano quelle cose di eh' ei faceva lamento, dice che vergogna lor prenda dell'esser ripresi ion già da un messo celeste, ma da un miser uomo qual egli è. Volțe infine le parole ai Cardinali Orsini e Gaetani, dicendo loro che rogliano tener presente agli occhi la misera Roma straziata da nuovi Attribati, sola, vedova e d'ambedue i suoi luminari (il Papa e l'Imdestituta: e mentre non cossa di rinfacciar loro le male opere, li conforta all'emenda, animandoli a combattere a pro della Sposa di Cristo, e d'Italia, ed a far sì, che uscendo vittoriosi del combattimento, l'obbrobrio de' Guaschi, i quali di tanto furibonda cupidigia accesi, intendono ad usurpare la gloria de' Latini, resti e' pesteri in esempio per tutti i secoli.

Or perchè alcuno non sia, che per troppo acri ritenga le pareledel nostro Scrittore, dirò che per la concorde testimonianza di tutti gli Storici appariscono indubbj i fatti ai quali egli vuole far allusione. Che il Guascone Clemente V a venire eletto in Pontefice facesse uno sconvenevole e vergagnoso accordo con Filippo il bello, lo dice pare il Continuator del Baronio (an. 1305) apposgiatosi alle parole del Villani, della Cronica di Martino Polono, di S. Antonino, del biografo dello stesso Pontefice, e di altri. Di quante calamità affliggesse poi Clemente la Chiesa e l'Italia, oltre all'orrendo massacro de Templari, e al disconveniente traslocumento della Sedia Apostolica, lo udiremo da un testimone oculare, cioè dal Cardinale Napoleone Orsini: " Urbs tota sub eo et per eum extremae ruinae subjacuit, et sedes " Beati Petri, immo Domini nostri Jesu Cristi, disrupta est, et patri-" monialis non per praedones potius quam per rectores, spolista est " et confusa, et adhuc subjacet vastitati. Italia tota ac si non esset de " corpore, sic quoad omnia est neglecta, immo dolosis anfractibus d .. comminatis seditionibus dissipata, quod posset fides Christi in thre-" nis Hieremiae renovare lamenta. Nam quasi nulla remansit cathe-" dralis Ecclesia, vel alicujus ponderis praebendula, quae non si " potius perditioni quam provisioni exposita. Nam omnes quasi per " emptionem et venditionem, vel carnem et sanguinem, possidenti-" bus, immo usurpantibus, advenerunt . . . Nos Italici, qui ipsum, " bonum credentem, posuimus, sicut vasa testea rejecti fuimus . . . " Nunc volens Ecclesiam reducere ad angulum Vasconiae, talia qua " scimus pro certo conceperat et jam ordinaverat, quod vere e " ipsum, si complesset, et Ecclesiam destruxisset. "

Vani peraltro, colle parole dell'Alighieri, caddero i voti e gli sforzi degli Italiani, troppo forte e prepotente essendo il partito de Guasconi, cui più forte ancor rendeva la potenza e l'ambizione del Re di Francia. Poichè, stando i primi fermi nel volere eleggere a Pontefie un italiano di cognita probità, che a Roma in un coll'ordine e colla pace tornasse l'Apostolica Sedia, e posto avendo lor mire sopra il Cardinal Guglielmo, Vescovo di Preneste, i secondi sostenuti da lor fattori, irruppero armata mano nel Conclave, e furibondi, missacciando di morte i Cardinali Italiani, gli costrinser tosto a sgombran. Per lo che rifuggitisi quelli a Valenza, nè più cogli altri volendosi

ricongiungere, restò la Chiesa vacante per più di due anni, finattantochè indotti dalle lusinghe e dagli inganni dei Principi francesi, nè potendo di meglio, convennero in Jacopo Cardinale, Vescovo d'Avignone, che si nomò Giovanni XXII.

Comunque questa Lettera riuscisse vuota d'effetto, è in tanto ner noi interessante, in quanto serve a darci una più piena idea delle opinioni del ghibellino Scrittore. " Imperocchè (dice il Conte Balbo) " siccome il vedemmo nelle Lettere precedenti, nel Poema e nella " Monarchia desiderare la venuta a Roma dell'Imperatore, così lo veggiamo qui desiderare e sforzarsi di procacciare la tornata del Papa. Nè certo questo era desiderio da ghibellino estremo; chè quantunque i papi non fossero stati ultimamente i veri capi di parte guelfa, tuttavia n'erano i personaggi principali, ed essa non po-" tea non rinforzarsi per loro tornata. Il desiderio di Dante mostra, " se non altro, esser egli stato mosso meno dagl'interessi particolari " della parte, che non da quelli più generali, qui ben intesi da lui, dell' Italia e della Cristianità. E forse gli tornavano in mente, a mal-" grado della sua ira contro i papi, i tentativi loro, per mezzo de' lor " legati, in favore de' fuorusciti; e qualche speranza gli rinasceva che " per un nuovo papa italiano siffatti tentativi si rinnuovassero. Ma " foss' egli più o meno disinteressato, qui ad ogni medo si vede chia-" ro il suo desiderio imparziale per l'uno come per l'altro dei due che stimava legittimi ornamenti e capi della nazione italiana.

La Lettera presente, che trovasi nel Cod. 8, Plut. XXIX della Laurenziana, non ha alcuna data: peraltro è evidente che fu scritta mentre la sede Pontificia trovavasi vacante. Ma ella dee credersi de' primi mesi di tal vacanza, prima cioè che fosse appien manifesta l'impotenza de' Cardinali Italiani, vale a dire prima della violenza che fu loro usata dal partito guascone (14. Luglio 1314). E sebbene fosse stata veduta dal Bandini, dal Mehus e da altri, e sebbene per le parole del Villani fosse noto aver Dante scritto una Lettera a' Cardinali Italiani, quando era la vacazione dopo la morte di Papa Clemente, pure non era stata riconosciuta come pertinente al divino Poeta. Solo il Conte Troya pervenne nel 1826 a fare una tal discoperta, e riconoscendo la Lettera per quella menzionata già dal Villani, ne diè contezza al pubblico e ne produsse un brano, sebben mutilo e scorretto, nel suo libro del Veltro. La rimanente parte su ben tosto pubblicata nell'Antologia (XXIII, 57) dal Prof. Witte, il quale l'anno appresso ripubblicolla nella sua integrità, insieme alle altre.

## EPISTOLA IV.

# CARDINALIBUS ITALICIS DANTES ALLIGHERIUS DE FLORENTIA.

- 1. " Quomodo sola sedet civitas, plena populo; b" cta est quasi vidua domina gentium (1) " Prinopum quondam Pharisaeorum cupiditas, quae sacerdotium vetus abominabile fecit, non modo Leviticae prolis
  ministerium transtulit, quin et praeelectae civitati David
  obsidionem peperit et ruinam (2). Quod quidem de
  specula .... (3) aeternitatis intuens qui solas aeteraus
  est, mentem Deo dignam viri prophetici per Spiritum
  Sanctum sua jussione impressit, et sanctam Jerusalem
  velut exstiuctam, per verba praesignata, et nimium
  proh dolor! iterata, deslevit.
- 2. Nos quoque eumdem (4) Patrem et Filium, emdem Deum ac hominem, nec non eamdem Matren et Virginem profitentes, propter quos et propter quous salutem ter de caritate interrogato (5) dictum et:, Petre, pasce sacrosantum ovile (6) "; Romam (ai post tot triumphorum pompas, et verbo et opere, Christorbis confirmavit imperium, quam etiam ille Petres et Paulus gentium praedicator, in Apostolicam sedem sepergine proprii sanguinis consecrarunt), Romam ille quam nunc cum Jeremia, non lugendo post veniestes sed post ipsum (8) dolentes, viduam et desertam lager compellimur, piget heu non minus, quam plagam le mentabilem cernere haeresium.
  - 3. Impietatis fautores, Judaei, Saraceni et gents (9)

## EPISTOLA IV.

# AI CARDINALI ITALIANI IL FIORENTINO DANTE ALIGHIERI.

- 1. " Ahi come siede solitaria quella città già piena di popolo: fatta è come vedova la signora delle nazioni. " La cupidigia de Principi Farisei, che, già da più tempo, rese abbominevole l'antico Sacerdozio, non trasmise solo in altrui il ministerio della Levitica schiatta, che alla eletta Città di David non partorisse insieme scompiglio e ruina. La qual cosa dall'alto seggio dell'eternità rimirando Quegli che solo è eterno, pel mezzo del Santo Spirito volle in un Veggente di Giuda infondere un raggio della sua mente divina, sì ch'ei nelle parole ad esso prescritte, e più volte (ahi dolore!) iterate, pianse siccome estinta la Santa Gerusalemme.
- 2. Noi dunque, che il medesimo Padre e Figlio, il medesimo Dio cd uomo, e la medesima Madre Vergine consessiamo; noi, pei quali e per la salute de'quali su detto a que', che della carità su interrogato tre volte; "Pasci, o Pietro, il sacrosanto ovile "; noi, che di Roma (di quella Roma, cui, dopo le pompe di tanti trionsi, Cristo colle parole e colle opere consermò l'imperio del mondo, e Pietro ancora e Paolo, l'Apostolo delle genti, consacrarono, qual sede loro, col proprio sangue), siamo costretti con Geremia, non lamentando pei suturi, ma pei presenti, a piangere dolorosamente quale di vedova e di deserta; noi preme di grave cordoglio il mirar lei così sutta, non che il veder la piaga deplorabile delle eresie.
  - 3. I fautori dell'empietà, i Giudei, Saracini e Gen-

sabbata nostra rident (10), et, ut fertur, conclamant: ubi est Deus eorum? Et (11) forsan suis insidiis ac potestati (12) contra defensantes Angelos hoc adscribunt. Et, quod horribilius est (13), Astronomi quidam et crude Prophetantes, necessarium asserunt, quod, male usi libertate arbitrii, eligere maluistis.

- 4. Vos equidem, Ecclesiae militantis veluti primi praepositi pili (14), per manifestam orbitam Crucifixi cursum Sponsae regere negligentes, non aliter quam falsus auriga Phaeton exorbitastis, et, quorum, sequentem gregem per saltus peregrinationis hujus illustrare, intererat, ipsum una vobiscum ad praecipitium traduxistis. Nec ad imitandum recenseo vobis exempla (15). quum dorsa non vultus ad Sponsae vehiculum habeatis, vereque (16) dici possitis, qui Prophetae ostensi sunt 17. male versi ad templum; vobis, ignem de coelo missum descipientibus, ubi nunc arae ab alieno calescunt; vobis, columbas in templis vendentibus, ubi, quae praetio mensurari non possunt, in detrimentum haec ad commutandum venalia facta sunt. Sed non (18) attendatis ad funiculum (19), non attendatis ad ignem, neque patientiam contemnatis illius, qui ad poenitentiam vos expectat. - Quod si de praelibato praecipitio dubitatur. quid aliud declarando respondeam, nisi quod in Alcimum cum Demetrio consensistis (20 ?
- 5. Forsitan et " quis iste, qui Ozae repentinum supplicium (21) non formidans, ad aram quamvis labantem, se erigit? " indignati objurgabitis. Quippe de oubus pascui Jesu Christi minima una sum; quippe nulla

ili, ai nostri Sabbati irridono, e, com' è noto, sen vanno pridando: "ov' è il Dio di costoro? "E forse alle loro insidie, e alla potestà che dicon tenere contro degli Angeli :he ne disendono, egli ascrivono questo: e (ciò ch' è più orribile) certi Astrologi ed acerbi Proseti affermano, che di recessità male usando della libertà dell'arbitrio, voi volete eleggere questo.

- 4. Voi nel vero, che siete la prima ed alta schiera dela Chiesa militante, negligendo di condurre per la nota na il carro della Sposa del Crocifisso, non altrimenti al-'inesperto auriga Fetonte, fuori di strada il traeste, atalchè voi, a' quali incombeva condurre la fedel greggia per 'aspro calle di questa peregrinazione, al precipizio insiem on voi stessi la traduceste. Nè a servile imitazione io pono dinnante a voi degli esempj, conciossiache voi non la accia ma il dorso volto tenghiate al Carro della Sposa di Tristo, ed a ragione siate appellati simili ai veduti già dal Profeta, a coloro cioè che le spalle al tempio volgevano; linnante a voi, che disprezzate il fuoco, dal cielo mandao là, dove or fuman le are per fuoco profano; dinnante a oi, che le colombe vendete nel tempio là dove quelle cose he per prezzo non ponno sottoporsi a misura, quelle in etrimento sono nelle permute da voi fatte venali. Ma non ogliate provocare la sferza, non provocare il fuoco, nè 'ancare la pazienza di Lui, che a penitenza v' aspetta. Che e del toccato precipizio si muova alcun dubbio, che altro dichiarazione risponderò, se non che ad Alcimo con Devetrio assentiste?
  - 5. " E chi è costui (voi forse indignati riprenderete), e chi è costui, che non paventando l'improvviso supplicio di Oza, all'altare, comecchè pericolante, distende la mano? " Certo che fra le pecorelle della greggia di Gesù

-

pastorali auctoritate abutens, quum divitiae mecumno sunt. Non ergo divitiarum, sed gratia Dei sum id quol sum, et zelus (22) domus ejus me (23) comedit [24]. Nam et in ore lactentium et infantium sonuit jam Do placida veritats, et caecus natus veritatem confessest, quam Pharisaei non modo tacebant, sed et miligne reflectere conabantur. His habeo persuasum quol audeo. Habeo praeter hoc praeceptorem Philosophum, qui cuncta moralia dogmatizans (25), amicis omnibus docuit veritatem praefestadam. Nac Grae praeceptorem, inficietur mi taba restant, quini denum praeceptorem, inficietur mi taba restant, quini distribute ego ad hoves calcitrantis, et (26), per avia distribute attendo.

- 6. Non itaque videor quemquam exacerbase al jurgia; quin potius confusionis ruborem et in volis et in aliis, nomine solo Archimandritis per orbem (duntaxat pudor eradicatus non sit totaliter) accessisse, quum de tot ovibus, et si non abactis, neglectis tames et incustoditis in pascuis, una sola vox, sola pia, et lace privata, in Matris Ecclesiae quasi funere audiatur.
- 7. Quidni? Cupiditatem unusquisque sibi duxi in uxorem (quemadmodum et vos), quae, nunquam pietis et aequitatis, ut Caritas, sed semper impietatis diniquitatis est genitrix (27). Ha, mater piissima, Sposs Christi! quos in aqua a spiritu generas (28) tibi filios di ruborem! Non Caritas, non Astraea, sed filiae sangisugae factae sunt tibi nurus. Quae, quales pariat tibi foetus, praeter Lunensem Pontificem (29), omes

Cristo, una delle minime io sono, ma certo che della pastorale autoritade io non abuso per nulla, conciossiachè non sieno meco ricchezze. Perciò non in grazia delle ricchezze, ma per la grazia divina io son quello che sono, e lo zelo della casa di Dio m' infiamma. Nella bocca infatti de lattanti e de parvoli suonò già a Dio la placida verità, e il cieco nato la verità confessò, che i Farisei non tanto tacevano, ma che pur malignamente ritorcere si sforzavano. E quanto dir oso, l'ho per autorizzato da questi fatti; ed oltre di ciò ho meco il maestro de' Filosofi, il quale dommatizzando d'ogni morale soggetto, la veritade insegnò essere sopra tutti gli amici da preferirsi. Nè la prosunzione di Oza, ch' alcuno crederebbe poter rinfacciare, quasi con temeritade irrompente, sarà infetta del di lui peccato: perciocchè quegli all' Arca, io ai bovi calcitranti, e per falso colle vaganti, distendo la mano.

6. Non infatti appare, aver io eccitato alcuno a contesa: ma piuttosto il rossore della vergogna (finchè questo non sia spento del tutto) avere acceso nel volto sì a voi che agli altri, che Archimandriti del mondo siete solo di nome, quando di framezzo tante pecorelle, se non ismarrite, neglette peraltro e mal ne paschi guardate, una sola roce pictosa, e questa privata, nel disertamento della Madre Chiesa per me si ascolta.

7. E che? Non forse ciascuno si è dato, siccome voi, a Cupidigia, la quale non mai, come la Carità, è genitrice di pietade e di giustizia, ma sempre di durezza e d'iniquitade? Ahimè, Madre piissima, Sposa di Cristo: quai figli generi spiritualmente nell'acqua a tuo rossore medesimo! Non devote a Carità, non a Giustizia, ma femmine sitibonde di sangue sono a te fatte le nuore: le quali, quai figli ti partoriscano, tranne il Lunense Pontefice, tutti gli

alii contestantur. Jacet Gregorius tuus in telis aransrum; jacet Ambrosius in neglectis Clericorum latihuk jacet Augustinus abjectus (30), Dionysius, Damianus [31] et Beda; et nescio quod Speculum (32), Innocentium [33] et Ostiensem (34) declamant. Cur enim? Illi Deum quaerebant, ut finem et optimum; isti census et bescicia consequuntur.

- 8. Sed, o Patres, ne me Phoenicem existimelis in orbe (35) terrarum. Omnes enim, quae garrio, murmirant, aut mussant, aut somniant: et qui inventa non attestantur? Nonnulli sunt in admiratione suspensit an semper et hi silebunt, neque Factori suo testimonium reddent? Vivit Dominus; quique movit linguam in asina Balaam (36), Dominus est etiam modernorum brutorum.
- 9. Jam garrulus factus sum: vos me coegistis. Prdeat ergo tam ab infra, non de coelo, ut absolvat, agui vel moneri. Recte quidem nobiscum agit (37), quam ex ea parte pulsatur ad nos, ad quam cum caeteris sensibus inflet auditum, ac pariat pudor in nobis recitalinem (38), primogenitam suam, et hoc propositum enerodationis aggeneret, quod utinam (39) generosa longuimitas foveat et defendat.
- 10. Romam urbem, nunc utroque lumine desintam (40), nunc Hannibali (41) nedum aliis (42) misrandam (43), solam sedentem et viduam (44), prod superius proclamatur (45), qualis est, pro modulo nostre imaginis ante mortales oculos affigatis omnes. Et al m haec sunt maxime, qui sacrum Tiberim parvuli coprovistis. Nam etsi Latiale Caput cunctis pie est Italis (46) diligendum tamquam commune suae civilitatis prisci-

altri ne son testimonio. Giace Gregorio tuo fra le tele de ragni: giace Ambrogio negli abbandonati ripostigli de Cherici; giaccion negletti Agostino, Dionisio, Damiano e Beda; e non so quale Specchio, Innocenzo e l'Ostiense si predicano. E perchè ciò? Quelli intendevano a Dio, siccome al vero fine ed all'ottimo; questi a conseguire e censi e benefizj.

- 8. Ma non vogliate, o Padri, tener me per la Fenice del mondo. Tutti infatti o mormorano o bishigliano o intraveggono quelle cose di che ora garrisco; e come non fan fede delle cose per loro trovate? Alcuni stanno nella meraviglia sospesi: ma pur guesti ognor taceranno, nè al loro Fattore vorran rendere testimonianza? È Dio; e chi nell'asina di Balaam mosse la lingua, egli è pure il Signore de' moderni animanti.
- 9. Alle rampogne omai son venuto; e voi mi vi costringeste. Vergogna adunque vi prenda, che di sì basso, non già dal cielo, siate, onde ne seguiti l'effetto, ripresi o ammoniti. Drittamente infatti adopera con noi la vergogna, quando da quella parte ne percuote, alla quale cogli altri sensi inclini l'udito, e in noi partorisca la rettitudine ch'è la sua primogenita, e della emenda il proposito generi, cui (e il Cielo lo voglia) una generosa perseveranza custodisca e difenda.
- 10. La Romana Città, d'ambedue i luminari or destituta, ed or per Annibale non che per altri miseranda, sola sedentesi e vedova, come più sopra è proclamato, vogliate voi tutti, qual'ella è, avanti gli occhi del corpo raffigurare, siccome modello dell'immagine nostra. E a voi specialmente, che pargoletti il sacro Tevere conosceste, le mie parole son volte. Conciossiachè, sebbene la Capitale del Lazio sia per tutti gl'Italiani da diligersi siccome princi-

pium, vestra juste consetur accuratissime colere ipsum guum sit vobis principium ipsius quoque esse (47. El si caeteros Italos in praesens miseria dolore confecit et rubore confudit; erubescendum vobis dolendumque (48) quis dubitet, qui causa (49) insolitae sui vel solis edipseos (50) fuistis? Tu prae omnibus Urse (51), ne degratiati collegae (52) propter te (53) remanerent inglorii; et illi, ut militantis Ecclesiae veneranda insignia, quae forsan non emeriti (54) sed immeriti, coacti (55) posuerant, Apostolici culminis auctoritate resumerent (56). Tu quoque Transtiberinae sectator factionis (57) alterius (58), ut ira defuncti Antistitis in te velut ramus insitionis in trunco non suo frondesceret, quasi triumphatam Carthaginem nondum exueras, illustrium Scipionum patriae potuisti hunc animum sine ulla tui judicii contradictione praeferre.

11. Emendabitur quidem (quamquam non sit quin nota cicatrixque (59) infamis Apostolicam Sedem userit (60) ad ignem, et cui coeli (61) et terra sunt reservati, deturpet), si unanimes omnes, qui hujusmodi evorbitationis fuistis auctores, pro Sponsa Christi, pro Sede Sponsae, quae Roma est, pro Italia nostra, et ut pleuius dicam, pro tota civitate peregrinantium (62 in terris, viriliter propugnatis, ut de palaestra jam coepti certaminis undique ab Oceani margine circumspecta vosmetipsos cum gloria offerentes, audire possitis "Gloria in excelsis "; et ut Vasconum opprobrium, qui tam dira cupidine conflagrantes (63), Latinorum gloriam sibi usurpare contendunt, per saecula cuncta futura sit posteris in exemplum.

pio comune di civiltà, la civiltà vostra giudica a dritto essere quella da venerare devotissimamente, essendo che a voi sia principio pure dell'essere istesso. E se le presenti miserande cose trafissero di dolore tutti gli altri Italiani, e di rossore gli accesero, chi dubiterà non sia pure a voi da vergognare e da dolere, a voi che la causa soste di questa insolita ecclissi del sole? A te sopra tutti, o Orsino, che sì adoperasti, perchè i tuoi Colleghi in isfavore caduti. non rimanessero per te ingloriosi; e perchè per l'autorità della grandezza Apostolica riassumessero i venerandi segni della Chiesa Militante, cui eglino, non forse emeriti, ma immeriti, avean per forza deposti. A te pure, o settatore dell'avversa parte transteverina, che sì adoperasti, perchè l'ira del defunto Pontesice, quale un ramo in non suo tronco innestato, in te fruttificasse; e quasi la trionfata Cartagine non avessi ancor dispogliato, potesti senza alcuna repugnanza del tuo giudicio diportarti tanto animosamente contro la patria degl' illustri Scipioni.

11. Sarà certo per voi fatta l'emenda (abbenchè non sia che all' Apostolica Sede una macchia ed una sconcia cicatrice non resti fortemente impressa, o Lei, cui i cicli e la terra son riservati, non deturpi), se voi, che di questo divayamento foste autori, tutti unanimi per la Sposa di Cristo, per la Sede della Sposa, ch'è Roma, per l'Italia nostra, e, perch'io dica più pieno, per tutta l'università de peregrinanti in terra, virilmente combatterete: sì che dalla palestra del già cominciato combattimento, su cui da ogni margine dell'Oceano volgonsi gli squardi, voi stessi alla gloria offerentivi, udire possiate: "Gloria in excelsis ": e sì che l'obbrobrio de' Guaschi, i quali, di tanto furibonda cupidigia accesi, intendono ad usurpare la gloria de' Latini, resti a' posteri in esempio per tutti i secoli apvenire.

#### AD EPISTOLAM IV. ADNOTATIONES

- (1) Thren. I, 1.
- (2) Verba "quin et ruinam " in Editione Wittiana non legunta.
- (3) Cod. puctal. Sensus excelsa, sublimi vel simile quid poscere videtur.
  - (4) Codicis lectionem, idom exhibentis, jam Troya tacitus emendavit.
  - (5) Cod. de caritate interrogatum.
- (6) Cod. sacrosanetam ovile Romanam, quae jam Troya corresil. Hanc tamen non sufficere emendationem ut consistat oratio plusquam manifestum est. Quam, quod confestim sequitur, ad ovile non potest respicere, neque inepti notam effugeret Dantes, Christum ovili orbis imperium confirmasse asserens. Lacunam igitur hoc loco latere, et inde natam esse suspicor, quod amantensis a Romanum statim ad Romanu transiluerit. Quae interciderint supplere non sumus conati; totius tamen loci (neglectis quae interponuntur) hunc sensum esse puto: piget nos non minus Romanu cernere, quam plagam cernere Cf. Ioh. XXI, 15. 17.

Locum tamen emendare, absque ullo lacunae supplemento, putavimus, Romanum in Romam permutando. Romanam equidem Codicis hanc lectionem praebere videtur.

- (7) Romam, ut melius consistat oratio, supplevimus.
- (8) Cod. ipo.
- (9) Cod. egentes.
- (10) Parad. V, 81.
- (11) Cod. sententiam nisi fallimur turbans, quod inserit.
- (12) Cod. a potestate,
- (13) Hic etiam expungendum duximus, quod in Codice hall-tur. quod.
  - (14) Cf. Parad. XXIV, 59.
- (15) Vobis exempla, sine quibus manca videbatur oratio, conjugura supplevimus.
  - (16) Cod. rere.
  - (17) Ezech. VIII, 16.
- (18) Supplevimus non, quod particula neque lineae sequentis postulare indubitate videbatur.
  - (19) Joh. II. 15.
  - (20) I. Macc. VII, 9. Joseph. Ant. Jud. XII, 15.
- (21) H. Reg. VI. Purg. X, 57. Cf. et Epistolam Nicolai Laurentii ad Cardin. Guidonem Bononiensem: "Dicet aliquis forte miniquid tua refert, o minime civium, qualitercumque area Romanue Reipublicae recalcitrantibus deferatur a bobus, et velis praesumptussa

manu illam erigere, quae non nisi forsan superna dispensatione sic trahitur? . . . An putas, ovis una, totum Romanum gregem plus suo pastore diligere? ,,

- (22) Cod. coelus.
- (23) Reposuimus me, quod in Cod. desideratur.
- (24) Psalm. LXVIII, 10.
- (25) Ethic. Nicom. I, 4. Auctoris Monarchiam III, 1.
- (26) et, quod supplendum credidimus, deest in Cod.
- (27) Cod. genitrice.
- (28) Cod. quae in aqua a spiritu generans.
- (29) Gherardinus Malaspina a Marchionibus Fossae Novae. Cf. E. Repetti in Anthologia florentina, Vol. XXV, p. 21.
  - (30) Cod. adjectus.
- (31) Ita scripsimus pro Damascenus, quum Petrum Damianum Danti familiarem fuisse haberemus compertum (Parad. XXI, 121), eumdemque commode Bedae venerabili (Parad. X, 131), videremus conjunctum.
- (32) Speculum juris sub finem saeculi XIII a Guillelmo Durante episcopo Mimatensi compositum, quod italice vocatur lo Speculatore.
- (33) De Innocentio III dictum puta, cujus inter Decretales Gregorii IX longe plurimae. Nisi forte Sinibuldum Fliscum significari quis dixerit, qui sub nomine Innocentii IV Romanus jam Pontifex summae apum pragmaticos auctoritatis commentarios in Decretales edidit.
- (34) Henricus de Segusia, e gente de Romanis, Cardinalis tit. Ostiensis, commentarios in Decretales, maxime vero summam earumdem composuit, quae tantam nacta est auctoritatem, ut qui juri canonico navarent operam, Ostiensem sequi dicerentur. Parad. XII, 83 1X, 133.
  - (33) Cod. orbem.
  - (36) Numeri XXII, 18.
  - (37) Scilicet pudor.
  - (38) Cod. petitudinem.
  - (39) Cod. ut.
  - (10) Vacante imperio sedeque pontificali.
  - (11) Cod. Annibal.
  - (\$2, Cod. alii, quod potest defendi.
- (\$3) Cod. miseranda. Cf. Francisci Baroncelli orationem pro Nicolao Laurentii anno 1357 Florentiae habitam (In T. VIII. Ed. Flor. historiar. Villani, p. CXXIV), Le donne lacrimose e'l popolo (Ro., mano) lacerato mostravano le loro piaghe, che non solo al., tri, ma Annibale crudelissimo arrieno fatto pietoso ...
  - (44) Purg. VI, 113.

- (45) SS. 1, 2.
- (46) Cod. Ytalia.
- (47) Cod. principium civilitatis esse ipsum quoque.
- (48) Addidimus que, ut rotundior existeret oratio.
- (49) Cod. causam.
- (50) Cod. inserit cum.
- (51) Neapoleo Ursinus (de Monte) Columnensium Gibellinorunque cum Cardinali Ostiensi amicus (Villani VIII, 80, coll. 69), falsa hominis specie deceptus, caeteris Cardinalibus Raimundum Gotum an. 1305 pontificem eligentibus consensit, ut in epistola ad Philippum pulchrum (Balut. Vitae pp. Av. II, 290) de se ipse fatetur: "O quot dolores mortis sustinuimus ista videntes (gesta Clementis V), et maxime ego. qui amicorum vivorum et defunctorum cordis punctiones quasi juges recepi quod eis fecerim istud malum "— Cf. etiam Villani IX. 81., M. Napoleone Orsini, capo di quella setta contra a Guasconi ".
  - (52) Cardinales Columnae.
  - (53) Cod. pp.
  - (54) Cod. emeit.
  - (55) Cod. cunti.
- (56) Resumerent, quia, licet an. 1304 Benedictus XI quae Bonifacius VIII contra Columnenses constituerat, antiquaverit (Extrav. com. cap. un. De Schismat.), et Clemens V Jacobum atque Petrum anno 1305 restituerit in pristinam dignitatem, sine titulo tamen erant Cardinales, quum Bonifacius diaconias quae ad utrumque pertinuerant in alios jamdudum contulerat. Dantis igitur verba una cum encyclica Cardinalium Italorum Epistola certiores nos faciunt, errasse Balutium (Vit. pp. Av. I, 654) dum crederet titulum S. Angeli jam anno 1312 in Petrum Columnam esse collatum.
  - (57 Cod. sanctionis.
- (58) De Francisco Gajetano sentire auctorem vix dubito. Illumenta jam in Perusino conclavi Gibellinis Columnensibusque prae caebris fuisse infensum testatur Villanius (VII, 80). Eumdem in consistatio Clementis V armis magis quam rationibus contra Columnenses cortasse legimus in Amalrici Augerii Vita Clementis (Balut. I. 106. Transtiberinae factionis sectatorem inde Dantem illum dicere crestiquod qui Guelphorum parti stipulantur, auctori nostro Tilvers Bermaeque juribus atque honori videntur detrahere.
  - (59, Addidimus que.
  - (60) Cod. usvit.
  - (61: Cod. ignem cui celi que sunt.
  - (62) Cod. percarinate,
  - (63; Cod. cumflagrantes.

#### ILLUSTRAZIONE DELL' EPISTOLA V.

ر

#### ALL' AMICO PIORENTINO

to nel 1313 l'Imperatore Arrigo, e nel 1316 caduto in basso one della Faggiuola, che fin allora era stato il principal sostella causa de' Ghibellini, rimasero i Fiorentini senza pericolosi e sciolti quasi da ogni timore dell'armi del contrario partito. hè, rimosso Ser Lando da Gubbio, uomo d'indole troppo sero-'officio di lor Potestà, nell'Ottobre del 1316 elessero a quello 2 Guido da Battifolle; e due mesi appresso, sotto il reggimento fecero uno stanziamento pel quale concedeasi facoltà a quasiti i fuorusciti e banditi di potere a certe condizioni rientrare nze. Da questi non venne eccettuato il nostro Alighieri; ma le oni del ritorno eran per lui troppo gravose ed umilianti: dover zare una certa quantità di denaro, e quindi, a guisa di reo. i processionalmente ad offerta alla Chiesa di S. Giovanni. Di decreto cibbe tosto l'Alighieri notizia da vari suoi amici, e parnente da un suo Nipote e da quella persona cui egli colla precttera risponde.

e adunque intesa la cosa, non potè chinarsi sì basso; ed a cogli scrisse, del ritorno pregandolo, virilmente, fra le altre coose: "È egli adunque questo il glorioso modo, per cui Dante hieri si richiama alla patria dopo l'affanno d'un esilio quasi stre? È questo il merito dell'innocenza mia ad ognun manise-Ouesto or mi fruttano il largo sudore e le fatiche negli studi te? Lungi dall'uomo, della filosofia familiare, questa bassezza. ria d'un cuor di fango, ch'egli a guisa di misero saputello e di unque senza fama si vive, patisca, quasi malfattore fra lacci, r offerto al riscatto! Lungi dall'uomo, banditor di giustizia, gli d'ingiuria offeso, ai suoi offensori, quasi a suoi benemerenghi il tributo!.. Quindi, dopo aver detto non esser guesta la itornare in Firenze, ma se un'altra gli se ne sosse trovata, che suo e la sua fama non isfregiasse, egli sarebbesi per quella prontamente, conchiude: .. Che se in Fiorenza per via onorata s'entra, io non entrerovvi giammai. E che? non potrò io da unque angolo della terra mirare il sole e le stelle? non potrò io ogni plaga del cielo meditare la dolce verità, se pria non mi a uom senza gloria, anzi d'ignominia, in faccia al popolo e alla di Fiorenza? ..

Così rispose il grande Alighieri, e lasciando ogni cosa diletta. non lasciò l'altezza dell'animo, e i savj lo plaudirono. E veramente none concesso per ricuperare la patria il partirsi dall'onestà, e farsi vile: vuolsi anzi sofferire ogni affanno che perdere la dolcezza dell'innocenza; poiche l'innocenza non si lascia dentro le mura della patria. non ne' superbi palagj, non nel profondo d'un carcere, ma la costanza, la magnanimità, la fortezza, la sapienza si portano seco nell'esilio e nei ferri e sotto il carnelice, essendo elle virtù, che non ricusano nè dolor nè supplizio.

Questa Epistola, ch'è un' Apologia della vita di Dante, poichè da essa apparisce la di lui innocenza, lo studio continuato della Filosofia, la cura di serbarsi in buona fama e in decoro, e la grandezza del di lui animo, è una delle tre che abbiamo nel Cod. 8. Plut. XXIX della Laurenziana trascritte dalla mano medesima del Boccaccio. (1) Ad essa infatti mirava questo Scrittore, quando raccontando il fatto dello stanziamento, e la disdegnosa ripulsa di Dante, disse (2): " Fu " il nostro poeta di animo altiero e disdegnoso, tantochè cercandosi " per alcun suo amico, ch'egli potesse ritornare in Firenze, il che " egli oltre ad ogni altra cosa sommamente desiderava, nè trovando-" si a ciò alcun modo con coloro, li quali il governo della repubbli-" ca allor aveano nelle mani se non uno, il quale era questo: che egli " per certo spazio stesse in prigione, e dopo quello, in alcuna sokanità pubblica si fusse misericordiosamente alla nostra principal " chiesa offerto, e per conseguente libero e fuori d'ogni condama-" gione per addietro fatta di lui; parendogli questa cosa convenirsi e " usarsi in qualunque è depresso, e ad infami uomini e non ad altri: " perciò al suo maggior desiderio dato bando, prima elesse distarcin .. esilio anzichè per cotale via tornare in casa sua. " E sì dicendo, il Boccaccio, tocco dalla magnanimità dell'Alighieri, non può tenessi dal gridare: "Oh isdegno laudabile di magnanimo, quanto virilmo-" te operasti, reprimendo lo ardente disio del ritornare per via men .. che degna ad uomo nel grembo della filosofia nutricato! ..

Il Dionisi opinò che questa Lettera fosse stata scritta nel 1315 3. il Foscolo nel 1316 (4), il Troya ne' primi mesi del 1317 5. Ma dai

<sup>(1)</sup> V. più sopra pag. 708 nota 10.

<sup>(2)</sup> Vita di Dante §§. 12.

<sup>(3)</sup> Aneddoto V, pag. 174.

<sup>(4)</sup> Saggi sul Petrarca, in fine.

<sup>5,</sup> Del Veitro Allegorico, 1 ag. 160.

ocumenti serbati nell'Archivio delle Riformagioni (6) avendosi che Stanziamento sopra l'assoluzion de banditi fu fatto il dì 11. Diembre 1316, deducesi che la Lettera, scritta poc'appresso il detto anziamento (nuper §. 2.), appartiene alla fine del Dicembre, o a'prini del Gennajo dell'anno stesso: dico dell'anno stesso, poichè i Fioentini cominciavan l'anno dal 25, di Marzo. Infatti molti compagni 'esilio dell' Alighieri, sì come i Tosinghi, i Rinucci e i Mannelli, esindosi piegati alle umilianti condizioni, conseguirono la loro affranazione nella festività di S. Giovanni il 24 Giugno 1317; nella qual stività, essendo antica costumanza de' fiorentini di graziare alcuni nalfattori offerendoli al Santo lor protettore, su quella la prima volta pe vi si ammisero i condannati politici. E' venivano tutti umili e diiessi dietro al Carro della Zecca detto di S. Giovanni, con mitere in apo (segno d'infamia) e con ceri nelle mani; ed offertisi al Santo. pagata la somma convenuta, ne andavano liberi. Laonde a ragione flutossi l'Alighieri d'accettare una grazia, che ad un malfattor paggiavalo, nè dee recar meraviglia se gli altri accettaronia, essendohè questi non avean certamente un'anima della tempra dell' Alighieri. La frase pater mi S. 2 e 4. dà a credere che il personaggio, cui la resente Lettera è diretta, fosse un Religioso. E siccome questi avea omune con Dante un Nipote (per Literas vestri meigue Nepotis sinificatum est mihi), così appare ch'egli fosse un Brunacci: perciochè l'unico fratello del Poeta, ch' ebbe prole, essendo stato Francesco dighieri, ammogliato con D. Piera di Donato Brunacci, convien die che il Nipote fosse Durante, unico maschio di Francesco, ed il Regioso fosse fratel germano di D. Piera.

La prima edizione di questa Epistola fu fatta nel 1790. dal Canoico Dionisi, al quale (com' ho detto nell' Illustrazione dell' Episto1 I.) aveane dato notizia l'Abate Lorenzo Mehus; la seconda fu fata dal Cancellieri nel suo Libro dell' Originalità di Dante; la terza dal
le Romanis nella note alla sua stampa della Divina Commedia; la
uarta dal Pelli nella seconda edizione della Vita di Dante. Anche il
'oscolo ristampolla nel suo volume de' Saggi sul Petrarca; ed il Wite finalmente la diede più corretta nella sua edizione del 1827.

(6) Tre provisioni o stauziamenti furono fatti in Firenze nel 1316 per ammettere i ribelli e banditi. Il primo nel 2 Giugno (Lib. N. 14 Clasta Dist. 2 p. 181); il secondo nel 3 Settembre (Lib. N. 16 Classe 2 ist. 2 p. 10); il terzo nell' 11 Dicembre (Lib. 16 Classe 2 Dist. 2 p. 36). o stauziamento fra questi, al quale nella sua Lettera allude l'Alighieri, suppongo esser l'ultimo: qualunque altro d'altronde volesse supporsi, Lettera apparterrà sempre all'anno 1316.

## EPISTOLA V.

## AMICO FLORENTINO.

- 1. In Litteris vestris, et reverentia debita et affectione receptis, quam repatriatio mea curae sit vobis ex 1) animo, grata mente ac diligenti animadversione corcepi: etenim tanto me districtius obligastis, quanto rarius exules invenire amicos contingit. Ad illarum vero significata respondeo, et (si non eatenus, qualiter forsan pusillanimitas appeteret aliquorum) ut sub examine vestri consilii ante judicium ventiletur (2), affectuose deposco.
- 2. Ecce igitur, quod per Litteras vestri meique Nepotis, nec non aliorum quamplurium amicorum significatum est mihi per ordinamentum nuper factum Florentiae super absolutione bannitorum: quod si solvere vellem certam pecuniae quantitatem, vellemque pati notam oblationis, et absolvi posse, et redire ad praesens. In quo quidem duo ridenda et male praeconsiliata sunt, pater; dico male praeconsiliata per illos, qui talia expresserunt, nam vestrae Litterae discretius et consultius clausulatae nihil de talibus continebant.
- 3. Estne ista revocatio gloriosa, qua Dantes Alligherius (3) revocatur ad patriam, per trilustrium fere perpessus exilium? Haec ne meruit innocentia (5) manifesta quibuslibet? Haec sudor et labor continuatus in studio (5)? Absit a viro Philosophiae domestico temeraria terreni cordis humilitas, ut more cujusdam scioli et alio-

## EPISTOLA V.

## ALL'AMICO FIORENTINO.

- 1. Dalle vostre Lettere, colla debita riverenza ed affezione da me ricevute, io ho con ponderazione e con grato animo appreso, quanto vi stia a cuore il mio ritorno alla patria: per lo che io vi sono tanto più strettamente obbligato, quanto più raramente incontra agli esuli di ritrovar degli amici. Al significato di quelle io pertanto rispondo, ed affettuosamente vi prego, che se la risposta mia non fosse mai tale, quale la pusillanimità d'alcuni vorrebbe, sia da voi, priachè dannata, posta al vaglio della vostra prudenza.
- 2. Ecco adunque ciò che per le Lettere del vostro e mio Nipote, non che d'altri parecchi amici, mi è stato significato intorno lo stanziamento testè fatto in Fiorenza sopra l'assoluzion de'banditi: che s'io voglia pagare una certa quantità di denaro, e patire la vergogna dell'oblazione, io possa di subito ritornare, e rimanermi assoluto. Nel che, per dir vero, sono o Padre, due cose ridevoli e mal ponderate: dico mal ponderate per coloro che sì s'espressero, dappoichè le Lettere vostre, e più discretamente, e più assennatamente concepite, nulla di simile contenevano.
- 3. È egli adunque questo il glorioso modo, per cui Dante Alighieri si richiama alla patria dopo l'affanno d'un esilio quasi trilustre? È questo il merito dell'innocenza mia ad ognun manifesta? Questo or mi fruttano il largo sudore e le fatiche negli studj durate? Lungi dall'uomo, della filosofia familiare, questa bassezza, propria

rum infamium, quasi (6) vinctus (7), ipse se patiatur offerri! Absit a viro praedicante justitiam (8), ut, perpesus injuriam, inferentibus, velut benemerentibus, pecuniam suam solvat!

4. Non est haec via redeundi ad patriam, pater mi (9); sed si alia per vos, aut deinde per alios invenietur, quae famae Dantis (10) atque honori (11) non deroget, illam non lentis passibus acceptabo. Quod si per nullam talem Florentia introitur, nunquam Florentiam introibo. Quidni? nonne solis astrorumque specula ubique conspiciam (12)? Nonne dulcissimas veritates potero speculari ubique sub coelo, ni prius inglorium, immo ignominiosum populo, Florentinaeque civitati me reddam? — Quippe nec panis deficiet.

d'un cuor di fango, ch'egli a guisa di misero saputello e di qualunque senza fama si vive, patisca, quasi malfattore fra lacci, venire offerto al riscatto! Lungi dall'uomo, banditor di giustizia, ch'egli d'ingiuria offeso, ai suoi offensori, quasi a suoi benemerenti, paghi il tributo!

4. Non è questa la via di ritornare alla patria, o padre mio: ma se un'altra per voi o per altri si troverà, che la fama e l'onor di Dante non sfregii, io per quella mi metterò prontamente. Che se in Fiorenza per via onorata non s'entra, io non entrerovvi giammai. E che? non potrò io da qualunque angolo della terra mirare il sole e le stelle? Non potrò io sotto ogni plaga del cielo meditare la dolce verità, se pria non mi renda uom senza gloria anzi d'ignominia in faccia al popolo e alla città di Fiorenza?— Nè il pane pure, io confido, verrammi meno.

## AD EPISTOLAM V. ADNOTATIONES

- (1) Cod. et.
- (2) Consilii sit ante judicium, Fusc.
- (3) Cod. D. Alla.
- (4) conscientia Fusc.
- (5) studiis Fusc.
- (6) aliorum, infamia quasi Fusc. Infames hic pro ingloriisique bilibusque usurpari monuit jam Dionysius; nam si inglorius sinegisria, infamis sine fama.
- (7) Cod. victus, quod, licet haud incommode stare posset, sermonis elegantia motus emendavit Dionysius. Et forsan in Codice victus pro vinctus.
- (8) Cf. Dantis librum de Vulg. El. II, 2. Boccaceii Epist. ad Priorem SS. Apost. Flor. 1723, p. 299.
  - (9) Cf. Parad. XXV, init.
  - (10) Cod. D.
- (11) Dionysius legit que fame D. que honori. Witte que henori.
  - (12) Cf. Boccaccii Ep. ad Pinum, edit. Gamba, Ven. 1825 p. 128.

### ILLUSTRAZIONE DELL' EPISTOLA VI,

#### A CANE SCALIGERO

Indubbio nella Storia si è il fatto che Dante Alighieri ritrovasse un asilo alla Corte di Cane Scaligero Signor di Verona; e solo si fa quistione fra' Critici del quando ciò addivenisse. Senza molto diffondermi in ricerche ed esami, io dirò che pienamente assento all'opinione del Troya, il quale vuole che ciò seguisse in sulla fine del 1316 o in sul principio del 1317, poscia che Uguccione della Faggiuola, perduta la signoria di Pisa e di Lucca, riparò alla Corte del Signor di Verona, che il prepose al comando delle sue armi. Nota è infatti la grande amicizia che passò sempre fra l'Alighieri ed Uguccione, noto è pure che in Lucca, quando questa città obbediva all'autorità del secondo, il primo tenne per più mesi sua stanza. Nissuna adunque più ragionevole deduzione di questa: che come Uguccione avea nelle sue città di Pisa e di Lucca dato ricovero all'amico Poeta, così nel suo soggiorno a Verona s'adoperasse, perchè Cane volesse accoglierlo alla sua Corte.

Fissato questo punto di storia, resta facile fissare il secondo, cioè la data della Lettera presente: della quale basterà solo il dire che ella è di pochi mesi, se non di pochi giorni, posteriore a quello, in cui Dante fu accolto dallo Scaligero, lo che rilevasi dalle parole della Lettera stessa; nè io consento punto nell'opinione tutt' affatto gratuita di coloro che dicono non essere stata la Lettera inviata a Cane da Dante, ma sibbene da'di lui fizli poscia ch'egli morl. Essa, non havvi il minimo dubbio, è, come rilevasi dalle sue ultime frasi, affatto compiuta: e perchè dunque non dovea essere al suo destino inviata, tanto più che in Corte dello Scaligero fu scritta, e allo Scaligero era diretta, a lui col quale pure a voce avrà l'Alighieri tenuto discorso di quelle cose che in essa s'espongono? Osservato che la Lettera, la qualo può dirsi un'introduzione alla terza Cantica della Commedia, non contiene che l'esposizione del solo Canto primo, sarà facile venire in questa sentenza: che al tempo in cui Dante la scrisse non avess'egli dettato se non il principio di quella Cantica, che fermava allo Scaligero dedicare. Di qui pur dunque la data del 1316 o 1317. Dall'epiteto infatti di villorioso, allo Scaligero dato da Dante ( Magnifico alque victorioso Domino e'c. intit.) aveva argomentato il Dionisi (Preparaz, stor. e crit. II, p. 227) essere stata scritta innanzi ji 25 Agosto del 1320, giorno in cui Cane sotto le mura di Padova în pienamente sconfitto,

Altra opinione non meno strana è stata messa fuori da altri Critiri; che cioè la Lettera non sia di Dante, e sia invece fattura di qualche impostore. Ma questa opinione essendo stata appieno confutata da Witte, di cui riporto qui in nota le parole (1), solo dirò che se il Boc-

(1) Ouum me divinum Dantis carmen legentem iterumque legenten in reconditiori totius operis sensu eruendo, plurimum viderem adjuvare nuncupatoriam Poetae ad Canem Magnum epistolam, saepe miratus sun, quid esset causae, cur interpretes quibus abundamus, tantum non omnes, parum in illa sese praeberent versatos, et quare ipsius epistolae textus, foede corruptus, adhue jaceret neglectus. Certe quidem, ad quos en res spectat, desidize non forent accusandi, si recte vidissent, qui in literis de quibus disputamus, subditicium impostoris cujusdam pertum deprebesdere, sunt arbitrati. Excellit inter auctores, qui huic suffrantur sententine, eruditissimus, mihique amicissimus Scholarius (Note ad alc. luoghi de' pr. 5 Canti della Div. Comm. Ven. 1819, p. 19-21), cuius ingenio atque diligentiae Dantem nostrum multum debere, qui hac in re aliquid vident, grati agnoscunt. Nec tamen viri ill. observantia, quam profiteor, me potest tenere, quin in contrariam abeam partem, probe guarum tantam esse in illo humanitatem, tantum literarum amorem, ut practer veritatem appetat nihil.

Merito prae ceteris argumentis, quibus, ad probandum, hanc de qua loquimur, epistolam esse genuinam possumus uti, de illo erit quaerendum, an Codicum vetustas sufficiat, ut de tempore auctoris nohis ficiat fidem. Equidem non dubito, decimosexto vel septimo saeculo vetus quoddam superstes fuisse exemplar; an vero hanc usque in diem servetus, ubive, ignoro. Hieronym. Baruffaldius, primus e Codice Lancosiano hujus monumenti editor (Galleria di Minerva, Ven. 1700 Vol. III. p. 220). Dionysiusque, qui locos complures e Codice Cocchiano eleganter emendavit, accuratiorem librorum, quibus usi sunt notitiam nobis inviderunt. Illud autem pro certo possum affirmare, Magliabechianum, quem diligenter contuli Codicem (116. VI. Var. 64) non solum saec. XVI esse recentiorem, sed ne differre quidem genere ab illo exemplari quod typis expressum vulgo circumfertur; licet tanta editorum fuerit incuria, ut sedula variantium lectionum investigatio ad everrendas quibus contuninabatur epistola sordes, non parum contulerit.

Majoris igitur erit auctoritatis multorum, quos in notis passim indicavimus, locorum, ex ejusdem auct. operibus, de quorum fide minime dubitatur, desumptorum, concordia cum illis, quae in literis hisce totidem fere verbis leguntur. Ne longus sim, in illis afferendis me continea quae in ipso epistolae limine de amicitia inter conditione dispares, que § 19 de afflatu Dei in intelligentias, et quae §§ 24 et 25 de empyres coclo

caccio non ne sece menzione nella sua Vita di Dante, scritta intorno l'anno 1350, su perchè allora non conoscevala. La conobbe bensì in progresso; e i molti brani da lui quasi a parola tradotti e inscriti nel suo Commento, dettato nell'anno 1373, ne son testimonio. Nel com-

cum sententiis Convivii conjunctissima, nec tamen in aliis ejusdem aevi auctoribus simili modo expressa leguntur. In quo argumento recte aestimando nec illud erit negligendum, praeter aequales nonnullos, in quos hujusmodi fraudium suspicio non facile cadere poterit, ne divini quidem carminis studiosis reliqua poetae opera familiaria fuisse, immo ipsos Comoediae interpretes antiquos de carminibus, quae in Purgatorio et in Paradiso commemorantur, non uno loco mire hallucinari.

Maximum Boccaccii nostra cum epistola consonantiae in hac disputatione esse pondus, recte jam observavit Fusculus (Disc. sul testo del Poema di Dante pag. 350). Adeo enim saepissime singula commentarii, quem ad divinum carmen scripsit Certaldinus, illi respondent verba, quae apud nos leguntur, ut tantam similitudinem fortuitae cuidam dare consensioni, omnino foret ridiculum. Equidem et cum Lanaco concordiam quaudam nec minimam deprehendere puto; quam tamen intelligo non ita esse apertum, ut ad desendendam epistolae fidem in medium proferri possit. Quum igitur tota jam disceptatio in Boccaccio sit posita, profecto non erit tacendum, non magis esse absonum dicere, auctorem epistolae interpretationes illius, quibus eum interfuisse forte quis dixerit. in suam vertisse rem, quam vice versa. Si tamen literas hasce cum illo contuleris commentario, luce clarius in Certaldino agnosces imitatorem. Quae enim presse, sed concinne in epistola scripta sunt, in commentario latius et ad morem hominis suae eloquentise auditorumque inscitize indulgentis tractantur. Quae vero apud nos reconditioris doctrime argumentationibus, doctorumque muniuntur auctoritate, Boccaccium vix leviter, vel ne vix quidem tangere videmus. De illo igitur jam constat. epistolam in que versamur circa annum 1373 doctis non incognitam et « Boccaccio in primis suisse samiliarem. Dicemus igitur, vivente Cansignorio fucatam hanc ad ipsius patruum magnum confictam esse epistolam? Non quidem ignoro admodum fuisse laboriosam illam aetatem in componendis hominum illustrium literis, orationibus et qui sunt reliqui hujus generis oratorii lusus; quae tamen hucusque mihi innotuerunt hujus sedulitatis exempla ad gentes dissitas vel ad antiquiora sese referunt tempora, nec ad cam prolabuntur impudentiam, ut fingerent quae non data opera falsa esse deprehenderent, sed corum que ipsi viderant memores, sponte viderent aequales.

Maximum autem omnium in ipso epistolee argumento positum esse judicaverim momentum. Quis enim ingenuum illum immo superbum

mento altrest di Jacopo della Lana riscontransi de passi tradetita Lettera in discorso, dal che apparisce che ell'era nota para para l'antico Commentatore. Se poi di essa non conosconsi copie del selo XIV, non parmi questo un argomento per negarne l'autentich, i perchè non è impossibile che potessimo un giorno rinvenirle, i pechè per una simil ragione dovremmo allora asserire aporite tesso opere de' nostri antichi, le quali senza taccia d'assurdità tengosi segi da tutti per genuine ed autentiche.

Veniamo pertanto all'analisi dell'Epistola, e più agevole riurità al Lettore il risolvere anche di per se stesso le gruistioni el i dabbi

pauperis et exulis se principis amicum dicendi modum, quis honetan paupertatis confessionem abjecto potius fallucis librarii, quam alto et generoso Dantis animo dixerit convenire? (Taeffe A Comment. p. 4;). Sunt et alia complura quae si subtiliter examinaveris, nenimem practer ipsum carminis de quo disputatur auctorem scripsisse senties.

Si scribendi genus nonnunquam perplexum barbariemque relokes, si scholasticae argumentationis taedium a divini vatis facundis tibi videatur abhorrere, similium Monarchiae, ipsiusque, quod indoctis siptum erat, Convivii loci erroris tuam convincent existimationen lalla tamen, Dantem honores atque beneficia, quibus apud Canem adficietur, Musis minus quam omnigenae eruditionis nomini tulisse acceptus, addas universalem insolitae atque reconditae doctrinae famam, cui, quam omnes teneret in admiratione, ad morem temporis se praebere paras, detrectare non poterat Dantes. Immo validissimam rationem inde puto petendam, quod auctor epistolae in scholasticorum aeque ac mysicrum libris sese praebet versatum; quum nemo aequalium in utriusque disciplinae conjuncto studio Dantem facile possit aemulari.

Nec te moveat, altum in vita Dantis, quam conscripsit Beccaries de epistola nostra silentium, vel, si mavis, contra cam pugna, quem fima de Paradiso regi Siciliae nuncupato legatur cap. 15. Haesissem finise hoc in argumento, nisi commentarius, quem sub finem vitae composiit Boccaccius, quid de epistola senserit ille, aperte probaret. Facile izitur me expedio, conjiciens, monumentum de quo agimus, post annum 1355, circa quem vitam Dantis conscriptam esse autumant docti, Bocaccio denium innotuisse. Unum illud superest argumentum, quod in vece fenellus quidam deprehendere putant. Qua enim ratione, dicunt ille, Dottes erat tenellus gratiae Canis, quum plurimis annis ante quam abolte rat carmen; quod haec epistola comitatur, ab illo liberali acceptus esse hospitio? Accuratius in haec inquirere supersedeo, quum in nota 30 rocem istam ita sim interpretatus, ut omnis haec e medio tolleretur dazetatio, etc.

che sonosi mossi intorno di essa. Comincia Dante dal significare allo Scaligero, come la fama della di lui magnificenza erasi sparsa ovunque in Italia, e come egli avea creduto che quelle alte lodi oltrenassassero di troppo l'essenza del vero. Perciò per non restare più a lungo incerto e dubbioso, erasi portato a Verona ad ottenere testimonianza dagli occhi propri. Giuntovi, vide le magnificenze, vide e provò i benefizi sì che agevolmente conobbe essere degli encomi i fatti stessi maggiori. Per la qual cosa, come pel solo udito gli era dapprima divenuto benevolo, così al primo vederlo gli divenne devotissimo ed amico. Dichiara poi, che assumendo il nome d'amico, non teme d'incorrere nella taccia di prosuntuoso, avvegnachè pel sacro vincolo dell'amicizia si leghino non tanto gli uomini fra loro eguali, quanto i disuguali: anzi (egli soggiunge) a chi ben guarda apparirà, che i personaggi preminenti si stringono il più delle volte a' loro minori. Anteponendo pertanto a ogni altra cosa l'amicizia dello Scaligero, egli protesta volerla con accurata sollecitudine conservare. Ma come a mantener l'amicizia fa d'uopo di alcun che d'analogo, così a retribuzione de'fattigli benefizi, egli dice essergli sacro di seguire l'analogia. Però avere riguardato attentamente quelle cosarelle che avesse potuto donargli; a vicenda averle segregate, e le segregate poste a disamina, cercandone per esso alcuna non del tutto indegna. Nè alla preminenza del Signor di Verona aver ritrovato più congruo dono, che la sublime Cantica del suo Poema, intitolata il Paradiso, e questa voler a lui intitolare, offerire e raccomandare. Ma novello nella di lui grazia, egli promette che poco di sua vita curando, fin dal primordio s'affretterà più veloce alla meta. Però nell' utilità del Lettore dirà alcuna cosa per modo d'introduzione all'opera offerta. E tosto incomincia un'esposizione minuta, a modo di quelle del Convito, che occupa la più lunga parte della Lettera, e che non ostante la sua lunghezza non oltrepassa il Canto primo. Anzi, dividendo questo in due parti, prologo e parte esecutiva, e il prologo in due parti pure suddividendo, non dichiara minutamente se non la prima parte del solo prologo, e più sommariamente la seconda. Sei sono le cose (egli espone) che nel principio di qualsivoglia opera dottrinale sono a cercarsi, vale a dire il subietto, l'agente, la forma, il fine, il titolo del libro e il genere di Filosofia; e mentre di queste fa parole, dice pure che il senso della sua opera non è semplice: che anzi ella dee dirsi polisensa, racehiudendo più sensi, il letterale ch' è quello che si ha per la lettera, e l'allegorico ch'è quello che si ha dalle cose per la lettera significate. Il qual senso allegorico dice racchiuderne altri due, cioè il merale e l'anagogico, e reca ad esempio quelle frasi In exitu Israel ec. eh'egli

dichiara appunto secondo i quattro sensi sovraccennati. Parlando ni del titolo dell'Opera, e dicendo esser questo: La Commedia di Dente Alighieri, fiorentino per nascila, non per costumi; soggiunge che la d' nopo sapere che Commedia dicesi da κώμη villa e da ώδή canto. laonde Commedia suona quasi canto villereccio. La commedia infetti è una spezie di narrazione poetica differente da tutte le altre: acia materia differisce dalla tragedia per questo, che la Tragedia è nel so cominciamento mirabile e piana, e nella fine, ossia catastrofe, stida e spaventevole. Da ciò appunto è detta Tragedia, cioè da τράγες αpro, e da údi canto, quasi canto caprino, vale a dir fetido nella guisa che il capro, com' appare per Seneca nelle sue Tragedie. La Commedia poi prende cominciamento dall'asprezza d'alcuna cosa, ma la sua materia ha fine prospero, com' appare per Terenzio nelle sue Commedie. Similmente (ei prosegue) nel modo del parlare la Tragedia e la Commedia sono fra lor differenti, perciocchè l'una elevato e sublime, l'altra parla rimesso ed umile. Di qui è palese perchè la sua opera è detta Commedia, conciossiachè se guardiamo alla materia, ella è nel suo principio fetida e spaventevole, perch'è l'Inferno; nel fine prospera, desiderabile e grata, perch'è il Paradiso: se guardiamo al modo del parlare, egli è rimesso ed umile, perchè è linguaggio volgare, nel quale ancora le femminette comunicano. Dice pure che il sozzetto dell'Opera è duplice, duplice essendone il senso; però il sogretto di tutta l'Opera, secondo la sola lettera considerata, esser lo stato delle anime dopo la morte preso semplicemente; ma secondo la sentenza allegorica, il soggetto esser l'uomo, in quanto che per la libertà dell'arbitrio meritando e demeritando, alla giustizia del premio e della pena è sottoposto. Il fine poi di tutta l'opera si è, rimuovere quelli che in questa vita vivono dallo stato di miseria, e indirizzarli allo stato di felicità. Quindi incomincia una minuta e prolissa dichiarazione, conforme i modi scolastici, delle cose contenute nel Canto I del Paradiso, e particolarmente nel Prologo, che in due parti divide ed analizza. Termina in fine dicendo queste parole: "Questa è la dichiarazione del Prologo in generale: nel particolare non l'esporrò di presente: imperciocchè mi stringe l'angustia di mie facoltà sì che lasciar mi conviene e questa ed altre cose utili al ben pubblico. Ma dalla Magnificenza vostra io spero mi verrà dato altrimenti di procedere nell'utile esposizione . . . E perchè trovato il principio, cioè Dio, altro non e ulteriormente a cercare, . . . termina il trattato in esso Dio, che sia ne' secoli de' secoli benedetto ., .

Questa Epistola, che, come può agevolmente vedersi, è di non prciola utilità per la storia di Dante e per l'illustrazione del suo Poema. fu la prima volta pubblicata nella Galleria di Minerca Ven. 1700, p. 220, così guasta e scorretta che fa pictà, quindi riprodotta colle mende medesime nell' Edizione della Divina Commedia fatta in Verona pel Berno, l'anno 1749, vol. I pag. 24; e in quella delle Opere di Dante data fuori in Venezia nel 1757 per lo Zatta, Vol. IV, pag. 400. Il Witte infine diligentemente emendolla, e riprodussela nella sua pregevole edizione, più volte citata.

# EPISTOLA VI.

MAGNIFICO ATQUE VICTORIOSO (1) DOMING, DOMING HA GRANDI DE SCALA, VICARIO (2) SACRATISSIMI ET SERN PRINCIPATUS IN URBE VERONA ET CIVITATE VICENTIA (3), DEVOTISSIMUS SUUS DANTES ALIGHERIUS, FLORENTINGU-TIONE, NON MORIBUS (4), VITAM OPTAT PER TERRAL DIUTURNA FELICEM, ET GLORIOSI NOMINIS PERFITITI INCREMENTUM.

1. Inclyta (5) vestrae magnificentiae laus, quam fama vigil volitanter disseminat, sic distrabit in diversa diversos, ut hos in spem suae prosperitatis (6) attollat, hos exterminii dejiciat in terrorem. Hoc quidem praeconium, facta (7) modernorum exsuperans, tamquam veri essentia latius, arbitrabar ali (8) superfluum. Verum ne diuturna me nimis incertitudo suspenderet, velut Austri regina Hierusalem petiit, velut Pallas petiit Heliconam, Veronam petii fidis oculis discursurus. Andita ubique magnalia vestra vidi, vidi beneficia simul et tetigi; et quemadmodum prius dictorum suspicabar excessum, sic posterius ipsa facta excessiva cognovi. Quo fectum est, ut ex auditu solo, cum quadam animi subjectione, benevolus prius extiterim, ex visu primordii (9) et devotissimus et amicus.

2. Nec reor, amici nomen assumens, ut nonnelli forsitan objectarent, reatum praesumptionis incurrer, quum non minus dispares connectantur quam pares ami-

## RPISTOLA VI.

- AL MAGNIFICO E VITTORIOSO SIGNORE, IL SIGNOR CAN GRANDE DELLA SCALÁ, VICARIO DEL SACRATISSIMO E SERENO
  PRINCIPATO NELLE CITTÀ DI VERONA E DI VICENZA.
- IL SUO DEVOTISSIMO DANTE ALIGHIERI, FIORENTINO PER NASCITA, NON PER COSTUMI, AUGURA VITA PER DIUTURNI TEMPI FELICE, ED INCREMENTO PERPETUO DEL NOME GLORIOSO.
- 1. L'inclita laude della Magnificenza vostra, che la vigile Fama volitando diffonde, tragge gli uomini in così varia sentenza, che gli uni esalta a sperare di loro prosperità, gli altri piomba nel terrore di loro esterminio. Veramente un simile encomio, superiore a qualunque impresa lodata mai ne moderni, io giudicava essere dal suon della fama ampliato, e l'essenza del vero oltrepassare d'assai. Ma perchè una lunga incertezza non mi tenesse di troppo dubbioso, come la Regina di Saba mosse a Gerusalemme, e Pallade ad Elicona, così io venni a Verona ad ottenere sedel testimonianza dagli occhi miei. Le vostre magnificenze, ovunque udite, io le vidi; vidi pure i beneficj, e n'ebbi parte; e come per l'avanti sospettava il soverchio ne'detti, così di questi conobbi dappoi essere i fatti stessi maggiori. Per la qual cosa addivenne, che come per le cose soltanto udite, io ri era con una certa soggezione dell'animo in prima benevolo, così al primo vedervi vi divenni poi devotissimo e amico.
- 2. Nè giudico, che assumendo il nome d'amico, possa incorrere, come forse alcuni vorranno, nella taccia di prosuntuoso, avvegnachè pel sacro vincolo dell'amicizia si

citiae sacramento; nec non delectabiles et utiles amistias inspicere libeat illas (10). Persaepius inspicient patebit, praeeminentes inferioribus conjugari pronis (11). Et si ad veram, ac per se amicitiam torquestur intuitus, nonne illustrium summorumque principum plerumque viros fortuna obscuros, honestate praedars, amicos fuisse const Quidni? quum etiam Deiethm impediatur excessu! Quol si minis amicitia ne cuiquam quod asseritur, videatur indignum, Spiritum Sanctum audiat, amicitiae suae participes quosdam hoin Sapientia (12) de sapientia mines profitentem. legitur, quoniam nitus thesaurus est hominibus, quo qui usi sunt, p pes facti sunt amicitiae Dei. " Sed habet imper gi sine discretione judicium; et quemadmodum solem pedalis magnitudinis arbitratur, sic et circa unam vel alteram (13) rem credulitate decipitur. Nos etiam quibus optimum quod est in relia noscere datum est, gregum (14) vestigia sectari se decet, quinimmo suis erroribus obviare tenemu. Man intellectu, divina quadam libertate et ratione diti, nullis consuctudinibus adstringuntur (15). Noc miras, quum nec ipsi legibus, sed ipsis leges potius diritats. Liquet igitur, quod superius dixi, me scilicet ess destissimum et amicum, nullatenus esse praesumptents.

3. Praeferens ergo amicitiam vestram, quai tesaurum carissimum (16), providentia diligenti et accrata gollicitudize illam servare desidero. Itaque, qua in (17) dogmatibus moralis negotii amicitiam ad quant leghino non tanto gli uomini fra loro equali, quanto i dinequali, e lor piaccia riquardar quelle amicizie siccome dilettevoli ed utili: anzi a chi ben guarda apparirà, che i personaggi preminenti si stringono il più delle volte a' loro minori. E se dirigasi lo squardo all'amicizia, per se stessa verace e fedele, non apparirà che di parecchi illustri e arandi Principi furono amici uomini per fortuna oscuri. mu per onestade preclari? E perchè nò? conciossiachè l'amicizia pure fra l'uomo e Dio non sia impedita dall'immensa distanza? Che se alcuno ritenga per indegno ciò che qui si asserisce, ascolti lo Spirito Santo, che dichiara aver dell'amicizia sua fatto partecipi alcuni uomini. Imperocchè ne'libri della Sapienza, della sapienza si legge. come, ella è un tesoro infinito per gli uomini, e coloro che ne fann'uso, hanno parte nell'amicizia di Dio ... Ma il volgo ignorante forma giudizi senza discrezione; e come stima il sole della grandezza d'un piede, così circa l'una cosa e l'altra è per la sua credulitate ingannato. Noi però, cui è dato conoscer l'ottimo ch'è in noi, non dobbiamo seguir le vestigia del gregge, che anzi siam tenuti a far fronte a'suoi errori. Perciocche, dotati gli uomini d'intelligenza e d'una certa divina libertade e ragione, da verung consuetudine sono tiraneggiati. Ne ciò è da meravigliare, conciossiache non essi alle leggi, ma piuttosto le leggi sono ad essi dirette. Appare adunque quello che di sopra io dissi, esser io, cioè, devotissimo ed amico, ma non pertanto presuntuoso.

3. Adunque anteponendo a tutto l'amicizia vostra sì come un tesoro carissimo, questa desidero con diligente providenza ed accurata sollecitudine conservare. Però, come ne dommi della morale Filosofia s'insegna, che a ser-

salvari analogo doceatur (18), ad retribuendum procilatis beneficiis (19) analogiam (20) sequi mihi votium est; et propter hoc (21) munuscula mea saepe multusque (22) conspexi, et ab invicem segregavi, nec non » gregata percensui, dignum quid (23) cujusque volis inquirens. Neque ipsi (24) praceminentiae vestrae magruum comperi magis, quam (25) Comoediae sublimen Canticam, quae decoratur titulo Paradisi, et illam sub praesenti epistola, tamquam sub epigrammate proprio dedicatam, vobis adscribo, vobis offero, vobis denime recommendo. Illud quoque praeterire silentio simpliciter, inardescens non sint affectus, quod in has donatione plus dono, quam domino honoris et (26) famae ferri videri potest; quinimmo, cum ejus titulo (27) iam praesagium de gloria nominis amplianda, satis attentis [28] mihi videbar (29) expressisse, quod de proposito.

4. Sed tenellus gratiae vestrae, quam sitio, vien parvipendes, a primordio metam praefixam urgelo 30) ulterius. Itaque, formula consummata epistolae, al istroductionem oblati operis aliquid, sub lectoris dicio, compendiose (31) aggrediar. Sicut dixit Philosophis is secundo Metaphysicorum (32) " sicut res se habet al Esse, sic se habet ad veritatem "; cujus ratio est, est veritas de re, quae in veritate consistit tamquam in sebjecto, est similitudo perfecta rei sicut est (33). Econ vero, quae sunt, quaedam sic sunt, ut habeant Esse dependens ab alio, per relationem quemdam, ut ea: temper esse, et ad aliud se habere, ut relativa, sicut: pater et filius, dominus et servus, duplum et dimidium, totus et

bar l'amicizia, cui anelo, fa d'uopo alcun che d'analogo. così a retribuzione de'fattimi benefizj è per me sacro di seguire l'analogia: per questo io riguardai attentamente e più volte quelle cosarelle che avessi potuto donarvi, a vicenda le segregai, e le segregate posi a disamina, cercandone per voi alcuna non del tutto indegna. Nè alla stessa preminenza vostra ritrovai più congruo dono, che quella sublime Cantica della Commedia, la quale è decorata del titolo di Paradiso, e questa con la presente Epistola, come sotto propria iscrizione dedicata, a voi intitolo, a voi offero, a voi finalmente raccomando. L'ardente affetto non pur mi lascia passar questo semplicemente sotto silenzio: che da cotal donazione può vedersi venir più fama ed onore al donante che al donato; che anzi per le cose avvertite sembravami aver bastantemente espresso col titolo il presagio intorno la maggior gloria del nome; lo che è del proposto.

4. Ma novello nella grazia vostra, cui anelo, poco di mia vita curando, sin dal primordio m'affretterò più veloce alla metà. Però, compiuta la formula dell'Epistola, nell'utilità del Lettore imprenderò succintamente alcuna cosa intorno l'introduzione dell'opera offerta. Nel secondo della Metasisica, il Filososo di questa guisa parlò:,, Come la cosa ha rispetto all'essere, così ha rispetto alla verità,; del che la ragione è questa: che la veritade d'una cosa, la quale nella veritade siccome in suo subietto consiste, è una persetta similitudine della cosa qual'ella si è. Di quello cose infatti che sono, alcune sono così, che abbiano l'essere assoluto in se, altre sono così che abbiano l'essere dipendente da altro per una certa relazione, siccome queste: essere nel tempo, e ad altro avere rispetto; e siccome le

pars, et hujusmodi. In quantum talia, propter quodque Esse talium, dependent ab alio, consequens est, quod corum veritas ab alio dependeat. Ignorato enim dimidio, numquam cognoscitur duplum, et sic de aliis.

- 5. Volentes igitur aliqualem introductionem tradere de parte operis alicujus, oportet, aliquam notitiam tradere de toto cujus est pars. Quapropter et ego, voless de parte supra nominata Comoediae aliquid tradere, per modum introductionis aliquid de toto opere praemittendum (34) existimavi, ut facilior et perfectior sit ad partem (35) introitus. Sex igitur sunt, quae in principio cujusque doctrinalis operis inquirenda sunt, videlicet subjectum (36), agens, forma, finis, libri titulus et genus Philosophiae. De istis tria sunt, in quibus pars ista, quam vobis destinare proposui, variatur a toto, scilicet subjectum, forma et titulus; in aliis vero non variatur, sicut apparet inspicienti; et ideo, circa considerationem de toto, ista tria inquirenda seorsium sunt, quo facto, satis patebit ad introductionem partis. Deinde inquiremus alia tria, non solum per respectum ad totum, sed etiam per respectum ad ipsam partem oblatam.
- 6. Ad evidentiam itaque dicendorum sciendum est, quod istius operis non est simplex sensus, immo dici potest polysensuum, hoc est plurium sensuum (37. Nam primus sensus est qui habetur per literam, alius est, qui habetur per significata per literam. Et primus dicitur literalis, secundus vero allegoricus, sive moralis 38.

relative, così: il padre ed il figlio, il signore ed il servo, il doppio e la metà, il tutto e la parte, e simili. E dappoichè tali cose dipendono nell'esser loro da altro, conseguente è, che la verità loro da altro dipenda. Ignorata infatti la metà, mai conoscerassi il doppio, e così sia detto d'ogni altro.

- 5. Volendo dunque presentare una qualche introduzione della parte di qualsivoglia opera, fa d'uopo presentare una qualche notizia di quel tutto di cui è parte. Laonde volendo io pure presentare alcuna cosa della parte sunnominata della Commedia, ho stimato dover premettere alcun che di tutta l'opera per modo d'introduzione, affinche più facile e più perfetta sia l'entrata alla parte. Sei dunque sono le cose, che nel principio di qualsivoglia opera dottrinale sono a cercarsi, vale a dire il subietto. l'agente, la forma, il fine, il titolo del Libro e il genere di Filosofia. Fra queste cose ne sono tre, nelle quali la parte presente, che ho stabilito a voi dedicare, varia dal tutto; cioè il subietto, la forma ed il titolo: nelle altre poi non fa variazione, siccome appare a chi guarda. Perciò, circa la considerazione del tutto, queste tre cose sono separatamente a cercarsi, lo che adempiuto, bastantemente sa. rà mostrato dell'entrata alla parte. Dipoi cercheremo le altre tre, non solo per rispetto al tutto, ma eziandio per rispetto alla parte che v' offerisco.
- 6. Ad intelligenza pertanto delle cose da dirsi, è da sapere, che il senso di quest'opera non è semplice, che anzi ella può dirsi polisensa, vale a dir di più sensi: dappoichè altro è il senso che si ha per la lettera, altro è quello che si ha dalle cose per la lettera significate. Il primo si chiama letterale, il secondo allegorico, cioè morale. Il

Dui modus tractandi, ut melius pateat, potest considerai n his versibus: " In exitu Israel de Aegypto (39), do mus Jacob de populo barbaro, facta est Judaea sancificatio ejus, Israel potestas ejus (40) ". Nam, si literas solam inspiciamus, significatur nobis exitus filiorum Israel de Aegypto, tempore Moysis; si allegoriam, nobis significatur nostra i moralem sensum, de luctu et mise gicum (41), sis corruptionis Et quomo nibus, quum sint a liter

aptio facta per Christum; si catur nobis conversio animae pecciti ad statum gratiae; si monxitus animae sanctae ab hojus l aeternae gloriae libertatem. nystici variis appellantur nomis dici (42) possunt allegorio, sive historiali diversi. Nam allegiria dicitur ab ἀλλοΐος graeco (43), quod in latinum dicitur alienum sive diversum.

- 7. His visis, manifestum est, quod duplex operat esse subjectum, circa quod currant alterni sensus. Eino yidendum est de subjecto hujus operis, prout ad litera accipitur, deinde de subjecto, prout allegorice sestatistur. Est ergo subjectum totius operis literaliter turis accepti, status animarum post mortem simplicite = ptus. Nam de illo et circa illum totius operis venir processus (44). Si vero accipiatur opus allegorie, =bjectum est homo, prout merendo et demerendo per arbitrii libertatem Justitiae praemiandi et puniendi da xius est (45).
- 8. Forma vero est duplex, forma tractatus et imm tractandi. Forma tractatus est triplex secundum triplim

qual modo d'adoperare, affinchè meglio chiariscasi, può considerarsi in quelle parole: " Quando Israele si parti dall' Egitto, e la casa di Giacobbe da un popolo barbaro. la nazione giudaica fu consacrata a Dio, e suo dominio divenne Israele ,, . Conciossiache se guardiamo solo alla lettera, vi veggiamo significato l'escita de'figli d'Israele dall' Egitto nel tempo di Moisè; se all'allegoria, vi veggiamo significato la redenzione nostra operata per Gesù Cristo: se al senso morale, vi scorgiamo il ritorno dell'anima dal pianto e dalla miseria del peccato allo stato di grazia: se al senso anagogico, vi riconosciamo il passaggio dell'anima santa dalla schiavitù della mortal corruzione alla libertà dell'eterna gloria. E perchè questi mistici sensi per vari nomi distinguonsi, tutti generalmente possono dirsi allegorici, conciossiachè dul letterale ovvero istorico siano diversi. Allegoria infatti dicesi da Δλλογος parola greca, che in latino suona altro o diverso.

- 7. Ciò scorto, è manifesto, che duplice dev'essere il soggetto, circa il quale i varj sensi alternamente procedano: e però è da vedere in prima del soggetto di quest'opera, preso giusta la lettera, e poi del soggetto stesso, preso giusta la sentenza allegorica. Adunque il soggetto di tutta l'opera, secondo la sola lettera considerata, è lo stato delle anime dopo la morte preso semplicemente; perchè di esso e intorno ad esso il processo di tutta l'Opera si rivolge. Se poi si consideri l'Opera secondo la sentenza allegorica, il soggetto è l'uomo, in quanto che per la libertà dell'arbitrio meritando e demeritando, alla giustizia del premio e della pena è sottoposto.
- 8. La forma poi è duplice, la forma del trattato e la forma o il modo del trattare. La forma del trattato è tri-

divisionem. Prima divisio est, qua totum opus dividitr in tres canticas. Secunda, qua quaelibet cantica dividitr in cantus. Tertia, qua quaelibet cantus dividitur in rhytmos. Forma sive modus tractandi est poeticus, fictiva, descriptivus, digressivus, transumptivus (46), et cum boc definitivus, divisivus, probativus, improbativus, et exemplorum positivus (47).

9. Libri titulus est: " Incipit Comoedia Dantis Allagherii, florentini natione, non moribus .. (48). Ad cujus notitiam sciendum est, quod Comoedia dicitur a κύμη, villa, et ádn (49), quod est cantus, unde Comoedia quasi villanus cantus. Et est Comoedia genus quoddam poeticae narrationis, ab omnibus aliis differens. Differt ergo a tragoedia in materia per hoc, quod tragoedia in principio est admirabilis et quieta, in fine sive exitu foetida et horribilis; et dicitur propter hoc a τράγος quod est hircus et won quasi cantus hircinus, id est foetidus ad modum hirci, ut patet per Senecam ın suis tragoediis. Comoedia vero inchoat asperitatem alicujus rei, sed ejus materia prospere terminatur, ut patet per Terentium in suis Comoediis. Et hinc consueverunt dictatores 50' quidam in sui salutionibus dicere loco salutis; "tragicum principium, et comicum finem (51) ". Similiter different in modo loquendi; elate et sublime tragoedia, comoedia vero remisse et humiliter, sicut vult Horatius in sua Poetica (52), ubi licentiat (53) aliter comicos ut tragoedos loqui, et sic e converso:

- " Interdum tamen et vocem comoedia tollit,
- " Iratusque Chremes tumido delitigat ore,
- " Et !ragicus plerumque dolet sermone pedestri.
- " Telephus et Peleus " etc.

plice secondo la triplice divisione. La prima divisione è questa, che tutta l'Opera dividesi in tre Cantiche; la seconda, che ciascheduna Cantica dividesi in Canti; la terza, che ciaschedun Canto dividesi in ritmi. La forma o il modo del trattare è poetico, fittivo, descrittivo, digressivo e transitivo; e con questo diffinitivo, divisivo, prohativo, improbativo, e positivo d'esempj.

9. Il titolo dell' Opera è questo: "Comincia la Commedia di Dante Alighieri, fiorentino per nascita non per costumi .. A notizia della qual cosa fa d'uopo sapere. che Commedia dicesi da κώμη villa e da ώδή canto, laonde Commedia quasi canto villereccio. La Commedia infalli è una spezie di narrazione poetica differente da tutte le altre: nella materia differisce dalla Tragedia per questo, che la Tragedia è nel suo cominciamento mirabile e piana, e nella fine ossia catastrofe, fetida e spaventevole. Da ciò appunto è detta Tragedia, cioè da Trayes capro, e da újý canto, quasi canto caprino, vale a dir fetido nella guisa che il capro, com'appare per Seneca nelle sue Tragedie. La Commedia poi prende cominciamento dall'asprezza d'alcuna cosa, ma la sua materia ha fine prospero, com' appare per Terenzio nelle sue Commedie. Perciò alcuni scrittori d' Epistole furono soliti, salutando, a porre nel luogo della salutazione,, Tragico principio e comico fine ... Similmente nel modo del parlare la Tragedia e la Commedia sono fra lor differenti, perciocchè l'una elevato e sublime, l'altra parla rimesso ed umile, sì come vuole Orazio nella sua Poetica, là dove concede che i Comici parlino alcuna volta soltanto come i Tragedi, e così e converso: " Pur tuttavia alcuna volta il Comico innalza lo stile, e l'irato Cremente per alte parole garrisce; Et per (54) hoc patet, quod comoedia (55) dicitur prasens opus. Nam si ad materiam respiciamus, a principio horribilis et foetida est quia Infernus; in fine prosper, desiderabilis et grata, quia Paradisus. Si ad modum loquendi, remissus est modus et humilis, quia locutio rulgaris, in qua et mulierculae communicant (56). Et se patet, quare Comoedia dicitur. Sunt et alia genera marationum poeticarum, scilicet carmen bucolicum, elegia, satyra et sententia votiva (57), ut etiam per Horatium patere potest in sua poetica; sed de istis ad praesens nil dicendum est.

- 10. Potest amodo patere, quomodo assignandum sit subjectum partis oblatae. Nam, si totius operis literaliter sumpti, sic est subjectum: status animarum post mortem non contractus, sed simpliciter acceptus, manifestum est, quod hac in parte talis status est subjectum, non 50 contractus, scilicet status animarum beatarum post mortem. Et, si totius operis allegorice sumpti subjectum est homo, prout merendo et demerendo per arbitrii libertatem est justitiae praemiandi et puniendi obnavius; manifestum est, in hac parte hoc subjectum contraliate est homo, prout obnoxius est justitiae praemiandi 50.
- 11. Et sic patet (60) de forma partis per forman adsignatam (61) totius. Nam, si forma tractatus in tota est triplex, in hac parte tantum est duplex, scilicet divisio cantuum (62) et rhythmorum. Non ejus potest est pro firma divisio prima (63), quum ista pars sit prima divisionis.

così il Tragico si duole spesse volte in istile dimesso. Telefo e Peleo etc. " Di qui è palese perchè la presente Opera
è detta Commedia: conciossiachè se guardiamo alla materia, ella è nel suo principio fetida e spaventevole, perch'è
l' Inferno; nel fine prospera, desiderabile e grata, perch'è
il Paradiso. Se guardiamo al modo di parlare, egli è rimesso ed umile, perch'è linguaggio volgare nel quale ancora le femminette comunicano. E così è manifesto, perch'è
detta Commedia. Sono ancora altre spezie di narrazioni
poetiche, cioè il Carme bucolico, l' Elegia, la Satira e la
Sentenza votiva, come ancora per Orazio può vedersi nella sua Poetica: ma di queste nulla è a dir di presente.

- 10. Puote ora apparire, come sia a determinarsi il soggetto della parte offerta. Perciocchè, se di tutta l'opera, considerata secondo la lettera, cotale è il soggetto: "lo stato delle anime dopo la morte, non connesso, ma preso semplicemente "; manifesto è che il soggetto di questa parte si è tale stato non connesso, vale a dire lo stato delle anime beate appresso la morte. E se di tutta l'opera, considerata secondo la sentenza allegorica, il soggetto è l'uomo, in quanto per la libertà dell'arbitrio, meritando e demeritando, alla giustizia del premio e della pena è sottoposto, manifesto è, che il soggetto di questa parte è connesso, ed esso è l'uomo, in quanto è sottoposto alla giustizia del premio.
- 11. E così per la determinata parte del tutto apparisce abbastanza della forma dalla parte. Perciocchè, se la forma del trattato nel tutto è triplice, in questa parte è duplice solamente, ed è la divisione in canti ed in ritmi. Non cade in questa parte la divisione prima del tutto, essendochè questa parte è della prima divisione.

- 12. Patet etiam libri titulus (64). Nam titulus totis libri est: "Incipit Comoedia etc. ut supra (65). Titulus autem hujus partis est: "Incipit Cantica tertia Comoedia Dantis etc. quae dicitur Paradisus ".
- 13. Inquisitis his tribus, in quibus variatur pars a toto, videndum est de aliis tribus, in quibus variatio nulla est a toto. Agens igitur totius et partis est ille, qui dictus est, et totaliter esse videtur.
- 14. Finis totius et partis esse posset multiplex, scilicet propinquus et remotus. Sed omissa subtili investigatione, dicendum est breviter, quod finis totius et partis est, removere viventes in hac vita de statu miseriae, et perducere ad statum felicitatis (66).
- 15. Genus philosophiae, sub quo hic in toto et parte proceditur, est morale negotium, seu ethica; quia non ad speculandum, sed ad opus inventum est totum. Nam si et in aliquo loco vel passu pertractatur ad modum speculativi negotii, hoc non est gratia speculativi negotii, sed gratia operis, quia, ut ait Philosophus in secundo Metaphysicorum (67),, ad aliquid et nunc speculantur practici aliquando (68),...
- 16. His itaque praemissis, ad expositionem literae secundum quamdam praelibationem accedendum est.... (69), quod de expositione literae nil aliud est, quam formae operis manifestatio. Dividitur ergo ista pars, seu ista tertia cantica, quae Paradisus dicitur, principaliter in duas partes, scilicet in prologum et partem executivam (70). Pars secunda incipit ibi: Surgit mortalibus per diversas fauces.

- 12. Apparisce ancora il titolo del libro: perciocchè il titolo di tutta l'Opera essendo "Comincia la Commedia ec. "sì come sopra: il titolo di questa parte è: "Comincia la Cantica terza della Commedia di Dante etc., la quale è detta Paradiso ".
- 13. Trovate queste tre cose, nelle quali la parte varia dal tutto, è da vedere delle altre tre, nelle quali non fa dal tutto variazione alcuna. L'agente adunque del tutto e della parte è quello che è già detto, e totalmente essere apparisce.
- 14. Il fine del tutto e della parte può esser moltiplice, cioè propinquo e remoto. Ma lasciata ogni sottile investigazione, è a dirsi brevemente, che il fine del tutto e della parte si è rimuovere coloro che in questa vita vivono, dallo stato di miseria, e indirizzarli allo stato di felicità.
- 15. Il genere di filosofia, secondo il quale nel tutto e nella parte qui si procede, è operazione morale ossia etica, perciocchè non alla specolazione, ma alla pratica è stato il tutto ordinato. Se in alcun luogo infatti, ovvero passo, si tratta per modo specolativo, ciò non addiviene in grazia di specolare, ma in grazia di operare, perchè, come dice il Filosofo nel secondo della Metafisica "Alcuna cosa i pratici specolano talvolta nel tempo istesso ".
- 16. Premesse adunque queste cose, è da venire all'esposizione della lettera, secondo una certa prelibazione.... La esposizione della lettera niente altro è che la manifestazione della forma dell'opera. Questa parte adunque, ossia questa terza Cantica, ch'è detta Paradiso, dividesi principalmente in due parti, cioè in prologo, e in parte esecutiva. La parte seconda incomincia quivi: Sorge a' mortali per diverse foci.

17. De parte prima sciendum est, quod, quantis communi ratione posset dici exordium, proprie auton loquendo non debet dici nisi prologus; quod Philosophus in tertio Rhetoricorum (71) videtur innuere, ubi dict, quod ., procemium est in oratione rhetorica, sicul prologus in poetica, et praeludium in fistulatione [72] ... Est etiam praenotandum, quod praeviatio (73) ista, que communiter exordium dici potest, aliter fit a poelis aliter a rhetoribus. Rhetores emim consuevere (71) praelibare dicenda, ut animum comparent auditoris (75). Sel poetae non solum hoc faciunt, quinimmo post hace invocationem quandam emittunt. Et hoc est eis conveniens, quia multa invocatione opus est eis, quum aliquid contra communem modum hominum a superioribos substantiis petendum sit, quasi divinum quoddam mmus. Ergo praesens prologus dividitur in partes duas; quia in prima praemittitur quid dicendum sit, in secunda invocatur Apollo, et incipit secunda pars ibi: O bone Apollo ad ultimum laborem.

18. Propter primam partem notandum, quodal bene exordiendum tria requiruntur, ut dicit Tullius in nova rhetorica (76), scilicet ut benevolum, attentum et docilem reddat aliquis auditorem: et hoc maxime in admirabili genere causae, ut ipse Tullius dicit. (unu ergo materia, circa quam versatur praesens tractalus, sit admirabilis, et propterea ad admirabile reducenda ista tria intenduntur in principio exordii sive prologi. Nam dicit, se dicturum ea, quae, qui vidit in primo coelo, retinere potuit (77). In quo dicto omnia illa tria comprehenduntur; nam in utilitate dicendorum benevolenta.

- 17. Intorno la prima parte è da sapersi, che, abbenchè per comune ragione possa chiamarsi esordio, pure, propriamente parlando, non des chiamarsi se non che prologo; lo che dal Filosofo, nel terzo della Rettorica, pare accennarsi, là dove dice, she ,, il proemio è nell'orazione rettorica sì come il prologo nella poesia, e il preludio nella musica ,, . E ancora da prenotarsi, che questo avviamento, il quale generalmente può dirsi esordio, altrimenti è fatto da' poeti, altrimenti da' rettorici. I Rettorici infatti furono soliti prelibare le cose da dirsi affine di preparare l'animo dell'uditore. Ma i poeti non fanno questo semplicemente; che anzi appresso di queste cose mettono una certa invocazione. E ciò è lor conveniente, conciossiachè d'una grande invocazione facendo lor d'uopo, debbono essi contro la comune maniera degli uomini richiedere dalle superiori sostanze un dono quasi divino. Adunque il presente prologo è diviso in due parti: chè nella prima si premette ciò ch' è da dirsi, nella seconda invocasi Apollo: • questa seconda parte comincia quivi: O huono Apollo, all'ultimo lavoro.
- 18. Per la parte prima è da notarsi, che a bene incominciare, tre cose si ricercano, come dice Tullio nella nuova Rettorica: che, cioè, l'uditore sia fatto benevolo, attento e docile; e questo massimamente consiste, siccome dice lo stesso Tullio, nel meraviglioso genere del subietto. La materia infatti, intorno la quale il presente trattato s'aggira, essendo meravigliosa, s'intende conseguentemente che queste tre cose sono, nel principio dell'esordio ossia prologo, da ridursi al meraviglioso. Imperocchè dice, che parlerà di quelle cose che potè ritenere colui, il quale videle nel primo cielo. Nelle quali parole tutte e tre quelle cose

paratur, in admirabilitate attentio, in possibilitate declitas. Utilitatem innuit, quum recitaturum se dicit e, quae maxime allectiva sunt desiderii humani, scilicat gaudia Paradisi. Admirabilitatem tangit, quum promitit, se tam ardua, tam sublimia dicere, scilicet conditiones regni coelestis. Possibilitatem ostendit, quum dicit, se dicturum ea, quae mente retinere potuit; si enimips, et alii potuerunt. Haec omnia tanguntur in verbis ilis ubi dicit, se fuisse in primo coelo, et quod dicere vil de regno coelesti, quidquid in mente sua, quasi thesaurum, potuit retinere. Viso igitur de bonitate ac perfectione primae partis prologi, ad litteram accedatur.

19. Dicit ergo, quod gloria primi motoris, qui Deus est, in omnibus partibus universi replendet, sed ita, ul in aliqua magis, in aliqua minus. Quod autem ubique resplendeat, ratio et auctoritas manifestat. Ratio sic Omne quod est aut habet esse a se, aut ab alio (78). Sed outstat, quod habere esse a se non convenit nisi uni, scilicel primo, seu principio, qui Deus est. Ouum habere ese non arguat per se necesse esse (79), et per se necesse se non competat nisi uni, scilicet primo seu principio, quod est causa omnium; ergo omnia, quae sunt, praeter ipsum, habent esse ab aliis. Si ergo accipiatur ultimum in universo (80) vel quodcumque (81), manifestum & quod id habet esse ab aliquo, et illud, a quo habet, ass, vel ab aliquo. Si a se, sic est primum; si ab aliquo, d illud similiter vel a se vel ab aliquo (82). Et essel se procedere in infinitum in causis agentibus, ut probabil

sono comprese; poichè dall' utilità delle cose da dirsi sorge la benevolenza, dal meraviglioso l'attenzione, dal possibile la docilità. Accenna l'utilità, quando dice voler parlare di quelle cose, che pel diletto traggono fortemente a se il desiderio degli uomini, vale a dire i gaudj del Paradiso. Tocca il meraviglioso, quando promette parlar di cose tanto ardue e tanto sublimi, le condizioni cioè del regno celeste. Mostra il possibile, quando dice, esser egli per dir quelle cose che potè ritener nella mente: poichè se il può egli, ed altri il poterono. Tutte queste cose si toccano in quelle parole là dove dice, esser egli stato nel primo cielo, e voler narrare del celeste regno tutto quello che, quasi un tesoro, potè ritenere nella sua mente. Veduto adunque della bontà e della perfezione della prima parte del prologo, verremo alla lettera.

19. Dice adunque, che La gloria di Colui che tutto muove, il quale è Dio, Per l'universo penetra e risplende; ma così, che risplende In una parte più e meno altrove. Che poi in ogni luogo risplenda, la ragione e l'autorità lo manifestano. La ragione così: tutto ciò che è, o ha l'essere da se o da altro. Ma è evidente che l'aver l'essere da se stesso, non conviene se non ad uno; cioè al primo o principio, ch'è Dio. E come l'aver l'essere non porta essere necessariamente per se, e l'essere necessariamente per se non compete se non ad uno, cioè al primo o principio, ch'è la causa di tutto, così tutte le cose che sono, all'infuori di Esso, hanno l'essere da altro. Se adunque si prenda l'ultimo ente dell'universo, o qualunque siasi cosa, manifesto è che esso ha l'essere da alcuno, e che questo da cui lo ha, lo ha da se, o da alcuno. Se da se, allora essoè il primo; se da alcuno, e questo similmente lo ha da se

o da alcuno. E così sarebbe un procedere all'infinito nelle cause agenti, come si prova nel terzo della Metafisica: farà dunque d'uopo divenire al primo, ch' è Dio. E così tutto ciò che è, ha l'essere o mediatamente o immediatamente da Lui; conciossiacosachè la causa seconda, movendo dalla prima, influisce nel causato a modo di cosa che riceve e riflette il raggio, perciocchè la causa prima è la causa maggiore. E questo è scritto nel Libro delle cause "che ogni causa primaria influisce nel suo causato più che la seconda causa universale ". Ma questo è quanto all'essere.

20. Quanto poi all'essenza io argomento così: Ogni essenza, all'infuori della prima, è causata: altrimenti sarebbono parecchie, che per se necessariamente sarebbono. lo che è impossibile. Il qual causato o è da natura o dall'intelletto: e poichè la natura è opera d'intelligenza, tutto ciò che è causato è causato da alcuno intelletto médiatamente o immediatamente. E come la virtù è inerente all'essenza di cui si predica, la virtù dell'essenza cagionata deve interamente ed unicamente provenire da quella della cagionante, se questa è intellettuale. E così, come dapprima facea di mestieri divenire alla prima causa dell' essere istesso, così ora alla prima dell'essenza e della virtù. Il perchè apparisce, che ogni essenza e virtù procede dalla prima, e che le intelligenze inferiori ricevono quasi la luce dal raggiante, e riflettono i raggi del superiore al loro inseriore a maniera di specchi. Lo che abbastanza apertosembra toccar Dionisio là dove parla della celeste gerarchia. E per questo nel Libro delle cause è scritto, " che ogni intelligenza è piena di forme ". Apparisce adunque per qual maniera la ragione manifesti, che il lume divino, cioè la divina bontade, sapienza e virtù in ogni luogo risplende.

- 21. Similiter etiam ac scientia facit auctoritas. Dicit enim Spiritus Sanctus per Hieremiam (98): "coclum et terram ego impleo "et in Psalmo (99): "Quo ibo a spiritu, et quo a facie tua fugiam? Si ascendero in coelum, tu illic es, si descendero in infernum, ades. Si sumpsero pennas meas "etc. (100). Et Sapientia (101) dicit, quod "Spiritus Domini replevit orbem terrarum. "Et Ecclesiastici quadragesimo secundo (102); "gloria Domini plenum est opus ejus ". Quod etiam scriptura paganorum contestatur, nam Lucanus in nono (103): "Juppiter est, quodcumque (104) vides, quodcumque moveris (105) "
- 22. Bene ergo dictum, quod divinus (106) radius, seu divina gloria per universum penetrat et resplendet. Penetrat, quantum ad essentiam, resplendet quantum ad esse. Quod autem subjicit de magis et minus habet veritatem (107) in manifesto; quoniam videmus aliquid in excellentiori gradu esse, aliquid (108) vero in inferiori; ut patet de coelo et elementis, quorum quidem illud incorruptibile, illa vero corruptibilia sunt.
- 23. Et postquam praemisit hanc veritatem, prosequitur ab (109) ea, circumloquens Paradisum, et dicit, quod fuit in coelo illo, quod de gloria Dei, sive de luce recipit affluentius. Propter quod sciendum, quod illud coelum est coelum supremum, continens corpora universa, et a nullo contentum, intra quod omnia corpora moventur, a nulla corporali substantia virtutem recipiens. Et dicitur empyreum, quod est idem quod coelum igne seu ardore flagrans; non quod in eo sit ignis vel ardor materialis, sed spiritualis, qui est amor sanctus sive caritas.

- 21. Prova similmente come la scienza ancora l'autorità. Lo Spirito Santo dice infatti per Geremia: "il cielo e la terra io riempio ": e nel Salmo: "ov'anderò per involarmi al tuo spirito? ove fuggirò per ascondermi dalla tua faccia? Se ascenderò su nel cielo, tu se' quivi: se discenderò nelle viscere della terra, quivi pure tu sei; se prenderò le mie penne ec. "E la Sapienza dice, che "lo spirito del Signore riempiè il mondo tutto ". E nel quadragesimosecondo dell' Ecclesiastico: "della gloria del Signore son piene le sue opere ". Lo che dagli scritti pur de' Pagani è confermato, dappoichè Lucano nel nono libro dice: "Ovunque tu giri lo sguardo, ovunque tu muova il passo, quivi è Giove ".
- 22. Bene adunque è detto, che il divino raggio ossia la divina gloria per l'universo penetra e risplende. Penetra, quanto all'essenza; risplende quanto all'essere. Quello che poscia soggiunge del più e del meno ha la verità in cosa manifesta: poichè alcuno vediamo essere in un grado più eccellente, altro esserlo in un grado inferiore: siccome appare del cielo e degli elementi, poichè quello è per fermo incorruttibile, questi poi son corruttibili.
- 23. E dopo aver premessa una tal verità, continua da essa, toccando del Paradiso, e dicendo, che egli fu Nel ciel che più della sua luce prende, che, cioè, più riceve della gloria di Dio. Per la qual cosa è a sapersi che quel cielo è il cielo supremo, che contiene tutti i corpi, e che da nullo è contenuto, entro di cui tutti i corpi si muovono, e che da nulla corporale sostanza riceve la sua virtù. Ed esso è detto empireo, ch'è lo stesso che cielo fiammeggiante per fuoco ovvero ardore, non perchè in esso sia fuoco o ardor materiale, ma sibbene spirituale, che è amor santo ossia carità.

- 24. Quod autem de divina luce plus recipiat polest probari per duo. Primo per suum omnia continere, et a nullo contineri (110). Secundo per sempiternam quietem sive pacem. Quantum ad primum probatur sic: continens se habet ad contentum in naturali situ, sicut formativum ad formabile (111), ut habetur quarto Physicorum (112). Sed in naturali situ totius universi primum coelum est omnia continens; ergo se habet ad omnia, sicut formativum ad formabile, quod est, se habere per modum causae. Et quum omnis vis causandi sit radius quidam influens a prima causa, quae Deus est, manifestum est, quod illud coelum, quod magis habet rationem causae, magis de luce divina recipit.
- 25. Quantum ad secundum probatur sic: Omne quod movetur, movetur propter aliquid, quod non habet, quod est terminus sui motus, sicut coelum lunae movetur propter aliquam partem sui, quae non habet illud ubi (113), ad quod movetur: et quia sui pars quaelibet (114), non adepto quolibet ubi (quod est impossibile), movetur ad aliud, inde est, quod semper movetur et numquam quiescit, et est ejus appetitus (115. El quod dico de coelo lunae, intelligendum est de omnibus praeter primum. Omne ergo, quod movetur, est in aliquo defectu, et non habet totum suum esse simul. Illud igitur coelum, quod a nullo movetur, in se, et (116 in qualibet sui parte habet quidquid potest modo perfecto. ita quod motu non indiget ad suam perfectionem (117) Et quum omnis perfectio sit radius primi, quod est in summo gradu perfectionis; manifestum est, quod coclum primum magis recipit de luce primi, qui est Deus. Ista

- 24. Che poi della divina luce riceva più ch' ogni altro, può provarsi per due argomenti. Primo, per il suo contenere ogni cosa, e da nulla essere contenuto. Secondo, per la sua sempiterna quiete ovvero pace. Quanto al primo si prova così: il continente è rispetto al contenuto in loco naturale, come il formativo al formabile, e ciò hassi nel quarto della Fisica. Ma nel loco naturale di tutto l'universo il primo cielo è quello che tutte le cose contiene: adunque esso è rispetto a tutte le cose come il formativo al formabile, ch' è quanto dire, starsi esso a modo di causa. E conciossiacosachè ogni potenza di causare sia un certo raggio, il quale muove dalla prima causa, ch' è Dio, manifesto è che quel cielo, il quale ha più ragione di causa, più riceve di luce divina.
- 25. Quanto al secondo si prova così: tutto ciò che si muove, si muove per alcuna cosa che esso non ha, e ch'è il termine del suo movimento; come il cielo della Luna muovesi per alcuna parte di se, la quale non ha quell'ove, a cui muovesi: e perchè una qual si voglia parte dise, non attinto un qualche ove (lo che è impossibile), muovesi ad altro, quindi è che sempre si muove, e mai posa, e così è del suo appetito. E quello che dico del cielo della Luna, è da intendersi di tutti gli altri, all'infuori del primo. Tutto quello adunque che si muove, è in un qualche difetto, e non ha tutto il suo essere con se. Ma quel cielo, che da nullo è mosso, ha in se e in qualsivoglia sua parte tuttociò che può essere in grado perfetto, di maniera tale che alla sua perfezione non abbisogna di moto. Ed essendochè ogni persezione sia raggio del primo, che è in sommo grado di perfezione, manifesto è che il primo cielo più di luce riceve dal primo, ch' è Dio. Pur tuttavia questa ragione pare

tamen ratio videtur arguere ad destructionem anterdentis, ita, quod simpliciter et secundum forman arguendi non probat (118). Sed si consideremus materian ejus, bene probat, quia de quodam sempiterno, in qui potest defectus sempiternari, ita quod, si Deus non delli sibi motum, patet quod non dedit sibi naturam in aliqui egentem (119). Et per hanc suppositionem tenet argumentum ratione materiae, et similis modus arguedi est, ac si dicerem: si homo est, est visibile (120); nam in omnibus convertibilibus tenet similis ratio gratia materiae. Sic ergo patet, quod (121), quum dicit in illo coelo, quod plus de luce Dei recipit, intelligit circumloqui Paradisum, sive coelum empireum.

26. Praemissis quoque rationibus, consequenter dicit Philosophus in primo de coelo (122), quod coelum, tanto habet honoratiorem materiam istis inferioribus, quanto magis elongatum est ab his, quae hic sunt, Adhuc et posset adduci, quod dicit Apostolus ad Ephesios (123) de Christo, "qui ascendit super omnes coelos ut impleret (124) omnia ". Hoc est coelum deliciarum Domini, de quibus deliciis dicitur contra Luciferum per Ezechielem (125): "Tu signaculum similitudinis, sapientia plenus, et perfectus decore (126), in deliciis Paradisi Dei fuisti ".

27. Et postquam dixit, quod fuit in loco illo Paradisi, per suam circumlocutionem, prosequitur dicens, se vidisse aliqua (127), quae recitare non potest, qui descendit. Et reddit causam, dicens, quod intellectus in tantum profundat se in ipsum desiderium suum, quod est Deus, quod memoria sequi non potest. Ad quae intelligenda sciendum est, quod intellectus humanus in hac vita.

argomento di confutazione dell'antecedente, perciocche non prova semplicemente, e secondo la forma d'argomentare. Ma se consideriamo la sua materia, prova bene, perche prova di tal sempiterno, in cui può il difetto sempiternare, di maniera che se Dio non diede a se il moto, apparisce che non si diede una natura in alcun che difettosa. E secondo questa supposizione l'argomento regge per ragione della materia: e simile modo d'argomentare è come s'io dicessi: se egli è uomo, è visibile: perciocchè in tutti i convertibili una simile ragione regge in grazia della materia. Così adunque apparisce, che quando dice Nel ciel che più della sua luce prende, intende parlare del Paradiso, ossia del Cielo empireo.

26. Premessi pur gli argomenti, conseguentemente dice il Filosofo nel primo del Cielo, che il cielo "tanto ha più onorata materia in questi inferiori, quanto più dista da quelle cose che quivi sono ". Potrebbe ancora addursi ciò che l'Apostolo dice di Cristo agli Efesini: "Egli ascese sopra tutti i cieli, per dar compimento a tutte le cose ". Questo è il Cielo delle delizie del Signore, delle quali per Ezechiello contra Lucifero è detto: "Tu sigillo di somiglianza, pieno di sapienza, ed in bellezza perfetto, dimorasti fra le delizie del Paradiso di Dio ".

27. Ed appresso aver detto, che su in quel luogo del Paradiso, colla sua circonlocuzione prosegue dicendo, aver veduto cose che ridire Nè sa nè può qual di lassù discende. E ne dà la ragione, dicendo che Nostro intelletto si prosonda tanto in esso suo desiderio ch' è Dio, Che la memoria retro non può gire. Ad intelligenza delle quali cose è a sapersi, che l'intelletto umano in questa vita, a ca-

propter connaturalitatem et affinitatem, quam habe ad substantiam intellectualem separatam, quando elvatur, in tantum elevatur, ut memoria post reditum deficiat, propter transcendisse humanum modum. Et insinuatur nobis per Apostolum ad Corinthios (128) loquentem, ubi dicit: " Scio hujusmodi hominem (sive in corpore, sive extra corpus, nescio, Deus soi) quoniam raptus est in Paradisum, et audivit arcasa verba, quae non licet homini loqui (129) ... Ecre, per quem (130) humanam rationem intellectus ascensio (131) transierat, quae (132) extra se agerentur (133) non recordabatur. Hocetiam insinuatur nobis in Matthaeo [134], ubi tres discipuli ceciderant in faciem suam, nihil poster recitantes quasi obliti. Et in Ezechiele (135) scribitur: " Vidi et cecidi in faciam meam ". Et ubi ista invidis non sufficiant, legant Ricardum de sancto Victore in libro de contemplatione (136), legant Bernardum in libro de consideratione (137), legant Augustinum in libro de quantitate animae (138), et non invidebunt. Si vero in dispositionem elevationis tantae per peccatum loquentis oblatrarent, legant Danielem (139), ubi et Nabuchodonosor invenient contra peccatores aliqua vidisse divinitus, oblivionique mandasse. Nam " qui oriri solem suu facit super bonos et malos, et pluit super justos et injustos (140) ., aliquando misericorditer ad conversionem, aliquando severe ad punitionem (141), plus et minus ut vult, gloriam suam quantumcumque male viventibas manifestat.

28. Vidit ergo, ut dicit, aliqua quae referre nescit nequit rediens. Diligenter quippe notandum est, quod dicit, nescit et nequit. Nescit, quia oblitus; nequit, quia si

gione della sua simiglianza e affinità che tiene colla sostanza intellettuale separata, allora quando si eleva, si eleva tanto, che la memoria appresso la sua tornata vien meno, per aver trasceso l'umano modo. E n'è questo insinuato per l'Apostolo là dove parla a' Corintii dicendo: "So che quest' uomo (se nel corpo o fuori del corpo, io nol so, sallo Dio), su rapito in Paradiso, ed udi arcane parole, che non è lecito ad uomo di proferire ". Ecco per chi, il profondare dell' intelletto trascese l'umano modo, non ricordandosi di quelle cose che eran passate fuori di esso. Questo n'è insinuato ancora per Matteo, là dove narra che i tre discepoli caddero boccone per terra, nè raccontarono poscia, siccome dimentichi, cosa veruna. Ed in Ezechiello è scritto: " Vidi e caddi prostrato a terra ". Ed ove agl' invidi questi esempj non bastino, leggano Riccardo da S. Vittore nel Libro della Contemplazione, leggano Bernardo nel Libro della Considerazione, leggano Agostino nel Libro della Quantità dell' Anima, e non invidieranno. Se poi latrassero contro la disposizione di cotanta elevatezza, attribuendola a difetto del dicitore, leggano Daniele, ove troveranno che Nabuccodonosor per divino volere vide alcune cose contro i peccatori, delle quali poi si scordò. Imperciocchè Quegli,, che fa sorgere il Sole sopra i buoni equalmente che sopra i cattivi, e piove le sue rugiade sopra i giusti equalmente che sugl' inqiusti ,, talvolta misericordiosamente alla conversione, talaltra severamente alla punizione, più e meno siccome a Lui piace, la sua gloria a coloro, che sebben malamente vivono, manifesta.

28. Vide adunque, egli dice, alcune cose, che ridire Nè sa nè può qual di lassù discende. Diligentemente è nel vero a notarsi, com' egli dica nè sa nè può. Nol sa, perrecordatur et contentum tenet, sermo tamen deficit (142). Multa namque per intellectum videmus, quibus signa vocalia desunt; quod satis Plato insinuat in suis libris per assumptionem metaphorismorum (143). Multa enim per lumen intellectuale vidit, quae sermone proprio nequit exprimere.

- 29. Postea dicit, se dicturum illa quae de regno coelesti retinere potuit, et hoc dicit esse materiam sui operis: quae qualia sint et quanta, in parte executiva patebit.
- 30. Deinde quum dicit O bone Apollo etc. facit invocationem suam. Et dividitur ista pars in partes duas; in prima invocando petit, in secunda suadet Apollini petitionem factam, remunerationem quandam praenutians, et incipit secunda pars ibi: O divina virtus. Prima pars dividitur in partes duas: in prima petit divinum auxilium, in secunda tangit necessitatem suae petitionis, quod est justificare ipsam; et incipit ibi (144): Hucusque alterum jugum Parnassi.
- 31. Haec est sententia secundae partis prologi in generali; in speciali vero non exponam (145) ad praesens. Urget enim me rei familiaris augustia, ut haec et alia utilia reipublicae derelinquere oporteat. Sed spero de magnificentia vestra, ut aliter habeatur procedendi ad utilem expositionem facultas. De parte vero executiva, quae fuit divisa contra totum prologum, nec dividendo nec sententiando quidquam dicetur ad praesens, nisi hoc, quod ibi (146) procedetur ascendendo de coelo in coelum, et recitabitur de animabus beatis, inventis in (147) quolibet orbe, et quod (148) vera illa beatitudo in sententiae (149)

chè dimentica: nol può, perchè, se egli lo si ricorda, e serba il contenuto, pure le parole vengon meno. Molte cose infutti coll'intelletto veggiamo, delle quali mancano i segni vocali, lo che abbastanza insinua Platone ne' suoi libri per l'assunzione de' Metaforismi. Molte cose infatti pel lume intellettuale conobbe, le quali con proprio discorso non valse ad esprimere.

- 29. Appresso dice, che dirà di quelle cose del regno Santo, delle quali Nella sue mente potè far tesoro; e ciò dice essere la materia del suo canto; e queste cose quali siano e quante, nella parte esecutiva apparirà.
- 30. Appresso quando dice O buono Apollo ec. fa la sua invocazione. E questa parte dividesi in due: nella prima chiede invocando, nella seconda persuade Apollo della fatta domanda, prenunziando una certa remunerazione: e questa seconda parte comincia ivi O divina virtù. La prima parte si divide in due: nella prima implora l'ajuto divino: nella seconda tocca della necessità della sua domanda, lo che è un giustificarla, e questa parte comincia ivi: Insino a qui l'un giogo di Parnaso.
- 31. Questa è la dichiarazione della seconda parte del prologo in generale: nel particolare non l'esporrò di presente, imperciocchè mi stringe l'angustia di mie facoltà sì che lasciar mi conviene e queste ed altre cose utili al ben pubblico. Ma dalla Magnificenza vostra io spero mi verrà dato altrimenti di procedere nell'utile esposizione. Della parte poi esecutiva, che nella divisione opposi a tutto il prologo, non dirò nè dividendo nè dichiarando null'altro per lo presente, se non questo: che quivi si procederà ascendendo di cielo in cielo, e si parlerà delle anime beate in ogni sfera rinvenute, e dirassi che quella vera beatitudine

veritatis principio consistit; ut patet per Johannem [150] ibi: "haec est vera beatitudo, ut cognoscant te Deum verum etc., et per Boetium in tertio de consolatione (151) ibi "te cernere finis. "Inde est, quod ad ostendendum gloriam beatitudinis in illis animabus, ab eis, tamquam videntibus omnem veritatem, multa quaerentur, quae magnam habent utilitatem et delectationem. Et quia invento principio seu primo, videlicet Deo, nihil est, quod ulterius quaeratur, quum sit æ et æ, idest principium et finis, ut visio Johannis (152) designal, in ipso Deo terminatur tractatus, qui est benedictus in saecula saeculorum.



## **EPISTOLAE**

815

consiste nel conoscere della veritade il principio, come appare per Giovanni là dove dice: "Questa è la vera beatitudine, il conoscer te Dio vero ": e per Boezio nel terzo della Consolazione "il mirar te, o ultimo fine ". Quindi è che a mostrare la gloria della beatitudine in quelle anime, ad esse, come veygenti ogni verità, molte cose si domanderanno, le quali portano grande utilitade e diletto. E perchè trovato il principio o primordio, cioè Dio, altro non è ulteriormente a cercare, essendo egli alfa ed omega, cioè principio e fine, com' è dimostrato nella visione di S. Giovanni, termina il trattato in esso Dio, che sia ne' secoli de' secoli benedetto.

## AD EPISTOLAM VI. ADNOTATIONES

(1) Ex epitheto victorioso arguit Dionysius (Prepar stor. e cit. II. p. 227) ante diem 25 Aug. 1320 qua insigni clade ante Patavi moros adficiebatur Canis, hanc epistolam esse conscriptam. Cf. Toyae Ifbrum cui tit. Il Veltro Allegorico, p. 178.

(2) Vicario, quod deest in Codd., supplendum facile duximus.

- (3) Anno 1312 Vicarius imperialis Vicentiae constituebatur (ass. Cf. tabulas genealogicas ill. Pompeji Littae, quem honoris caus amino.
- (4) Eadem infra in titulo ipsius Comoediae repetuntur. Net desat manuscripta divini carminis exempla eadem inscriptione pradio, quorum unum affero Ambrosianum C. 198, ubi sic: ", Incipit Comoedia Dantis Allegerii Florentini nacione et non more ", unde Fuscalum ( Discorso sul testo di Dante p. 360), quum contrarium asseret, errasse intelliges.

(5) Hanc, aliasque nonnullas Codicis Cocchiani lectiones Dimpio debemus (Anedd. II, p. 25). Vulgo Inclytae.

(6) Ita in Cod. Cocch., vulgo in spe suae posteritatis.

- (7) Auctoritate Cod. Coech. omisimus 7ò et, quod vulgo ante farts habetur.
  - (8) Vulgo alii, pro quo recepimus conjecturam Dionysii.
  - (9) Dictum pro ex visus primordio, cf. Fusculum I. c. p. 178.

(10) Vulgo illis.

(11) Excidisse videntur quae unam alteri periodo conjungebant

(12) VII, 14.

(13) Cod. Magl. vel imam. Cf. Conv. IV. 8.

(14) Ita Cod. Magl. Vulgo Graecorum.

(15) Sic rectius Magl. Vulgo adstringimur.

(16) Sic in Magl. In impressis clarissimum.

(17) Praepositionem, quae vulgo desideratur, inserit Magl.

(18) Locum aperte mendosum fere sic crediderim restituentum: Itaque, quum in dogmatibus moralis negotii (morale negotium ab unctore nostro pro Ethica usurpari, infra patebit §§. 15, cf. Eth. Aristotelis, IX, 1.) amicitia, ad quam adspiro, salvari analogo doceatur. — Simillima sunt, quae in Auctoris Convivio III, 1. leguntur: "Siccome dice il Filosofo nel nono dell' Etica, nell' amistà della persona dissimili di stato conviene a conservazione di quella una proporzione essere intra loro, che la dissimilitudine a similitudine quasi ridut, siccome intra il signore e il servo "

In Codd. et in Edit. Witt. amicitiam ad quam et salvari analy



## RPISTOLAN

817

- doceatur. Et pro so ab amanuensibus mendose scriptum existimo, ideoque corrigendum puto: amiciliam, ad quam so (idest quam inso), salvari anulogo doceatur.
  - (19) Voces qui semel, quas vulgo inserunt, abundare videntur-
  - (20) Vulgo analogia.
    - (21) Vulg. lectionem quod cum Magl. correximus.
  - (22) Conjunctionem, quae vulgo abest, addere jubet Dionysius (An. II, 27).
    - (23) Impr. dignumque, Magl. dignusque. Nobiscum facit Dionysius.
    - (24) Vulgo ipsum, quod recte emendavit Dionysius.
    - (25) Sic Magl. et Dionysius: vulgo magisque.
    - (26) Vulgo inverse ordine et honoris.
  - (27) Vulgo titulum.
    - (28) Ita recte Magi. pro attentius.
    - (29) Sic edidimus cum Magl. pro vulg. videbatur.
  - (30) Vulgo urgebit. Dionysius (Preparazione II, 227, An. IV. 112) Scholarius (Note ad alc. luoghi de' pr. 5 Canti della Div. Com. p. 20), Troya (Veltro p. 156), aliique complures vocem tenellus de temporis brevitate accipiunt, ut recentem nec tempore satis firmatum sibi esse principis favorem dixisse videatur Dantes. Video tamen coaevos auctoris apud Italos, tenerum persaepe pro sollicito usurpare; unde facile mihi persuaserim, de studio, quo Canis amicitiam adpetit, unice sensisse Dantem (cf. Crusca v. tenero §§. 4.)
  - (31) Sic Magl. Vulgo compendiosum.
  - (32) Cap. 1. in fin. E versione Bessarionis: ,, ut secundum Esse unumquodque se habet, ita etiam secundum verifatem. ,,
    - (33) Passum, quem medicina indigere facile intelligis, corrigere non sum conatus. De speciebus tamen, quasi generum imperfectis exemplis (Arist. Metaph. II, 3) cogitasse arbitror auctorem.
      - (34) Ita Magl.: vulgo præmittere.
      - (35) Mendosam lectionem partes cum Magl. correximus.
- (36) Sic emendavimus pro factum. Fidem emendationi facit Boccaccius, qui, monentibus Fusculo (p. 350) et Taeffe (A comment ou the D. C. I, p. 63) ut auctoris poema commentaretur, integros hujus epistolae in rem suam convertit locos; ubi sequentia (T. I, p. 2): "Avanti che alla lettera del testo si regna, estimo siano da vedere tre cose, le quali generalmente si sogliono cercare ne' principj di ciascuna cosa, che appartenga a dottrina: la primiera è dimostrare, quante e quali siano le cause di questo libro, la seconda qual sia il titolo del libro, la terza a qual parte di Filosofia sia il presente libro supposto. Le cause di questo Libro son quattro; la materiale, la formale,

la efficiente e la finale. La materia nella presente opera è doppie asi come è doppio il suggetto, il quale è con la materia una medeius cosa; perciocchè altro è quello del senso litterale, ed altro quello del senso allegorico ... - Eadem fere apud Jacobum Laneum, quem cam Anonymo, quem Optimum dicunt, confundere noli. Pejus etiam lapsus est Fusculus, qui nuper (I. I. p. 439) in Lanaeo, Jacobum Dantis filium deprehendisse paulo temerius sibi persuasit. Errant et Dionysius, aliique complures, qui Nidobeatum genuinas Lanaei notas, quae apud neminem praeter Vindelinum impressae leguntur, edidisse autumant. Alibi Lanaeum, principem inter commentatores Comoediae, circa annum 1330 scripsisse exponam. Haec monere non ab re esse mihi visum est, ut epistolae huius auctoritatem ipsa fere Dantis actate usurpatam esse appareret. Ita enim apud Lanneum: "Ad intelligenza della presente Comedia, siccome usano gli espositori nelle scienze, è da notare quattro cose. La prima cioè materia, ovvero suggetto della presente opera. La seconda cosa, quale è la forma, e donde toglie tal nome, ovvero titolo del Libro. La terza cosa quale è la cagione efficiente. La quarta cosa ed ultima, quale è la cagione finale, orrero a che utilitade ella è detta, e sotto quale Filosofia ella è sottoposta, "

(37) Cf. Boccoccium I. I. p. 56. " Si può meritamente dire, questo libro essere polisenso, cioè di più sensi " ec. Origenes Homil. V in Levit. S. 1, 5 et Moshem. Comm. de rebus Christ. ante Const., p. 64.

(38) Cf. Convivium Auctoris, Tract. II, cap. 1.

(39) Purg. II, 46.

- (40). Ps. 113, v. 1. Commentatoribus Dantis, de quadruplici pormatis sensu Comoediae explicando sollicitis, idem sacrae Scripturae locus admodum est familiaris.
- (41) Ita reposuimus cum Magl. pro vitioso analogicum. Cf. Conv. 1. I. ubi simile irrepserat mendum. Justam lectionem tuentur resips Lanaeus, Boccaccius et Butrius, quorum ultimus ad versus provoct hos:

Lilera gesta refert, quid credas Allegoria, Moralis quid agas, quid speres Anagogia.

(42) Ita recte Magl. pro monstruoso decipi vulg.

(43) Vulgo ἀλληγορία gracee. Emendationem Dionysii And V, 79) quam in textum recepimus, egregie adjuvat locus Boccaccii, p. 57: ,, allegoria è detta da uno rocabolo greco, detto ἀλλοῖος 4 quale in latino suona alieno ,,

(W) Margini Cod. Magl. hie adscriptum est: "Ita ex istis reibs colligere potes, quod secundum allegoricum sensum poeta agit de Inferno isto, in quo, perceprinando ut viatores, mereri et demeren pos-

- sumus,,. Quae totidem verba, nisi quod Si vero accipiatur pro Ita legatur, in textum Vulgatae vitiose intruduntur.
- (45) Cf. Boccaccium I. l. p. 3: "Il suggetto secondo il senso allegorico è come l'uomo per lo libero arbitrio montando e dismontando (anne legendam meritando e dismeritando?) è alla giustizia di guiderdonare e di punire obbligato ". Simillima apud Lanaeum: "l'uomo, lo quale per lo libero arbitrio può meritare ovvero peccare, per lo quale merito ovvero colpa gli è attribuita gloria ovvero punito all'altro mondo ...
  - (46) Anne legendum transitivus, ut apud Bocc. in nota seq.?
- (47) Cf. Boccacc. 1. 1. " La causa formale è similmente doppia, perciocchè ella è la forma del trattatore (trattare) e la forma del trattato. La forma del trattato è divisa in tre, secondo la triplice divisione del libro. La prima divisione è quella secondo la quale tutta l'opera si divide, cioè in tre cantiche. La seconda divisione è quella, secondo la quale ciascuna delle tre cantiche si divide in canti. La terza divisione è quella, secondo la quale ciascuno canto si divide in ritmi. La forma, ovvero il modo del trattare, è poetico, fittivo, descrittivo; digressivo e transitivo; e con questo diffinitivo, divisivo, probativo, reprobativo e positivo d'esempli ".
  - (48) V. supra nota 4.
- (49) Vulgo a Comos villa et Oda, quod cum Dionysio (An. XV, p. 29) correximus, licet Dantem, quem graeci sermonis fuisse nescium, nisi nimia nostrarum rerum nos tenet opinio, alias demonstravimus, graeca verba latinis literis, nec sine erroribus, reddidisse, non dubitaremus.
- (50) Dictum pro poeta vel oratore, cf. Du Fresnii et Du Cangiè glossar. v. dictare et Perticari Amor patrio, p. 81. nota 2. Vocabulum ital. dittatore quandoque significat segretario.
- (51) In Catholico fratris Johannis de Janua (scr. 1286) s. v. tra-goedia haec leguntur: " Unde in salutatione solemus mittere et optare tragicum principium et comicum finem, id est bonum principium et laetum finem ...
  - (52) V. 89. et seq.
- (53) Ita in Cod. Cocchiano (v. Dionys. l. l.) et Magl.; vulgo licentia.
  - (54) Voces et per desunt in Magl.
- (55) Sunt qui îpsum Dantem Comoediae suae nomen divinae indidisse putent (Jos. Maffei storia della lett. ital. I. p. 68, Dom. Rossetti Perchè div. Comm. s'appelli il Poema di D. p. 44.), quorum sententiae apertum, in quo versamur, auctoris testimonium adversatur.

Nec tamen sunt audiendi, qui decimo sexto demum saeculo. et in titulo editionum anni 1516, vel 1555, titulum divinas usurpari contendunt (Fontanini Bloq. Ital. p. 392), quum idem epithetum jam in Vita Dantis, quam circa annum 1350 composuit Boccaccius (c. 14. Ed. Gamba p. 90), comoediae tribuatur, satisque sint obvii codices antiquissimae notae, eadem insignes inscriptione. — Confer etiam, quae de titulo Comoediae scripsit Auctor in libro de vulg. el. II, 4, quibus quam maxime usus est Fontaninus. I. I. p. 151-155, ut post taediosas saeculi XVI. disputationes sensum, quo Comoedia tempore Dantis dicebatur, exponeret.

- (56) Bocc. l. l. p. 5., quantunque in volgare scritta sia, nel quele pure communicano le femminette "Cf. Dionys. Anecdut IV p. 31.
- (57) Bocc. l. l. p. 4. " è da sapere che le narrazioni pestirhe seno di più e rarie maniere, siccome è tragedia, satira e commedia, buccolica, elegia, ed altre. ...
  - (58) Witte cum Magl. sed legit.
- (59) Licet praemianti et punienti, quod in impr., posit tolerari, satius tamen duximus eamdem cum Magl. hoc etiam loco exhibere scripturam, in qua supra S. 7. omnes consentiunt.
- (60) Praesenti tempore, pro futuro imp., scripsimus auctoritate Magl.
  - (61) Ita in Magl., vulgo obsignatam.
  - (62) In impr. canticorum. Magl. canticorum, cantuum.
- (63) Durius dictum pro: prima totius operis divisio non cadit in Paradisum.
- (46) Verba seu de libri titulo, otiosum glossema arbitrati, expunximus.
- (65) Cod. Magl. suppeditavit verba etc. ut supra, quae minus recte in impressis desiderantur.
- (66) Bocc. l. 1, p. 3: "La causa finale della presente opera è rimuovere quegli che nella presente vita vivono, dallo stato della miseria allo stato della felicità "quibus simillima et apud Lanzeum.
  - (67) C. 1.: "Sed ad aliquid et eo in tempore practici speculantur ...
- (68) Bocc. 1. c. p. 10: "Il quale (il presente libro), secondo il mio giudicio, è solloposto alla parte morale ovvero elica; perciocchè, quantunque in alcuno passo si tratti per modo speculatiro, non è perciò per cagione di speculazione ciò (ita enim emendandum) posto, ma per cagione dell' opera, la quale quivi ha quel modo richiesto di trattare.
  - (69) Lacunam indicat stellula Cod. Magl.
- (70) Ita jam dudum a nobis correctam lectionem diserte postes in Magl. deprehendimus. Vulgo excusativam.

- 821 (71) Vulgo in secundo: sed vide Aristot. Rhetor. III, 14 e vers. Riccohoni: .. procemium . . . est principium orationis, ut in poesi prologus, et in aulesi proaulium ,, .
  - (72) Sic Magl. pro ridiculo festinatione nos jubet lexere.
  - (73) Magl. praejuratio. An corrigendum praefatio?
  - (74) Magl. concessere.
  - (75) Cf. Auctoris Conv. II. 7.
- (76) Auctor ad Herennium, I, 4: ,, Principium est, quum statim auditoris animum nobis idoneum reddimus ad audiendum. Id ita sumitur, ut attentos, ut dociles, ut benevolos auditores habere possimus, Si genus causae dubium habebimus, a benevolentia principium constituemus ,, etc.
  - (77) Vulgo retinere non potuit.
  - (78) Sic emendaveram, et sic in Magl., vulgo alios.
  - (79) Magl. per se non necesse est. Impr. per se necesse est.
  - (80) Quod plurimum distat a prima causa, quae est Deus.
  - (81) Vulg. non quodeumque.
  - (82) Voces et est naturaliter, quae hic abundare videbatur, ejecimus.
- (83) Integrum tertium Metaphysicorum Aristotelis librum accurate perlustrantes, nihil valuimus eruere, quod ad eam quaestionem, in qua versatur auctor, aliquid faceret. Unde Dantem de hoc secundi libri (cap. 2) passu cogitasse suspicor: "Quod est principium aliquod, neque sunt infinitae entium causae, neque in rectum, neque secundum speciem, patet. Nec enim, ut ex materia hoc ex hoc potest esse infinitum, ut carnem ex terra, terram ex aere, aerem ex igne, et hoc non stare. Nec unde principium motus; veluti hominem guidem ab aere moveri, hunc vero a sole, solem autem a contentione, et hujus nullum esse finem. Similiter nec cuius causa in infinitum progredi potest; ut deambulationem quidem sanitatis causa, illam vero selicitatis. felicitatem vero alterius; et ita semper aliud alterius gratia esse. Similiter autem et de eo, quod quid erat, esse. Mediorum sane, quorum extra aliquid ultimum et primum est, necesse est, quod prius est, causam esse corum, quae post illud sunt ". Latius sanc codem de argumento tractat Philosophus libro duodecim, et nominatim cap. 6 et 7. Cf. et De gener. et corr. II, 10, et Albert. Magn. De causis et processu universitatis lib. I, tract. 1, cap. 7, edit. Lugd. 1651 f. T. V, p. 334.
  - (84) Desiderari videtur igitur, vel quid simile.
  - (85) Vulg. non habetur est.
- (86) An legendum reficientis radium? Cf. Auctoris Conv. III, 14 " Ancora è da sapere che il primo agente, cioè Dio, pinge la ma ririà in cose per modo di diritto raggio, ed in cose per mede di splendore



riverberato; onde nelle intelligenze raggia la divina luce senza metzo, nell'altre si ripercuote da queste intelligenze prima illuminate...

Respuentis genuinam esse lectionem arbitror, quum facillime win

- (87) Alb. Magn. l. l. lib. II, tr. 1, cap. 5, p. 567 " Qualiter causa primaria universalis etc.,.
  - (88) Vulgo quia.
- (89) Vulgo cum.
- (90) Vulgo sit.
- (91) Vulgo omnes ergo.
- (92) In Magl, ita leguntur lineae antecedentes: " ab intellectu et quo a natura per consequens causatum est ab intellectu mediate vel immediate "...
- (93) Sic in Magl., impr. quod. Integram periodum, quae paulo duriorem legentibus se praebet, ita vernacule crediderim vertendam: "Come la virtà è inerente all'essenza, di cui si predica: la virtà dell'essenza cagionata inticramente ed unicamente provenir deve da quella della cagionante, se questa è intellettuale "...
  - (94) Sic edidimus ex Magl., vulg. priusquam deveniret.
- (95) Vide auctoris Purgatorium IV, 62, Paradisum IX, 61, XXI, 18.
- (96) Vide integrum caput 10 libri ab auctore laudati, quod Areopagitae injuria tribui, Hypatius quidem jamdudum viderat; Danis vero tempore nemo amplius suspicabatur. Ed. Ant. 1643, I, pag. 142, 143. Versio Corderii: "Cunclusum igitur a nobis, quomodo illa quidem antiquissima, quae Deo praesto est, intelligentiarum distributo, ab ipsamet primitus initiante illuminatione consecrata, immediate illi intendendo, secretiori simul et manifestiori divini Principatus illastratione purgetur et illuminetur atque perficiatur... Ab hac autem, ut iterum secunda pro sua portione, et a secunda tertia, et a britia noster hic sacer ordo illuminatur.... Singulas ut propriedicum, spirituum descriptiones iisdem divinis harmoniis discrevit, propter quod ipsos etiam divinissimos Seraphim Theologi alterum adalterum clamare ajunt; qua quidem re, mea sententia declarant, primos participes facere secundos divinarum rerum atque notionum ". Cf. Albertum Magn. I. I. II, 2, cap. 17, p. 599.
- (97) Albert. Magn. I. I. cap. 21, p. 602: " Ex praedictis patet facile, quod omnis intelligentia, quae per se ipsam et per substantiam suam intelligentia est, et activa est et plena formis. Intelligentia enim possibilis speculativa et adepta, non per se ipsam intelligentia est, sed per lumen agentis. Patet etiam, quod plena formis est; quia ipsa de

### RPISTOLAR

se forma est, formans ad esse omne quod sequitur eam. Plena autem formis est, quia nihil consequentium evadit, quod non formetur ab ipsa, sicut paulo ante probatum est ,,.

- (98) XXIII, 24.
- (99) 138, v. 7-9.
- (100) Verba Si sumpsero pennas meas, quas Magl. debemus, non habent impr.
  - (101) 1, 7.
  - (102) V. 16.
  - (103) Pharsalia IX, 580.
  - (104) Impr. quocumque. Justam Lucani lectionem exibet Magl.
- (105) Referentibus illis, qui primi hanc epistolam in lucem ediderunt, in margine antiqui exemplaris haec legebantur: ", Planius (?) Valerius Serranus, alias Soranus:

Juppiter omnipotens, hominum rerumque (Magl. rerum rerumque) repertor

Progenitor, genitrixque Deum. Deus unus (Magl. unum ) et idem ...

Quos versus ab Augustino (De civitate Dei VII, 9, 11. Opp. T. VII, p. 170), in quo fere similis codicum varietas, mutuatum esse adnotatorem veterem, facile intelligimus. Cf. Bayle Dict. v. Soranus. Mira igitur priorum editorum simplicitas, qui de tanta veteris poetae, quem ab uno Varrone memorari opinantur, reliquia feliciter expiscata lepide sibi gratulantur.

- (106) Ita ex Magl. impr. dicimus.
- (107) Impr. de veritate, cui lectionem Magl. substituimus.
- (108) Magl. quoniam videmus in aliquo excellentiori gradu essentiam aliquam.
  - (109) Impr. ad. nos vero adhaesimus Magl.
- (110) Magl. In primo sempilerna quiete permanente vitam et omnia sua contenta et a nulla cont. Cf. Auctor. Conv. II, & ., Questo è il sovrano edificio del mondo, nel quale tutto il mondo s'inchiude, e di fuori dal quale nulla è ..
- (111) Cod. Magl., ad alterum formabile statim prosiliens, omittik quae sequuntur.
- (112) Ad cap. 4. T. 35 respexisse videtur Dantes, abi, Argyropulo interprete, hacc leguntur: "... propterea quod continet (locus) videtur forma esse; in eodem enim sunt extrema continentis et contenti. Sunt igitur utraque termini, sed non ejusdem; sed forma quidem rei, locus autem continentis corporis ". Confer etiam: De coelo IV. cap. 4. T. 35: "Dicimus autem id quidem, quod continét, formam esse; quod autem continetur materiae ".

- (113) Ubi restituimus ati Maglautto mes ton sugarani car sur-
- (114) Ita corrigendumioum Magliago, rulg. punitibat.
- (115) Cf. Auct. Conv. II, the property of the prime mobile per avere velocissing movement is a prime prime mobile per avere velocissing movement is a prime ferventissimo appetilo, che ha cisacona perio di primediato a quello de sua velocità è quasi incomprensibile: e quido pacifico è lo luogo di quella somma Deità, che se sola compiutament vede ". Cf. Anon. ad Inf. VII, 77. Albertus M. De causis II, 3 cap 1, p. 620: ". Non quiescit motus, nisi in eo ad quod sic est motus, quod non est ab ipso: nec incipit motus, nisi ab eo a quo sic est motus, quod non est ad ipsum. Si ergo quodlibet acceptum simul sit a quo et in quod, secundum rationem et naturam cjus quod movetur, sequitur motum nec incipere nec finiri, sed esse continuum et quietum. Talis autem ratio et natura circumlationis est in eo, quod circulatio, etc. ".
- (116) Et deest in impr., quod potest defendi; nos tamen mere nostro Cod, Magl. sumus segunti.
- (117) Auct. Conv. l. I...., li Cattolici pongono ... esso (empireo) essere immobile, per avere in se, secondo ciascuna parte, ciò chi la sua materia vuole ...
- (118) Prima enim ratio coelum empyreum omnia continere, suque virtute omnia formari adseverat, secunda idem coelum luce Dri illustrari docet. Si ergo Deum continet, falsum est, contentum formari a continente. Si non continet, minus recte hoc coelum omnia continere, praedicabatur.
- (119) Nostrum, pro vulg. agentem, sic emendandi consilium confirmavit Magl.
  - (120) Impr. risibile.
  - (121) In Magl. desideratur quod.
- (122) Cap. 2, T. 16. Interpr. Argyropuli: .. Quapropter ex canaibus aliquis ratiocinando crediderit, quod est aliquod praeter corpora, quae hic et circa nos sunt, separatum, tanto honorabiliorem habess naturam, quanto quidem plus distat ab iis, quae hic sunt ...
- 44(123) IV. 40.
  - (124) Vulgo adimpleret.
- .. (125) XXVIII, 12.
- (126) Magl. perfections decorus.
- . (127) Ita emendantes pro aliena, nos adjuvat Magl.
- . (128) M. Cor. XII, 3. 4.

- (129) Magl.: Scio hominem (sive in corpore sive extra corpus, nescio, Deus scit) raptum usque ad tertium coelum, et vidit arcana Dei, quae non licet homini loqui, quae versui secundo magis conveniunt.
  - (130) Vulgo quam.
  - (131) Vulgo ascensionem.
  - (132) Impr. quia, Magl. qui.
  - (133) Vulgo ageretur.
  - (134) Matth. XVII, 6. 7. Cf. Auct. Conv. II, 1.
  - (135) II, 1
- (136) De arca mystica, in quo de contemplatione etc. lib. IV, cap. 12 (Ed. Ven. 1506, 8.): " Quaedam namque ejusmodi sunt, quae humanam intelligentiam excedunt, et humana ratione investigari non possunt, et inde, uti superius jam dictum est, praeter rationem non sunt. Quum igitur ejusmodi quaelibet per mentis excessum discimus, cognitam exterius visionem quasi nobiscum reportamus, si consona rationi ea ipsa postmodum deprehendimus, quae prius per revelationem didicimus. Sed illa, quae supra rationem et praeter rationem esse videntur, quando per revelationem, et quasi in extasi discuntur, quia eorum rationem, ad nos postmodum reversi, nulla humana aestimatione comprehendere vel assignare sufficimus, cognitam visionem tunc quasi extrinsecus relinquimus, cujus tantummodo velut memoriam quandam retinemus ".
- (137) De consideratione ad Eugenium lib. V (Ed. Spir. 1501. 4.) ..., Ad omnium maximus (viator) qui spreto ipso usu rerum et sensuum, quantum quidem humanae fragilitati fas est, non ascensoriis gradibus, sed inopinatis excessibus avolare interdum contemplando ad illa sublimia consuevit. Ad hoc ultimum genus illos pertinere reor excessus Pauli. Excessus, non ascensus, nam raptum potius fuisse, quam ascendisse se perhibet. Inde est, quod dicebat, sine mente excedimus Deo. etc.,
- (138) Cap. 76. (Opp. Paris. 1689 f. T. I, p. 436): " Jam vero in ipsa visione atque contemplatione veritatis quae septimus atque ultimus animae gradus est, neque jam gradus, sed quaedam mansio, quo illis gradibus pervenitur, quae sint gaudia, quae perfructio summi et veri boni, cujus serenitatis atque aeternitatis afflatus, quid ego dicam? Dixerunt haec, quantum dicenda esse judicaverunt, magnae quaedam et incomparabiles animae, quas etiam vidisse ac videre ista credimus. Illud plane ego nunc audeo tibi dicere, nos, si cursum, quem nobis Deus imperat, et quem tenendum suscepimus, constantissime tenuerimus, perventuros, per virtutem Dei atque sapientiam, ad summam

illam causam vel summum auctorem vel summum principium rerom omnium, vel si quo alio modo res tanta congruentius appellari potest ...

- (139) II, 3. ,, Vidi somnium, et mente confusus ignoro quid viderim .. .
  - (140) Matth. V, 45.
  - (141) Ita cum Magl.: vulgo punitate.
  - (142) Cf. Conv. Auct. III, 4. Infern. XXVIII, 4.
- (143) Quae de Platone apud Aristotelem, Porphyrium atque Augustinum referuntur, auctoribus medii aevi nomen principis Academicorum adeo reddiderant familiare ut ipsa illius opera manibus tractasse viderentur.
  - (144) Ita Magl., vulg. justificare ipsum sibi.
  - (145) Sic e Magl., impr. exponit.
  - (146) Impr. ubique, Magl. ubi.
  - (147) Vulg. et.
  - (148) Imp. et quo, Magl. et qua.
- (149) Ita Magl., impr. sententia. Anne legendum: in sentiende veritatem de principio? sive in sentiendo veritatis principium?
- (150) Ev. Johannis, XVII. 3.
  - (151) Metr. 9.
  - (152) Apoc. I, 8, XXI, 6, XXII, 13.

#### ILLUSTRAZIONE DELL' EPISTOLA VII.

#### A GUIDO DA POLENTA

Nelle Prose antiche di Dante, Petrarca, Boccaccio, e di molti altri nobili e virtuosi ingegni, raccolte per Anton Francesco Doni, e pubblicate in Firenze nel 1547, vide per la prima volta la luce la presente Lettera dell' Alighieri a Guido da Polenta. Appare da essa che nel Marzo del 1314 Dante fosse da Guido inviato Ambasciatore a' Veneziani per rallegrarsi in di lui nome della elezione a Doge di Giovanni Soranzo, avvenuta già da qualche tempo: ma di questa ambasciata: che non vuolsi confondere con quella notissima del 1321, non abbiamo, per dir vero, cenno alcuno nella Storia di Dante. Rendendo conto dell'officio adempiuto, scrive dunque l'Alighieri al Polentano, che avendo egli al cospetto de' Padri Veneti incominciato la sua Orazione in latino, dovè desistere, perchè essi nulla comprendevano della lingua del Lazio. Proseguendo egli allora in quella favella, che seco avea delle fasce portata, non fece altro che seminare nel campo della ignoranza, dappoichè a costoro la lingua volgare era poco più familiare e domestica di quello che la latina si fosse. Nè essere da maravigliare (e'soggiunge) che essi il parlare italiano non intendano, perchè da progenitori Dalmati e Greci discesi, niente altro in questo gentilissimo terreno recato hanno che pessimi e vituperosissimi costumi, insieme col fango d'ogni sfrenata lascivia. Termina con dire a Guido che non gli piaccia più mandarlo a simili imprese, dalle quali nè a lui riputazione, nè a se consolazione alcuna può derivare.

Il Tasso (Dialogo del Forno), il Biscioni (Prose di Dante e del Boccaccio), il Fontanini (Eloquenza Italiana), il Taeffe (A comment on Dante) ed altri tennero questa Epistola per legittima. Ma il Foscarini (Letteratura Venez.), il P. degli Agostini (Scritt. Venez.), e ultimamente il Witte (Dantis Epist.) la ritengono come apocrifa, e la dicono fabbricata dal Doni. Il Foscarini particolarmente dopo aver fatto menzione di qualche mediocre Scrittore Veneto dei secoli XIV e XV così s'esprime: "S'impara da ciò, quanto Dante Alighieri sì allontanasse dal vero in certa lettera, se pur è di lui, scritta a Gaide da Polenta, nella quale ragiona in guisa di questa città, quasi neppure il nome fosse ancora qui penetrato dell'idioma latino. La qual ridicola impostura, piuttosto che macchiare la riputazione degli avi nostri, ci dinota come le umane passioni atte sieno a far travedere gli nomini più sapienti: mentre se l'epistola suddetta è veramente di

Dante, non si può immaginar altro se non che ve lo induesse l'afetto sfrenato ch'egli avea alla parte ghibellina, e lo scorgere consi Veneziani in que'dl (anno 1314), quantunque molestati dalle ensure ecclesiastiche, volevano aderire al papa . . . Ma ogunto si de il Doni fu scrittore fantastico; finse librerie, accademie che non funno mai, e dettava ciò che gli veniva alla bocca per guadaguari il pane. Senza di che Dante nella mentovata Lettera vi allega come di Virgilio quel detto: minuit praesentia famam, che è di Claudina. Eppure se i versi di alcun poeta doveano essergli noti, lo doveno quelli di Virgilio, etc. ., Gli altri poi superiormente citati el il fabreni (Elogi etc.) affermano francamente, ., essere indegne della polità di Dante le espressioni che quivi adopransi contro i Veneziani el la Lettera che l'Ambasciata di Dante essere una solenne impostan del Doni. ..

Queste obiezioni potrebbero, a dir vero, mostrarsi sì come inconcludenti, rispondendo, 1. che se argomento dell' illegittimit della Epistola fosse veramente la mordacità delle espressioni adoptiesi, illegittime pur sarebbono tutte quante le altre opere dell'Aligher, & quelle pure d'altri antichi Scrittori, sì come del Boccaccio, i quali aspramente parlarono de' Veneziani; 2. che lo sbaglio del citaris una frase di Claudiano attribuendola a Virgilio, non è il solo di simi fatta commesso da Dante nelle sue opere, e che da questo non poi dedursi l'illegittimità della Scrittura, ma sibbene la fallacia della memoria dello Scrittore od anche l'incuria e l'arbitrio dell'amanuens, 3. che se il Doni finse Librerie, Accademie e cose che mai non furno, non dà, nel suo Volumetto delle prose di Dante e del Boccacoo, segno alcuno d'aver commesso una sua fantasticheria: tutti gli srilli quivi pubblicati sono stati infatti riconosciuti per genuini, e genuina pure la lettera di Dante ad Arrigo, della quale quivi ci diede un 14tica traduzione e della quale sol da pochi anni è stato ritrovato [+riginale.

Ma'l'argomento messo in campo dal Witte a provare che la lellera è apocrifa, è tale che non potendo essere appien confutato, fareble pur noi venire nella sentenza medesima, se noi dallo stile e da tutto l'andamento della Lettera non scorgessimo il fare del nostro Alighicti. L'argomento è questo: Se la Lettera porta la data del Marzo 1314, com' hassi nella stampa del Doni, pare molto improbabile che solo dopo 17 mesi Guido Signor di Ravenna mandasse alla vicina Venezia un suo Ambasciatore a congratularsi della novella elezione del Doge seguita fino dall'Agosto del 1312. Se dobbiamo poi creden del Marzo 1313, com'hassi nella ristampa del Biscioni, molto più

pare improbabile, che mentre Arrigo VII, speranza e sostegno de'Ghi-bellini, l'amico anzi e l'eroe di Dante, trovavasi in Toscana, volesse questi rifuggire ad un Guelfo, qual era Guido Novello, e prestare ad esso l'opera sua in cosa di tanta importanza, quant'era una pubblica Ambasceria.

La sola prima parte dell' obiezione è peraltro da valutarsi, poichè non sapendosi su qual fondamento cambiasse il Biscioni la data, e non dovendosi tener ferma che quella posta dal Doni, la seconda parte dell' obiezione cade di per se stessa. Al Witte poi potrebbe rispondersi, 1. che il solo esordio dell' orazione di Dante risguardava l'elezione del Doge novello, e che non sappiamo punto qual era l'oggetto principale della legazione, per cui da Guido era stato l'Alighieri inviato a Venezia; 2. che non è punto improbabile che appresso la morte d'Arrigo, seguita nel 1313, potesse Dante, perduta ogni sua speranza, rifuggire ad un Guelfo, come poscia rifuggivvi di fatto, e come per l'innanzi avea rifuggito al Malaspina, e a Pagano d'Aquileja; 3. che forse per un qualche dissapore che precedentemente esisteva fra Guido e i Veneziani, avrà quegli indugiato a mandare un suo Legato a Venezia, il quale poteva appunto essere stato da lui incaricato di trattarvi le condizioni della pace e dell'amicizia.

Io non affermerò per queste ragioni che la Lettera appartenga indubbiamente al nostro Alighieri; ma parmi poter concludere che se non abbiamo bastanti argomenti per dirla genuina, non ne abbiamo a sufficienza per asserirla apocrifa.



### EPISTOLA VII.

### A MESSER GUIDO DA POLENTA SIGNOR DI RAVENNA.

Ogni altra cosa m'arei piuttosto creduto vedere, che quello che corporalmente ho trovato e veduto delle qualità di questo eccelso Dominio: Minuit praesentia famam, acciocchè io mi vaglia di quel passo di Vergilio. Io m'avea fra me medesimo immaginato di dover trovar qui que' nobili e magnanimi Catoni e que' rigidi Censori de' depravati costumi, in somma tutto quello ch'essi con abito pomposissimo simulando vogliono dar credere alla Italia misera ed afflitta, di rappresentare in se stessi: e forse che non si fanno chiamare Rerum dominos, gentemque togatam? Misera veramente e mal condotta plebe, da che tanto insolentemente oppressa, tanto vilmente signoreggiata e tanto crudelmente vessata sei da questi uomini nuovi, destruttori delle leggi antiche ed autori d'ingiustissime corruttele! Ma che vi dirò io, Signore, della ottusa e bestiale ignoranza di così gravi e venerabili padri? Io, per non defraudare così la grandezza vostra come l'autorità mia, giungendo alla presenza di sì canuto e maturo Collegio, volli fare l'ufficio mio e l'ambasciata vostra in quella lingua, la quale insieme collo imperio della bella Ausonia è tuttavia andata e andrà sempre declinando: credendo forse ritrovarla in questo estremo angulo, sedere in maestà sua, per andarsi poi divulgando insieme collo stato loro per tutta Europa almeno; ma oimè! che non altramente giunsi nuovo e incognito pellegrino, che se testè fossi giunta dalla estrema ed occidentale Tile: anzi poteva io assai meglio qui ritrovare interprete allo stranicro idioma, s'io fossi venuto da favolosi Antipodi, che non fui ascoluta colla facondia romana in bocca: perchè non si tosto pronunziai parte dell' esordio, ch' io m' avea fatto a rallegrarmi in nome vostro della novella elezione: Lex orta est ilsto, et rectis corde lactitia, che mi fu mandato a dire, o ch' io cercassi d'alcuno interprete, o che mutassi favella Così mezzo fra stordito e sdegnato, nè so qual più, cominciai alcune poche cose a dire in quella lingua che porti meco dalle fasce; la quale fu loro poco più familiare e dimestica che la latina si fosse. Onde in cambio d'apportar loro allegrezza e diletto, seminai nel fertilissimo campo dell'ignoranza di quelli, abbondantissimo seme di maraviglia e di confusione. E non è da maravigliarsi punto. ch' essi il parlare italiano non intendano; perchè da progenitori Dalmati e Greci discesi, in questo gentilissimo terreno altro recato non hanno che pessimi e vituperosissimi costumi, insieme col fango d'ogni sfrenata lascivia. Perdit m'è paruto darvi questo breve avviso della Legazione, che per vostra parte ho eseguita; pregandovi, che quantunque ogni autorità di comandarmi abbiate, a simili imprese più non vi piaccia mandarmi: dalle quali nè voi ripulazione, nè io per alcun tempo consolazione alcuna spero. Fermerommi qui pochi giorni, per pascere gli occhi corporali, naturalmente ingordi della novità e vaghezza di questo » to: e poi mi trasferirò al dolcissimo porto dell'ozio mo, tanto benignamente abbracciato dalla reale cortesia vostra-

Di Vinegia alli XXX di Marzo MCCCXIV

L'umil servo vostro
Dante Alighieri Fiorentino



# INDICE

## DELLE EPISTOLE

| Prefazione alle Epistole              |      |     |    | Pag.  | 689 |
|---------------------------------------|------|-----|----|-------|-----|
| Articolo del Prof. Carlo Witte, in    | cui  | dà  | no | Hizia |     |
| di sette Epistole novellamente sco    | pert | e . |    | . ,,  | 697 |
| Illustrazione dell' Epistola I        | •    |     |    | . ,,  | 716 |
| Epistola I. A Cino da Pistoja         |      | •   | •  | . ,,  | 718 |
| Illustrazione dell'Epistola II        |      |     | •  | . "   | 723 |
| Epistola II. A' Re e Popoli d' Italia |      |     | •  |       | 725 |
| 7/1 . 1 1 10 70 1 1 707               |      |     |    |       | 733 |
| Epistola III. All' Imperatore Arrigo  |      |     |    | •     | 736 |
| Illustrazione dell' Epistola IV       |      |     |    |       | 751 |
| Epistola IV. Ai Cardinali Italiani    |      | •   |    |       | 754 |
| Illustrazione dell' Epistola V        |      |     |    | • • • | 767 |
| Epistola V. All' Amico Fiorentino     |      |     |    | • •   | 770 |
| Illustrazione dell'Epistola VI.       |      |     |    | •     | 775 |
| Epistola VI. A Cane Scaligero         |      | •   | •  |       | 782 |
| Illustrazione dell'Epistola VII       |      | •   |    |       | 829 |
| Epistola VII. A Guido da Polenta.     | •    | •   | •  | -     | 831 |



## DELLA PRIMA E PRINCIPALE ALLEGORIA

DEL

# POBMA DI DANTE

DISCORSO

DI P. FRATICELLI



La Divina Commedia di Dante è un quadro storico-politico-morale del secolo decimoterzo. In quest' opera, piena di tanta dottrina, quanta potea solo versarne un ingegno meraviglioso, il Poeta rappresenta se stesso e gli uomini dell' ela sua. Nel suo concetto filosofico abbracciando l'universo tutto, egli sen va discorrendo sovra le azioni umane, pone in vista i fatti de' suoi contemporanei, nè solo i più rilevanti e generali, ma ancora i più reconditi e minuti, perchè da questi eziandio il cuore dell' uomo si manifesta. Differentemente all' Iliade ed all' Eneide, nella Divina Commedia il poeta stesso è quasi l'eroe del Poema: dal primo verso all'ultimo egli è sempre in iscena, e fa sì continue allusioni alle sue vicende e a quelle de' suoi contemporanei, che a penetrarvi addentro fa d'uopo conoscere la di lui vita e la storia de' tempi suoi.

Il primo Canto dell' Inferno essendo, come chiaramente apparisce, una generale introduzione al Poema, e racchiudendo una lunga e continuata allegoria, è quello che fa d'uopo più diligentemente studiare, e più criticamente analizzare, affine di trarne fuori quel senso che vi ha nascosto il poeta, e che tanto interessa all'intelligenza sì del tutto, come delle parti della Divina Commedia. A rintracciare il quale, sarammi adunque una scorta non fallace la storia di quel secolo e la biografia di Dante medesimo.

Conforme la dottrina che l'istesso Dante stabilì nel Convito, le Scritture debbonsi esporre massimamente per quattro sensi, letterale, allegorico, morale ed anagogico: egli infatti seguì questo metodo nella esposizione delle sue tre note filosofiche Canzoni, e questo metodo egli accenna doversi seguire nella esposizione della sua Commedia, quando scrivendo a Cane Scaligero, e dedicandogli la Cantica terza, disse: "È da sapere che il senso di quest' Opera non è semplice, che " anzi ella può dirsi di più sensi, dappoichè altro è il senso che si " ha dalla lettera, altro è quello che si ha dalle cose per la lettera si-" gnificate. Il primo si chiama letterale, il secondo allegorico. Il " qual modo d'adoperare affinchè meglio chiariscasi, può considerar, si in quelle parole In exitu Israel de Ægypto ". E queste parole egli dispiega appunto secondo i quattro sensi sovraccennati.

Per tal maniera di scrivere, velando gli avvenimenti e i costumi sotto figura d'allegoria, Dante non segul unicamente il proprio capriccio: le allusioni e le allegorie erano di moda in quel tempo ed eranlo state per molti secoli innanzi, di modo che per questa parte egli non fece che uniformarsi al gusto allor dominante. Questa maniera, di cui veggionsi le traccie pure in Omero e negli altri antichi

poeti, moveva più particolarmente dai libri profetici del vecchio e nnovo Testamento, i quali offrono il più convincente compiodel perlare a due sensi. Il parlare allegorico si fondava pertanto sulle idea allor dominanti, le quali erano di due specie, le profane e le sacre guindi derivavano due serie di pitture mistiche, le mitologiche e le bibliche, per messo delle quali poteva dipingersi il mondo sotto des aspetti, qual era, e quale avrebbe dovuto esere. Le mitologiche danno ingegnosi contrapposti, come l'età del ferro e l'età dell'oro, la valle ima del vizio e l'eccelso monte della virtà, l'Averno e l'Elie, el altre simiti poetiche immaginazioni. Le bibliche non ne danno meno: tale è lo stato dell' uomo innocente e dell' nomo peccatore, l' unondl'Eden delizioso sulla sommità d'un monte irradiato dal sole. pieso di fiori, frutti e miti animali; l'altro in questa valle di lagrime, orrida per fitte tenebre e triboli e spine e belve voraci: di là pece, alhondansa, vita, letizia, felicità; di qua guerra, povertà, morte, tristizia, miseria, Tale diancora la dolorosa schiavità di Babilonia e il licto ritorno a Gerusalemme: quindi il ferreo tempo dell'una, e l'aureo tempo dell'altre, nel che il verchio Testamento col nuovo si conforma, poiché questo nell'Apocalisse ci presenta egualmente la vision Babilonia e la santa Gerusalemmo coi due tempi d'opposizione. Tale è pure lo stato dell'umanità sotto il dominio di Satanno dopo il peccato originale, posto a confronto dell'altro sotto il santo regno di Cristo dopo la redenzione. Tale diremo attrest l'Inferno e il Purgatorio. con tutte le nitture che ne risultano, con tutte le idee che ne derivano nelle due laughe serie variate e per ispentance antitesi distinte. Qual partito traesse il Poeta da queste due serie di pitture, per cui notea dare a' suoi subietti allegorici una contrapposizione particulare, che resultar facesse nel Poema un'armonia e una simmetria mirabile. lo vedremo fra breve.

Al tempo di Dante l'Italia era agitata e sconvolta dalle note fazini guelfa e ghibellina e da altre ancora in cui quelle due prime e principali suddividevansi. Dante, sebbene da giovane avesse combattuto a
Campaldino nelle file de' guelfi (chè guelfa era allora Firenze; pure
non erasi mai dichiarato per l'nua parte o per l'altra nelle frequenti
e terribili fazioni cittadinesche: che anzi, come dice il Boccaccio, aveva sempre posto ogni suo ingegno a voler ridurre in unità il partito
corpo della Repubblica, dimostrando come le grandi cose per la discordia in breve tornano in niente, e le piccole per la concordia crescono in infinito. Le forti animosità delle parti non permisero a lai
di riuscire in quel pietoso intento. Bonifazio VIII, di concerto colla
fazione de' Neri (Guelfi) fece calare in Italia Carlo di Valois (fratello

del Re di Francia) affine di riformare il governo di Firenze, e di abbattere l'avversaria fazione de' Bianchi (Ghibellini). Dante si oppose con animo a tale venuta, perchè pregiudicevole alla patria indipendenza, e andonne ambasciatore al Papa per dissuaderlo da questo malaugurato intervento. Ma il Papa non retrocedè punto dal suo proposito: anzi tanto tenne a bada il fiorentino Ambasciatore, che i nemici di lui ebbero l'agio, sopraffatta la fazione de' Bianchi, di porgli a sacco la casa, e sotto il false pretesto d'appartenere alla fazione abbattuta, bandirlo da Firenze. Bene ei perciò potè dire quelle sue note espressioni:

L'esilio che m'è dato, onor mi tegno . . . . . . Cader co' buoni è pur di lode degno. — Canz. XVIII.

La Divina Commedia, il capolavoro dell'Alighieri, è non tanto l'opera d'un' immensa dottrina, quanto d'una bile alta e generosa. In questo Poema particolarmente egli prende occasione d'esalare tutta l'amarezza d'un cuore esulcerato: il suo risentimento, se alcune volte è velato sotto figura d'allegoria, molte più volte vi comparisce senza alcun velo. Tutto ciò che il disordine e la barbarie, gli odi civili, l'ambizione, l'ostinata rivalità del trono e dell'altare, una politica falsa e sanguinaria ebbero mai d'odioso e di detestabile, tutto entra nel piano che il poeta si propose. Il colorito e la tinta di guesti differenti oggetti è sempre proporzionato alla loro nerezza, ed il pennello di Dante non comparisce mai tanto sublime, quanto allor che tratteggia fieramente quegli orrori. Or come Dante fu cacciato in esilio non solamente per opera ingiusta della guelfa Firenze, ma ancora per segreto maneggio di Roma, capo del Guelfismo, e per malefico intervento di Francia allor coi Guelfi legata, così contro queste tre Potenze, autrici principali del suo infortunio e del disordine e sconvolgimento d'Italia, egli rivolse le sue vendette, e quando pose in opera la spada, e quando la viva voce, e quando la penna.

Ma se tra i fini, cui Dante mirava colla composizione del Poema, v'era quello di prender vendetta su dei suoi accaniti nemici, eravene un altro più liberale, più virtuoso e più nobile. Egli voleva ricondurre gli Italiani a quell'ordine, che resulta dall'esercizio delle morali virtù; voleva che l'Italia, gettate le armi fratricide, si ricomponesse a pace e a concordia, e che riunita tutta in un corpo sotto il supremo governo d'un solo, tornasse a diventar capo e centro dell'Impero Romana. D'ese il Perticari, e molti lo ripeterono, il fine del gran. Poema esere la Rettitudine: ma ciò non è tutto, nè d'altronde questo vocabolo presenta un'idea molto chiara della cosa voluta significare: perocchè se la Rettitudine può dirsi uno de' perticoleri del gran fine

morale, ch'è la correzion d'ogui vizio, nella Divina Commedia v'ha più particolarmente il gran fine politico, ch'è la riforma delle istituzioni civili, delle leggi, del governo e di tutto quello insomma che col mezzo della forza tende a tener saldo ed in piedi l'edifizio dell'umana Società. E come voleva Dante che la riforma morale coadiuvasse e spingesse la riforma politica, così egualmente voleva che la riforma politica procurasse e portasse la riforma morale. Ostacolo, secondo lui, a questa doppia riforma, era per una parte il vizioso costume del secolo, come per l'altra lo era il guelfo partito. Laonde per la malvagità de' tempi e degli uomini, e per le intestine discordie delle Italiane Repubbliche, sdegnando quella tumultuosa e sfrenata libertà de' guelfi, sempre volta ad anarchia o a popolare tirannide, egli si diede al partito monarchico, e pensò che senza il pieno trionfo del ghibellinismo non sarebbonsi potute sanare le piaghe che avean morta l'Italia.

All'apertura del Poema, Dante ci si presenta in una selva oscura ch'è in una valle. Ei vorrebbe elevarsi ad un monte illuminato dal Sole, ma tre siere successivamente gli sanno opposizione. La prima è una Lonza (o Pantera), che di pel macolato era coperta, la quale, leggiera e presta ne' moti suoi, non gli si togliea mai dinanzi, ed impediva tanto il cammino di lui tendente al monte, che più volte lo respinse giù nella valle. La gaietta pelle di quella fiera gli era però cagione a bene sperare, quando comparvero insieme un Leone con la test' alta e con rabbiosa fame, ed una Lupa insidiosa e insaziabile, che molte genti fe' gia viver grame. Questa lupa, infesta più che le altre due fiere, fe' gran paura al viaggiatore allegorico; questa gli tolse la speranza di salire a quel monte, ch'è principio e cagion di tutta gioja, questa lo ricacció nella valle oscura, e per liberarlo da questa venne poi Virgilio mandatovi da Beatrice. Il poeta latino parla intante al suo seguace della maligna natura di quella bestia uscita dall'Inferna, e lo invita a seguir lui se vuole evitarla. Quindi andarono insieme ad osservare qual era il regno da cui quella Lupa era uscita.

In queste tre belve son figurate le tre principali potenze guesse allora insiem collegate nel tener vive ed în fermento le fazioni e le discordie italiane: l' invidiosa Firenze, l'avara Roma e la superba Francia. La selva oscura che giace giù nella valle è il disordine politico e
morale dell' Italia, prodotto dallo spirito di divisione e dai vizi del secolo; il dilettoso monte, illuminato dai raggi del sole, è l'ordine politico e morale su cui risplendono i raggi della rettitudine e della giustizia. Dante rappresenta l'uomo colla sola ragion naturale; Virgilio
la scienza delle cose umane; Beatrice la scienza delle cose divine. Il

Veltro è l' Broe ghibellino che colla forza delle armi distruggerà quelle tre guelle Potenze, le quali impediscono il riordinamento e la felicità dell' Italia.

Il tempo in cui finge Dante d'aver incominciato il suo allegorico viaggio è la notte del Giovedì al Venerdì Santo del 1300, allorachè trovavasi nell'età di 35 anni, termine medio, second'esso e secondo Aristotile, della vita umana. Togliendo adunque il velo allegorico e tenendo dietro al significato istorico, il Poeta dà principio al suo Poema, dicendo così.

" Quando io era nell'età, che suol essere il punto medio della vita " umana, mi ritrovai framezzo ad una tenebrosa Anarchia, nella quale " non si vedea più traccia alcuna del diritto e del giusto. Ahi quanto " è cosa per me dura il far parole di ciò, e dire qual era questa bar-" bara, feroce e insopportabile Anarchia, che nel pensiero mi rinnova " una dolorosa apprensione. Tanto quell'italiana Discordia era pel mio " core italiano penosa, che poco più penosa è la morte. Ma per trat-" tare de' buoni ammaestramenti ch'io ne ritrassi per util mio e degli " altri, parlerò delle diverse cose, ch'io vi ho con attenzione os-" servate. V. 1 al 9.

" Io non so ben dire come m'audassi ad immischiare ancor io in " quelle contenzioni cittadinesche, rappresentandovi la parte d'inter-" mediario: cotanto io mi dava falsamente a credere di poter appre-" starvi un riparo, in su quel punto in cui abbandonai la verace " strada della civile filosofia. Ma poscia che io, sedato quasi quello ", sconvolgimente, il quale aveami, per la pietà della patria, trafitto " il cuore di dolore, era giunto vicino a ricondur l'ordine e la pace " nella Repubblica, mi posi a considerare l'alta e lodevole impresa; " e vidi incominciare a sorgere i raggi della rettitudine e della giu-" stizia, la quale conduce altrui diritto per ogni sentiero. Allora que-" tossi un poco la penosa sollecitudine che aveami dimorato nel cuore " per tutti que'soschi e burrascosi giorni ch'io passai con tant'ansia " ed angoscia. E come quegli, che con respiro affannoso uscito fuori " del mare in sulla riva, si volge all'onda perigliosa, e rimira; così " l'animo mio ch' era pur tuttavia sbigottito, si volse indietro a me-" ditare sopra quella fiera Discordia civile, da cui giammai potè uscir " sana e salva persona che vi s'immischiasse. V. 10 al 27.

" Poscia, riposatomi alquanto dalla durata fatica diedi novellamente " opera all'ardua e fin allora intentata riforma delle cose civili, ma " lo faceva pian piano a guisa d'uomo che su per piaggia deserta " lentamente proceda. Ed ecco, quando non avea fatto che pochi passi " per quell'arduo senticso, frappormisi la guelfa Firense, che simile a

" un'agile Lonza coperta di pelle a più colori, era mobile ed inco, stante, e piena d'uomini di diversi partiti. E questa teneami ognora " d'occhio, anzi impediva tanto il mio procedere innanzi, ch'io sii " più volte per tormi giù dall'impresa. V. 31 al 36.

Era la stagione di Primavera, quella stazione, in cui il mondo fu creato, quando l'Amor Divino diede dapprima il moto al sole e alle stelle; sicchè a bene sperare di quella vaga città mi davan cagione il momento opportuno per l'aver sedato in parte le turbelenze, e l'occasione d'essere allora la Primavera, quella dolce e ridente stagione che riconduce gli animi a miti e affettuosi pensieri, e che nella città veniva lietamente sesteggiata: ma io non sperava poi tanto, che non mi desse timore la comparsa del fratello del Re di Francia. Questi sembrava che più specialmente venisse contra di me, ed era quale un superbo ed affamato Leone; siechè pirea che " perfin l'aere n'avesse temenza. Così parimente la Corte Romana, che nella sua estenuatezza sembrava carca d'ogni avidità ed ingordigia, e che se' già vivere molte genti nel dolore e nella miscria. " Questa mi mise in tanta costernazione per la paura che il suo a-" spetto incuteva, ch'io perdei la speranza d'ottener l'alto fine che " mi era prefisso. E qual è l'avaro, che accumula volentieri, ma ar-" riva poi un tempo in cui perde ogni cosa ed allor piange e in ogni " suo pensiero s'attrista, tale io divenni per opera della irrequieta xcolar potenza di Roma, la quale opponendomisi ostilmente mi respingeva a poco a poco nel Disordine e nell'Anarchia, là dove tace la voce della Rettitudine e della Giustizia. V. 37 al 60.

"Mentre ch'io rovinava nella bassa valle dell'inselicità, mi com-"parve dinanzi agli occhi tale, che per lungo silenzio non parea più "atto a parlare. Quand'io in quell'immenso deserto vidi costui, gli "gridai: Abbi misericordia di me, chiunque tu sii od ombra incor-"porea, od uomo vero e reale. V. 61 al 66.

" Ei mi rispose: Non son uomo, ma lo fui già, ed i mici genitori " furono di Lombardia, ed ambedue ebbero Mantova per patria. Nagero del nuomo Augusto al tempo de'bugiardi e falsi Numi del " Gentilesimo. Essendo poeta, fui ministro di civiltà, e cant i di " quel giusto figliuol d'Anchise il quale venne da Troja, dappoiche " fu dato alle fiamme il superbo Ilione. Ma tu perchè ricadi in tanta " confusione e infelicità? perchè non ti ergi al dilettoso colle deli'ormi dine e della virtù, il quale è principio e cagione d'ogni gioia e " contento? V. 67 al 78.

" Come! risposi a lui con fronte riverente insieme e vergognosa:

quadro allegorico, ove la guelfa potenza sta in campo ed in opposizione colla ghibellina, dalla quale un giorno verrà superata e distrutta; ed ove l'uomo smarrito in mezzo alla confusione e al disordine, viene soccorso e guidato dalla scienza umana e quindi dalla divina non solo a disbrigarsi da ogni impaccio, ma altresì ad ottenere la pace, l'ordine e la libertà, a cui la civiltà sa centro, e da cui emana la pubblica e privata felicità? Il grande scopo, cui l'Alighieri col suo Poema mirava, era universale: era diretto al vantaggio ed al bene della intera Umanità, non meno che alla pace e alla felicità dell'uomo individuo. Se la Selva rappresentasse veramente l'esilio di Dante, oh quanto minorerebbe l'interesse general del Poema! Allora lo scono non sarebbe più universale; ed il Poeta volendo per se unicamente interessare il Lettore, darebbe segno evidente di troppo egoismo. Ma la fallacia d'una simile interpretazione s'appalesa bene di per se stessa; perciocchè ammettendo che la Selva rappresenti l'esilio di Dante, e che il Colle sia (siccome vuole il Marchetti) simbolo del suo ritorno in Firenze, e della pace e consolazione ch'egli sperava un giorno go-. dervi, s'anderebbe a cadere in questo assurdo: che Dante trovandosi fuori della patria, e bramando e tentando ritornare in Firenze, incontra per via la stessa Firenze, che gl'impedisce di poggiare alla vetta del Colle, cioè a dire di rientrar nel suo senso. Oltredichè essendo Dante stato esiliato nel 1302, non potea sul principio del 1300 trovarsi smarrito nell'amara selva dell'esilio: che se contro di questa obiezione si premunisce il Marchetti, dicendo gratuitamente che così piacque al Poeta di fingere, noi potremo al Marchetti rispondere, che facendosi più volte Dante annunziar ne' tre regni l'esilio siccome futuro e siccome da lui non ancora provato, apparisce all'ultima evidenza, che quest'esilio non è nella selva figurato, poichè l'ordine, l'unità, l'andamento del Poema resterebbe allora bruttamente rotto e alterato.

Spingendo più avanti la tesi prodotta dal celebre Ugo Foscolo, il dotto Gabrielle Rossetti non sa nè può veder nel Poema altro che un acerbo Spirito antipapale. La riforma religiosa sarebbe dunque, secondo questo moderno Scrittore, lo scopo unico e finale della Divina Commedia, scopo che avrebbe dovuto ottenersi non tanto col mezzo delle armi ghibelline, quanto coll'opera di una setta segreta, la quale servivasi nelle scritture d'un linguaggio convenzionale ed arcano. Questo linguaggio, dal Rossetti chiamato anfibologico, furfantino e fatto a mosaico, come si usa ne'logogrifi, ne' bisticci e negli acrostici, è, secondo lui, posto in uso nella Divina Commedia e in tutte le altre opere dell'Alighieri. Io non farò parole d'un'idea sì stravagante

Anima fia a ciò di me più degna; Con lei ti lascierò nel mio partire:

e quest'anima più degna si è Beatrice, la scienza delle cose divin, che può sola distaccar l'uomo da questa terra ed al cielo inalizato desi Vargilia, dopo aver condotto il suo discepolo ad osservare i lamonto de rei, e le pene di quelli che stan purgando i lor falli, nota ingli per tal modo gli scogli che l'uomo pel suo migliore decorar d'evitare, ciunge alla sommità del Purgatorio, ed è allora che, a Dana unigembrasi, gli annunzia essere omai venuto ad un punto, al di il de quale mon può più nulla per se stesso discernere (Purg. XXXII, 12), a pacco appresso, al comparire di Beatrice, s'allontana inoservato e sparisce, perchè

La nostra umana via dalla divina Dista cotanto quanto si discorda

Da terra il ciel che più alto festina. (Purg. XXX.88)
Albara non più la scienza umana, ma bensì la divina è quella che codece e ammaestra l'allegorico viaggiatore; e questi infine è per ma di gaudio in gaudio condotto a fruire della beatifica visione di l'altima e la più perfetta felicità promessa al figlio d'Adamo.

Rifacendomi ora dal bel principio anderò con novelle prove e nivelli argomenti afforzando le da me date dichiarazioni. Io ho detto, h selva rappresentare il disordine morale e politico dell'Italia, e l'h detto non solo perchè una tale allegoria spicca fuori dai fatti storici, m perchè un simile significato allegorico emerge naturalmente dal valore del vocabolo selva. Nel linguaggio scritto e nel linguaggio perlato nei siamo bene spesso soliti di manifestare le nostre idee per mezzo di vive. adeguate e naturali similitudini. Qual'è pertanto quella figura è eni ciascuno suol far uso per imprimere l'idea di disordine e confisione se non quella d'un bosco o d'una selva? Di più con qual fast nel Convito designa Dante istesso il tumulto del gran mondo! con quella di selva erronea di questa vita. A che dice simili gli nomiti ignoranti, fieri e viziosi? li dice simili agli alberi d' una selva. E elu chiamò nel Volgar Eloquio l'Italia per rispetto a'molti e varii diakti che vi si parlavano a'tempi suoi; e di questo vocabolo, a significare un luogo di disordine e d'anarchia, egli altresì fece uso, quando di Firenze. insanguinata dalle civili discordie, disse partirsi Mess. Fulcieri de' Calboli.

La selva, secondo Giovanni Marchetti e secondo altri, cui è piacialo ciecamente seguirlo, è l'esilio di Dante. Ma qual analogia e qual corrispondenza di figura può mai da alcun ravvisarsi fra una selva l'esilio? Quale armonia potrà mai fare l'esilio di Dante in questo gua

a hisparra, che ridurrebbe a piccola e meschian cons il medito lettanirio di Dante, perciocada sobbene presentata coll'apparato di mala destina e di copiosa crudiziotta, casa non las patuto reggiore alla segra critica. Rirò aolo che sebbene il Rossetti titinga e dimostri a meraviglia, che le tre-flera mon sono altre che le tre-principali patene guelfe, pure non dispiega sorreniontemente le altre parti della guadiom allegoria; angi cade in malte intenticio è contradizioni, le quali danno a conoscere che la sua antita tesi pesso in sua fantantico ed in antifabo.

ge Varie altre interpetrazioni sono state messe fuori dai Com si moderni, ammettendo le quali vassi a cadere in molte assurdità mella cuisa stessa che vassi a carlere, ammettendo le interpetrazioni dei Chiosatori antichi. Questi disetto, l'occure e selvaggia selve per la quale si trovò Dante, eserre l'immagine de molti vizj ed esreri, frai quali esti trovavasi avviluppeto; il dilettoso monte che i masi del sol magcente illuminavano, significare, la virtù; e la Jonea, il Jesse, la leps, che il suo salire al mente impedivano, simboleggiare la di lui li-Aidine, ambizione e avarizia. Nella persona di Virgildo, che al di hii acampo si adoperò offerendompli a guida nel percerrene l'Auferne e l' Purantorio, credettero figurate la morale Filosofia: ed in Bostrice che a ciò mosse Virgilio, e che quindi fu scotta a Dante nel Paradiss. survice vono la Teologia. La onde giudicarono che il senso rinosto nell'allegoria fosse il seguente: Datte pervenute all'età di 25 anni si trovi Avvilupoeto in molti vizi ed errore desidaro levarni alla vistà, ma se do impedivano libidine, ambizione ad avarigia. La Misserbondia divina mando allora in suo soccorso la Filosofia morale e la Teologia, la prima delle quali col fargli dall'acerbità delle pene conoscere la turpitudine del vizio, l'altra dalla beatitudine de premi la bellezza della virtù, lo riconducessero ad una vita morigerata ed onesta.

Ma qualche Commentatore del secolo decorso ed alcun altro del secolo presente considerando quell'espressione di Virgilio nel canto III.

" Quinci non passa mai anima buona "

la quale contiene per Dante una lode che male ad esso converrebbe se si fosse trovato ravvolto in tanta moltitudine di vizj. quanta è â-gurata, secondo gli antichi, nell'allegorico vocabolo selva. pensò che questa non rappresentasse già i vizj del Poeta, ma piuttosto i vizj e le passioni del secol suo. Ma nell'uno e nell'altro supposto, come mai per bandire dal mondo que'vizj, abbisognava l'opera d'un Principe ghibellino? Come mai questo valoroso Capitano, un cinquecento disci e cinque (DVX) potca distrugger la lupa, ch'è quanto dire (conforme la prima interpretazione) l'avarizia di Dante, o conforme la

seconda, l'avarizia del di lui secolo? Oltredichè se la selva raffigurasse la moltitudine de' vizi, faceva egli di mestieri rinnuovare la stessa figura nella Lonza, Leone e Lupa che pur tre vizi rappresentassero? E l'Eroe vaticinato, piuttosto che la Lupa soltanto, non avrebb' egli dovuto atterrare l'intera Selva? Nè giova punto la distinzione di Gaspero Gozzi: che la selva sia l'immagine de' vizi del Poeta, e le tre flere rappresentino i vizi di Firenze e d'Italia, perciocchè nè più chiaro nè più congruo significato s'ottiene da una simile interpetrazione.

Il primo che nella Lonza raffigurasse Firenze, nel Leone la Francia, e nella Lupa la secolar potenza de' Papi, fu il sagace critico Monsignor Gian Giacopo Dionisi Veronese, benemerito illustratore di Dante. Delle fatiche di questo dotto filologo si valse accortamente il Marchetti, e fu così da molti creduto il discopritore di questa parte dell' Allegoria del Poema. Vero è che il Dionisi fermò più particolarmente le sue indagini intorno quelle tre belve, nè fece molte parole sulle altre figure simboliche del Canto primo, le quali altrettanto interessano alla piena intelligenza dell' Allegoria; vero è che il Dionisi opinò che la selva rappresentasse la Suprema Magistratura di Firenze, nella quale si trovò Dante nel 1300, opinione falsa, di cui dirò più sotto: ma il Dionisi annunziando e comprovando pel primo quella hella e interessante scoperta, la quale è stata seme di altre non meno importanti, è quegli solo che dai cultori delle Italiche Lettere e dagli studiosi del Divino Poeta meritar deve ogni lode ed ogni riconoscenza.

La selva non può raffigurare, siccome volle il Dionisi, la suprema Magistratura della Repubblica fiorentina, perciocchè dicendo il Poeta, che le note tre tiere lo respingevano in quella, dopo ch'egli era a fatica pervenuto là dove terminava, ne nascerebbe questo sconcio ed inverosimil concetto: che Dante affaticandosi d'uscire dal suo Priorato, Firenze, Francia e Roma ve lo ricacciassero a suo malgrado. L'obiezione è giustissima, ed essa è del Lombardi. Ma il Lombardi antagonista acerrimo del Dionisi, rilevando per questa parte l'insussistenza di cotale dichiarazione, tacque d'ogni restante: nel che peccò o di timorosa prudenza siccome ecclesiastico o di vituperevol malizia siccome filologo.

Guelfo, come dice il Rossetti, è corruzione di Wolf; e come si ha dalla Storia, Currado Guebeling e Lotario Wolf furono le maligne radici de' Ghibellini e de' Guelfi. Animosi rivali si contrastarono il trono imperiale, dopo la morte d' Enrico V seguita nel 1120, e a' loro partigiani trasmisero tutta la propria rabbia, che si prolungò di generazione in generazione a desolare l' Alemagna e l' Italia. Nell' alternare delle vicende, i Papi si posero alla testa de' Guelfi, e gl' Imperatori

a quella de' Ghibellini. Or come Wolf nell' antico e moderno linguaggio tedesco significa Lupo, ecco il perchè i Guelfi tutti vennero figuratamente chiamati Lupi: e Firenze, divenuta nido di guelfi, fu da Dante chiamata la maledetta e sventurata fossa de' lupi (Purg. XIV, 51). Molti sono i luoghi del Poema, nei quali Dante chiama lupi coloro del guelfo partito, come per esempio là nel XXXIII, 29 dell' Inferno, dove narrando il tristo caso del guelfo Conte Ugolino e de' suoi figü, dice che i Pisani andavano

Cacciando il lupo e i lupicini al monte;

e là nel XXV, 6 del Paradiso, dove parlande di se madesimo dississe

a il nel XXII, 25 della store Centica, dove i Sovressi di Reun, cui del Guelfieno, sono de lui chiamati

Che la terra cristiana tutta adaggia, como con esta el Si che buen frutto rado es su abienta a como con esta el se con frutto rado es su abienta el como con el con frutto rado es su abienta el como con el con frutto rado es su abienta el como con el con frutto rado es su abienta el como con el c

E cuesto veniva detto da Dante, perciocchè il Mouassa fra la vanità d'immischiarsi negli affari ecclesiastici, o per il cuperi di dominare in Italia, sosteneva la signeria temperale del Passio le lano pretenzioni, e fomentava le discordie delle Italiane Regu Di qui i lunghi e ripetuti lamenti del Poeta, Inf. XIX. 105, Purg. XVI, 100, Purg. XXIV, 100, Par. XVIII, 124 ec. ec. Fratello del Re Filippo era Carlo di Valois, che a petizione di Bonifazio VIII scese in Italia a danno de'Ghibellini ed a far la conquista del Regno di Sicilia. La possanza di Francia era pur allora grande e temeta, el ecco il perchè venne da Dante figurata sotto l'imagine del più forte degli animali. Altro argomento positivo si è questo: che l'arme di Carlo era appunto un Leone; anzi il Rossetti asserisce e dimostra, come ogni Principe della Casa di Francia veniva in un Leone figurato. Che il Leone poi sia simbolo della possanza francese, lo manifesta Dante medesimo nel VI, 108 del Paradiso, dicendo come gli artigli dell'Aquila Imperiale

A più alto Leon trasser lo rello, nelle quali parole è indubbiamente fatta allusione al Mouarca di Francia battuto più volte dalle armi de' Ghibellini.

La Lonza poi è Firenze per più cose in essa siera simboleggiate. La

prima è la gaietta pelle, la quale indica una certa esteriore politezza e leggiadria di quella città. La seconda è l'epiteto di leggiera e presta molto, il quale accenna alla di lei mobilità ed incostauza, facendo accordo con quanto il Poeta disse in varj luoghi delle sue Opere e particolarmente nel Purg. VI, 139. La terza è il pel maculato o macchiato, il quale non significando altro che una varietà di colori, allude ai varii partiti, che dentro le mura di Firenze avean il lor funesto covile. La Lonza o Pantera è un animale macchiato di bianco e di nero: e Dante avealo, se non altro, appreso dal Tesoro del suo Precettore Brunetto Latini, ove si dice che la Pantera ha tacche bianche e nero. Ecco il perchè a significare le fazioni dei Ghibellini e dei Guelfi, detti con altro nome bianchi e neri, il Poeta si valse d'una simil figura.

Dirò ora qualche parola intorno i vizi caratteristici di quelle Potenze guelfe figurate nelle tre belve. Firenze era invidiosa non tanto per la sua condizione di Repubblica democratica, quanto per suo vizio particolare e distintivo. Tale è il carattere che ne fanno gli storici Fiorentini, il Villani, il Compagni ed altri; e Dante medesimo ora la nominò pianta del superbo e invidioso Lucifero (Par. IX, 127), ora la disse nido di tanta malizia (Inf. XV, 78), ora la chiamò piena d'invidia sì che ne trabocca il sacco (Inf. VI, 49). L'andare colla test'alta è indizio di superbia; ed appunto colla test'alta procedeva il Leone, immagine, com' ho detto, della possanza francese. E poichè la superbia nasce dalla troppa estimazione delle proprie forze, perciò la Francia per tenersi più di quel ch'ell'era forte e potente, cadeva in quel vizio con cui la và caratterizzando il poeta. Perchè poi Dante chiami avara la Lupa, cioè la secolar potenza de' Papi, vedilo, se ti piace, nel XIX, 112 dell' Inf., nel XXVII, 52 del Par., ed in molti altri luoghi del suo Poema.

Grandissima influenza sull'invidiosa Firenze esercitavano la superba Francia e l'avara Roma, talchè tutti e tre cotesti vizj venivano
quivi a rendersi siccome indigeni e perpetui, e della misera Repubbliea facevano un campo tale di disordini e di miserie, quale vien dipinto dal Poeta nel VI del Purgatorio, e quale vien rappresentato dagl'istorici contemporanei i meno sospetti. Per questo il Poeta fa dal
sue Maestro Virgilio chiamare la cittadinanza fiorentina, Inf. XV, 68:
Gente avara, invidiosa e superba.

E nell'incontrare frai golosi Inf. VI, 74 quel crapulone di Ciacco, domandagli qual'è la cagione che rende sì discordi fra loro i suoi concittadini, e fa rispondersi:

Superbia, invidia ed avarizia sono Le tre faville ch' hanno i cuori accesi.

e l'Allebert avec 35 anni d'eth élemmidd nd della Repubblica Florentina, conobbe per pera d s n meixo al un gran disordine morale e politice, in cui en unitta via dei ben pubblico e privato. Egli allora scomeine n e selente Magistrato; unfrancio alla prosperità della su npo di tutto potero vel stidare quelle ferosi così nche, delle quali procedeva egné mele. Tutti i di hé bipa no, come nei 1500 (epoca appunto della Visione) fun pr uluto suo consiglio e per l'opera sua efficace, rimem l'afa h città di l'irense, tutta, come marra il Bruni, in incamicio : k glio, per essere a froute e im atto di venire alle musi le de iinai de Donati e de Cerchi. A estesto busuo, ma precuis subb n son sollecitudine alludono evidentemente i versi 13 al II, cun al miel movelli sforzi per ispegnero le rimmocanti discordia caricarsu la pubblica pace e prosperità, alludome gli altri che suma fo al CO. L'ontregli piene di sumo alleraquando imministra hali therende, significa che come i sogni somo illusioni e fintale, ci llameria e fantastica era la sua fidanza di riuscir colla forza ull'itente, essendo da lui stato lasciato il solo messo efficace, che cus privato poteva egli mettere in uso: E questo mezzo era quello della perola. Ma perchè la parola dell'uomo, ond'essere appieno efficie e walevole, abbisogna del soccorso di tutte le scienze, così quest'uom. ch'intender voleva alla rigenerazione della sua patria, dove fara amaestrare e condurre da Virgilio, la scienza delle cose umane, e h Beatrice, la scienza delle cose divine. Che Virgilio sia in un tal sirholo rappresentato deducesi ancora da molti luoghi particolari di Poema. Nell'Inf. IV, 73 è chiamato colui ch' onora ogni scienz d erte, nel VII, 3 il savio gentil che tutto seppe, nell'VIII, 7 il mer il autto il senno; e nel Purg. XXI, 33 Virgilio egli stesso parlando di suo Discepolo, dice mostrerogli oltre quanto il potrà menar mis ne da, cioè, come bene espongono i Commentatori ,, gli mostrerò qual " l'umana ragione potrà discernere, o quanto il potrà la scient " mana, in cui soltanto io valgo ". Così con frasi chiare in mob eguale, se non maggiore, dice ivi XVIII, 46:

.... Quanto ragion qui vede Dir ti poss' io: da indi in là l'aspetta Pur a Beatrice, ch' è opra di fede,

Le quali parole se ci significano patentemente, Virgilio esser figur della scienza umana, ci significano altresì, Beatrice esserlo della dirisi Il Poema dunque così concepito, diveniva il mezzo o l'istrumento a condurre gli uomini dal disordine e dalla barbarie all'orise d alla civiltà. Ma perchè a procurare la doppia riforma (la morale e la politica) abbisognava non solo la potenza della parola, ma altresì quella dell'armi, il profetizzato Veltro, ossia l'Eroe ghibellino, è appunto l'altra necessaria potenza, la quale procurando più specialmente la riforma politica contribuir doveva ad ottenere l'universale pobilissimo fine.

" Come l'uomo (dice l'Alighieri nelle ultime pagine della sua Mo-" narchia) solo fra tutti gli enti partecipa della corruttibilità e incor-" ruttibilità, così solo fra tutti gli enti a due ultimi fini è ordinato: de' quali l'uno è fine dell'uomo secondo ch' egli è corruttibile, l'altro è fine suo secondo ch'egli è incorruttibile. Adunque quella Provvidenza che non può errare, propose all'uomo due fini, l'uno la beatitudine di questa vita, che consiste nelle operazioni della propria virtù, e pel terrestre Paradiso (la sommità del Purgatorio) si " figura; l'altra la beatitudine di vita eterna, la quale consiste nella fruizione dell'aspetto divino, alla quale la propria virtù non può salire se non è dal divino lume aiutata, e questa pel Paradiso celestiale s'intende. A queste due beatitudini, come a diverse conclusioni, bisogna per diversi mezzi venire. Imperocchè alla prima noi perveniamo per gli ammaestramenti filosofici (scienza delle cose umane - Virgilio) pure che quegli seguitiamo, secondo le virtù morali ed intellettuali operando. Alla seconda poi per gli ammaestramenti spirituali che trascendono l'umana ragione (scienza delle cose divine - Beatrice), purchè quegli seguitiamo, operando secondo le virtù teologiche. Adunque queste due conclusioni e mezzi, benchè ci sieno mostre, l'una dall'umana ragione, la quale pe' filosofi c' è manifesta, l' altra dal Santo Spirito, la quale pe' Profeti e sacri scrittori, per l'eterno Figliuol di Dio, Gesù Cristo, e pe' suoi Discepoli, le verità soprannaturali e le cose a noi necessarie ci rivelò, nientedimeno la umana cupidità le posporrebbe, se gli uomini come cavalli, nella loro bestialità vagabondi, con freno non fossero rattenuti. Onde e' fu bisogno all'uomo di due direzioni secondo i due fini, cioè del sommo Pontefice (Religione di Cristo) il quale secondo le rivelazioni dirizzasse l'umana generazione alla felicità spirituale, e dello imperatore (Veltro - potenza dell' armi ghibelline) il quale secondo gli ammaestramenti filosofici alla temporale felicità dirizzasse gli uomini.,,

Queste parole dell'Alighieri rimaste finora ignote ad ogni Interpetre della Divina Commedia, spargono tanta luce sull'argomento da me impreso a trattare, che, dommi a credere, non verrò sì com' altri tacciato d'essermi aggirato fra tenebre ed aver giuocato di fantasia. Per

queste anzi pare a me rimoversi ogni dubbiezza e troncarsiomicatroversia intorno il sistema allegorico, come potersi spiegare tanti altri luoghi del Sacro Poema, che a taluno sembravan frutto del capriccio del Poeta. Giuda, Bruto e Cassio sono a cagion d'esempio posti da esso fra le zanne di Lucifero: e perchè? Perchè alla feliciti dil'uomo essendo necessaria (secondo il concetto e il sistema di Date qui sopra veduto | la Religione Cristiana e la Monarchia Imperiale. veniva che costoro fossero gli uomini i più degni di pena, dappoine l'uno erasi opposto al Fondatore del Cristianesimo, gli altri al Fondatore della Monarchia. Così nella Epistola a Cane Scaligero noi boviamo parole le quali validamente confortano le dichiarazioni chestno andato finora esponendo. " Il soggetto della Commedia (egli ti " dice) secondo la sola lettera considerata, è lo stato delle anime de-" po la morte, preso semplicemente, perchè di esso e intorno adesso il processo di tutta l'Opera si rivolge. Se poi si consideri l'Opera secondo la sentenza allegorica, il soggetto è l' uomo, in gunla che " per la libertà dell'arbitrio meritando e demeritando, alla piana del premio e della pena è sottoposto . . . . Il genere di filosofia. condo il quale qui si procede, è operazione morale ossia ctica, per-" ciocchè non alla specolazione, ma alla pratica è stato il tutto ordi-" nato . . . Il fine poi si è rimuovere coloro che in questa vila vivono " dallo stato di miseria e indirizzarli allo stato di felicità ...

Ecco dunque in poche parole il nesso dell'Allegoria: La Grazia Preveniente (vale a dire la Divina Misericordia) avendo compassioni dell' Uomo smarrito e pericolante in mezzo al Disordine politico emrale del secolo, lo degna d'un raggio della sua Grazia Illuminante Allora quest' Uomo, che sebbene bramoso di pervenire all' Ordine alla Felicità non seguiva che il proprio naturale talento, è prese al ammaestrare e condurre dalla scienza delle cose umane, che muote trae origine da quella delle cose divine. Ma dalla Scienza Umana est non vien condotto che per i due terrestri Emisferi. limite della cide filosofia, e però ad aggirarsi su per le sfere celesti, e pervenire all'altimo fine, ch' è Dio, abbisogna d'altra e più nobile guida, vale a ditt della Scienza Divina. Questo è quanto alla parte morale ossia al fin della felicità dell'uomo individuo. Quanto alla parte politica, essi à fine universale dell' umana civiltà, come il Disordine era prodotto da vizioso guelfo partito, così dal virtuoso Eroe ghibellino, da quelo profetizzato messo di Dio, verrà distrutta la guelfa potenza, e prochrato il ritorno dell'Ordine, a cui fa corona ogni gioia ed ogni filicità

Tutto è simmetrico nel Divino Poema. Un genio d'antitesi comnuato e costante circola come spirito segreto nella sua gran manina, le cui parti con armonia mirabile si corrispondono, sino al punto che se tu scuopri un lato solo delle sue contrapposte figure, puoi tenere d'aver discoperto anche il lato contrario. Quest'amore per la simmetria, che può agevolmente in Dante riconoscersi, è da lui per principi professato; onde nel suo Convito scrivea: "Quella cosa l'uo-" mo dice esser bella, le cui parti debitamente rispondono, perchè " dalla loro armonia risulta piacimento (cioè bellezza).... L'ordi-" ne rende un piacere non so che d'armonia mirabile ". Questa simmetrica correlazione di parti opposte, nel fargli mettere in contrasto la macchina infernale colla celeste, produsse in sua mente altrettanti concetti, che la sua immaginazione cangiò in pitture. Ciò lo portò a fare il suo Lucifero trino ed uno, perchè Iddio è tale, il luogo dove l'uomo peccò facendosi degno di morte, e l'altro dove fu redento e fatto degno di vita, antipodi fra di loro; sette gironi e'l limbo nell'Inferno, sette gironi e 'l Limbo nel Purgatorio; dieci circoli nel pozzo di Malebolge e Lucifero nel mezzo: dieci sfere di quà e Iddio nel centro.

Da questa particolarità, poco finora osservata, del Poema di Dante, discende la conchiusione, che le spiegazioni degli antichi Interpetri vanno assai dilunge dal vero, poichè per esse non riscontrasi la voluta corrispondenza delle figure allegoriche. Se il Veltro è (come tutti hanno inteso e dichiarato) un Eroe ghibellino, conviene di necessità. che la sua contrapposta figura, cioè la Lupa, a cui s'affiliano la Lonza e il Leone, non altri sia che il Guelfismo. Infatti, e per la ragione medesima, noi vedremo in opposizione fra loro la selva selvaggia e il culto giardino; l'una in una bassa valle, l'altro su di un eccelso monte: l'una priva d'ogni luce, l'altro rischiarato da raggi del sole. E come l'amara selva è simbolo del disordine e della barbarie, cui conseguita naturalmente l'infelicità pubblica e privata, così il dilettoso monte è simbolo dell'ordine e della civiltà, cui naturalmente tien dietro la pubblica e privata felicità. Che se la Lonza, il Leone, la Lupa figurano per la parte politica le tre principali potenze guelfe, (e collettivamente il Guelfismo) ed hanno per contrapposto il Veltro l'Eroe ghibellino lor distruttore futuro; per la parte morale figurar possono l'invidia, la superbia e l'avarizia, vizi di quelle tre potenze particolari; ed il Veltro cibandosi d'amore, di sapienza e di virtù farà egualmente persetta l'antitesi per la parte morale. E perchè le cose per l'allegoria significate, e la loro vicendevole opposizione, appariscano chiare e distinte davanti gli occhi del Lettore, presento qui disposte in un quadro le simboliche figure del Canto primo, ch'è come dissi in principio una generale introduzione al Poema.

## PRINCIPALE ALLEGORIA DELLA DIVINA COMMEDIA

## Figure simboliche del Canto primo

#### SELVA IN UNA BASSA VALLE

Disordine politico e morale

Discordia Guerra Anarchia

Immoralità Miseria Servitù

### BARBARIB

Infelicità pubblica e privata

Selva amara
Selva Selvaggia
La Selva è deserta
cioè
Il Disordine non porta alcun bene
La Selva è priva d'ogni luce
cioè

la Barbarie non conosce nè ap-

prezza ciò che sia retto e giusto

LONZA
Firenze guelfa - invidiosa

LEONE
La possanza di Francia-superba

LUPA
La secolar potenza papale -avara

MONTE CON UN DILETTOSO GIARRIN

Ordine politico e morale

Concordia Pace Monarchia

Moralità Dovizia Libertà

CIVILTA

Felicità pubblica e privata

Monte dilettoso
Culto Giardino
Il Monte è cagione di tutta gioia
cioè
L'Ordine produce tutti i beni
Il Colle è irradiato dal Sole
cioè
la Civiltà si fa bella del lume della
Rettitudine e della Giustizia.

**VELTRO** 

La potenza delle armi ghibelline, ossia L'Eroe che nutrirassi di amore, di sapienza, e di virtù, e che colla forza dell'armi distruggendo la cuelfa potenza, procurerà il riordinamento e la felicità dell'Italia.

DANTE
L' Uomo colla sola ragion naturale
VIRGILIO
La Scienza delle cose umane
BEATRICE
La Scienza delle cose divine

Figure simboliche del Canto secondo

DONNA GENTILE
La Grazia preveniente

LUCIA

La Grazia illuminante

## INDICE

# DI CIO' CHE SI CONTIENE IN QUESTO VOLUME

| L' Editore ai Lettori Pag.                              | v   |
|---------------------------------------------------------|-----|
| Sull' Operetta di Dante, che ha per titolo la Vita      |     |
| Nuova, Dissertazione di P. J. Fraticelli . "            | 1   |
| Appendice al Canzoniere di Dante ,                      | 49  |
| Indice alfabetico di tutte le Rime pubblicate col no-   |     |
| me di Dante Alighieri "                                 | 77  |
| Egloghe latine di Giovanni Del Virgilio e di Dante      |     |
| Alighieri colle note latine d'Anonimo contem-           |     |
| poraneo e colle illustrazioni di Monsignor Dio-         |     |
| nisi, tratte dal IV de' suoi Aneddoti, Verona           |     |
| 1788, aggiuntavi la traduzione italiana in ver-         |     |
| si sciolti di Francesco Personi "                       | 85  |
| Sulle Poesie Liriche che si hanno a stampa col nome     |     |
| di Dante Alighieri, Dissertazione critica di P.         |     |
| J. Fraticelli "                                         | 139 |
| Ricerche storico-bibliografico-critiche intorno le Poe- |     |
| sie liriche pubblicate a stampa col nome di Dan-        |     |
| te, e note filologiche e illustrative per l'intelli-    |     |
| genza delle medesime                                    | 207 |
| Indice tripartito delle Rime di Dante , ,               |     |
| Quando e con qual fine il Convito fosse dall' Alighie-  |     |
| ri dettato, Dissertazione di P. J. Fraticelli.,         | 341 |
| Aryomenti dei Trattati e Capitoli componenti il Con-    | _   |
| vito, e Tavola delle cose notabili e nomi pro-          |     |

| 0.00                                       |         |      |         |     |       |       |
|--------------------------------------------|---------|------|---------|-----|-------|-------|
| prj in esso contenuti                      | , com   | pila | zione   | del | Sig.  |       |
| Filippo Scolari                            |         |      |         |     |       | 389   |
| Prefazione di P. J. Fraticel               |         |      |         |     |       |       |
| gare Eloquio                               |         |      |         |     |       | 437   |
| Dantis Aligherii de Vulgas                 | ri El   | oqui | o sive  | idi | omate |       |
| libri duo                                  |         |      |         |     |       | 417   |
| Prefazione di P. J. Fratice                |         |      |         |     |       |       |
| narchia                                    |         |      |         |     |       |       |
| Dantis Aligherii Florentini                |         |      |         |     |       |       |
| interpretatione atque                      |         |      |         |     |       |       |
| florentini                                 |         |      |         |     |       |       |
| Prefazione di P. J. Fratice                | lli all | e En | oistole | di. | Dante |       |
| Alighieri                                  |         |      |         |     |       |       |
| Sopra alcune Epistole di L                 |         |      |         |     |       |       |
| vate, articolo del Sig.                    |         |      |         |     |       |       |
| francese tradotto da I                     |         |      |         |     |       |       |
| Dantis Aligherii Epistolae                 |         |      |         |     |       |       |
| sitionibus atque itali                     |         |      |         |     |       |       |
| Fraticelli                                 | 1       |      |         |     |       | . 716 |
| Della prima e principale                   |         |      |         |     |       |       |
| Dante, Discorso di P                       |         |      |         |     |       |       |
| AND ADDRESS OF STREET STREET, AND ADDRESS. | 7       | 3.00 |         |     |       |       |





